شرح كتاب القبسات مع داماد



باليني

أحسلا بن زين العابد بن العلوي (سير شيد اخسد عنوي

تحليق

خامد باجي <del>اسفهالي</del>

با طفاعهٔ فارسی و انگلیسی داکنر میلزی منطقی







مؤسسهٔ بین المللی اندیشه و تمدن اسلامی کوالا لامپور ـ مالزی

1000

مؤسسهٔ مطالعات اسلامی دانشگاه تهران ــ ایران

in likitabal Oabasi

# شرح كتاب القبسات ميرداماد

تأليفِ

احمد بن زين العابدين العلوى (مير سيّد احمد علوى)

تحقیقِ حامد ناجی اصفهانی

با مقدّمهٔ فارسی و انگلیسی دکتر مهدی محقّق



تهران ۱۳۷۶

مجموعة انديشة اسلامي (الفكر الاسلامي) ١١ متون و مقالات تحقيقي و ترجمه

انتشاراتِ مؤسسهٔ مطالعاتِ اسلامیِ دانشگاهِ تهران و مؤسسهٔ بین المللیِ اندیشه و تمدّنِ اسلامی مالزی (ایستاک) کوالا لامپور \_ مالزی

زيرِ نظرِ

دکتر سیّد محمّد نقیب العطّاس مؤسّس و مدیر (استاک)

دکتر مهدی محقّق مدیر مؤسسهٔ مطالعات اسلامی دانشگاه تهران

۲۲۰۰ نسخه از چاپِ اولِ شرح کتاب القبسات میرداماد از میر سیّد احمد علوی با همکاری دفتر نشر میراث مکتوب و حمایت وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی در چاپخانهٔ دانشگاه تهران چاپ شد حروفچینی، نمونهخوانی و صفحه آرایی: دفتر نشر میراث مکتوب چاپ مجدّد و ترجمه و اقتباس از این کتاب منوط به اجازهٔ کتبی مؤسسهٔ مطالعات اسلامی است.

نشانی مؤسسهٔ مطالعات اسلامی: تهران، صندوق پستی ۱۳۳-۱۳۱۸

شایک ۲-۵-۲۰۵۱ شایک

بها: ٥٥٥٠ تومان

## مجموعة انديشة اسلامي (الفكر الاسلامي)

#### زيرِ نظرِ دكتر سيد محمّد نقيب العطّاس

#### دکتر مهدی محقق

- الشّکوک علی جالینوس محمد بن زکریای رازی، با مقدّمهٔ فارسی و عربی و انگلیسی، بـه
   اهتمام دکتر مهدی محقق، تهران ۱۳۷۲ هش/۱۴۱۳ هق.
- ۲. بیان الحق بضمان الصدق (العلم الالهی)، ابوالعبّاس فضل بن محمد اللوكری، با مقدّمهٔ عربی،
   به اهتمام دكتر ابراهیم دیباجی، تهران ۱۳۷۱ هش/ ۱۴۱۴ هق.
- ۳. الأسؤلة و الاجوبة، پرسشهای ابوریحانِ بیرونی و پاسخهای ابن سینا، به انضمامِ پاسخهای محقق مجدّدِ ابوریحان و دفاعِ ابو سعید فقیه معصومی از ابن سینا، به اهتمامِ دکتر مهدی محقق و دکتر سید حسین نصر، کوالالامپور ۱۳۷۴ هش/ ۱۴۱۶ هق.
- ۴. درآمدی بر جهان شناسیِ اسلامی، دکتر سیّد محمّد نقیب العطّاس، ترجمهٔ فارسی از محمد حسین ساکت و حسن میانداری و منصوره کاویانی (شیوا) و محمد رضا جوزی، با مقدّمهٔ دکتر مهدی محقق در شرح حالِ نویسنده، تهران ۱۳۷۴ هش/ ۱۴۱۶ هق.
- ۵. جراحی و ابزادهای آن، ابوالقاسم خُلف بن عباس زهراوی، ترجمهٔ فارسیِ بخشِ سیامِ کتابالتصریف لمن عجز عن التألیف، به اهتمامِ استاد احمد آرام و دکتر مهدی محقق، تهران ۱۳۷۴ هش/ ۱۴۱۶ هق.
- ع. اسلام و دنیویگری (سکولاریسم)، دکتر سیّد محمد نقیب العطاس، ترجمهٔ فارسی از احمد آرام با مقدمهٔ دکتر مهدی محقق در شرح حال نویسنده، تهران ۱۳۷۵ هش/ ۱۴۱۷ هق.
- ۷. مراتب و درجات وجود دکتر سید محمد نقیب العطاس، ترجمهٔ فارسی از دکتر سید جلال الدین مجتبوی، با مقدمهٔ دکتر مهدی محقق در شرح حال نویسنده، تهران ۱۳۷۵ ه

- ش/۱۴۱۷ هق.
- ۸. طب الفقراء و المساکین، ابن جزّار قیروانی، باهتمام دکتر وجیهه کاظم آل طعمه، با مقدمهٔ
   فارسی و انگلیسی از دکتر مهدی محقق، تهران ۱۳۷۵ هش/ ۱۴۱۷ هق.
- ۹. چهارمین بیست گفتار در مباحث علمی و ادبی و فلسفی و کلامی، دکتر مهدی محقق، بانضمام
   کارنامهٔ علمی نویسنده در نمودار زمانی، تهران ۱۳۷۶ هش / ۱۴۱۷ هق.
- ١٠ كتاب المناهج في المنطق، صائن الدين ابن تركة اصفهاني، با مقدمة فارسى و عربى، باهتمام دكتر ابراهيم ديباجي، تهران ١٣٧۶ هش/ ١٤١٨ هق.
- ۱۱. شرح کتاب القبسات میرداماد، احمد بن زین العابدین العلوی معروف به میر سیّد احمد علوی، باهتمام حامد ناجی اصفهانی، با مقدمهٔ فارسی و انگلیسی از دکتر مهدی محقق، تهران ۱۳۷۶ هش/ ۱۴۱۸ هق.

#### ييشگفتار

مؤسسهٔ بینالمللی اندیشه و تمدّنِ اسلامی (ایستاک) اسماً در سالِ ۱۹۹۱ افتتاح شد. مهمترین اهدافِ این مؤسسه عبارت است از:

تشخیص دادن و روشن گردانیدن و استوار ساختنِ مسائلِ علمی و معرفتی که مسلمانان در این روزگار با آن روبرو هستند؛ آماده ساختنِ پاسخی اسلامی به کوششهای معنوی و فرهنگیِ دنیای جدید و مکتبهای گوناگونِ فکری و دینی و عقیدتی؛ تبیینِ فلسفهای اسلامی دربارهٔ آموزش و پرورش، شاملِ تعریف و اغراض و اهدافِ اسلامی برای صورتبندیِ فلسفهای اسلامی برای علم؛ تحقیق دربارهٔ معنی و فلسفهٔ هنر و معماریِ اسلامی و آماده ساختنِ وسائلِ راهنمایی برای اسلامی ساختنِ هنرها و آموزشهای هنری؛ منتشر کردنِ نتیجهٔ پژوهشها و مطالعاتِ گاهبه گاه برای پخشِ آنها در کشورهای اسلامی؛ تأسیسِ کتابخانهای عالی شاملِ آثار سنتهای دینی و معنویِ تمدّنهای اسلامی و مغرب زمین همچون وسیلهای برای تحقیقِ اغراض و اهدافِ یاد شده.

بخش مهمی از اهدافِ یاد شده تاکنون در مرحلههای گوناگون آن به انجام رسیده است. مؤسسه هم اکنون فعالیّت خود را به عنوانِ یک نهادِ بینالمللیِ آموزشِ عالی، که در آن دانشمندان و دانشجویان به پژوهش و مطالعه در الهیّات و فلسفه و علومِ ما بعد الطّبیعه و علومِ محضهٔ اسلامی و تمّدن و زبانها و بررسیِ تطبیقیِ اندیشهها و مذاهب

١. ايستاك (ISTAC) مخفّفِ عنوان مؤسسه است:

اشتغال دارند، آغاز کرده و کتابخانهٔ معتبری را که نشان دهندهٔ رشتههای مربوط به اغراض و اهدافِ مؤسسه است فراهم آورده است.

برای اینکه از گذشته درس بگیریم و بتوانیم خود را از نظر روحی و فکری برای آینده مجهّز کنیم باید به آثارِ بزرگانِ اندیشه های دینی و فکریِ اسلام، که بر پایه های مقدّسِ مجهّز کنیم و سنّتِ پیامبرِ اکرم (ص) نهاده شده، باز گردیم. برای این منظور یکی از وسایلِ اصلی برای رسیدن به اغراض و اهدافِ مؤسسهٔ نشرِ آثارِ عمدهٔ دانشمندانِ مسلمانِ نامدارِ گذشته است همراه با تحقیقِ انتقادیِ متونِ آن آثار تا بتوان چهره های درخشانی را که نمایندهٔ اندیشه و سنتهای اسلامیِ گذشته اند به نسلهای حاضر و آینده معرّفی کرد. در دسترس نهادِنِ چنین منابعی اساسِ ترقی و تعالیِ زندگیِ مادی و معنویِ امتِ مسلمان را فراهم می آورد.

از جمله كوششهاى ما براى رسيدن به اين منظور، مؤسسه مجموعهٔ انتشاراتى را با عنوانِ «انديشهٔ اسلامى» بنيان نهاده است كه به ترجمه و بررسى هاى انتقادى متونِ اسلامى در موضوعاتِ كلام و فلسفه و علومِ مابعد الطّبيعه و علومِ محضهٔ اسلامى اختصاص دارد. اين مجموعه تحت نظارت و اشرافِ من با همكارىِ مدبّرانهٔ پروفسور مهدى محقّق، استادِ ممتازِ فلسفهٔ اسلامى در مؤسسهٔ بين المللي انديشه و تمدّنِ اسلامى، قرار دارد.

ما بسیار شادمانیم که به آگاهیِ خوانندگانِ ارجمند برسانیم که تاکنون ده مجلّد از این مجموعه منتشر شده است و کتابِ حاضر یعنی شرخ کتاب القبسات میرداماد از میر سیّد احمد علوی عاملی یازدهمین مجلّد از این مجموعه است.

از خداوندِ تبارک و تعالی طلبِ توفیق در این کارِ خطیر میکنیم و از دانشمندان و اسلام شناسان درخواستِ یاری در این امرِ مهم و ارزنده داریم.

پروفسور دکتر سیّد محمّد نقیب العطّاس مؤسس و مدیر و صاحب کرسیِ غزّالی در مؤسسهٔ بینالمللیِ اندیشه و تمذن اسلامی (ایستاک) تقدیم به:

خكيم فرزانه و زاهد وارسته حضرت استاد احمد روحاني (شيخ الاسلام) مدّ ظلّه الوارف

حامد ناجي اصفهاني

## فهرست مطالب

| ١          | ىرآغاز : مهدى محقّق                        |
|------------|--------------------------------------------|
| ۱۵         | قدّمة المصحّح العربيةقدّمة المصحّح العربية |
| ۲۱         | قدّمهٔ مصحح                                |
| ۲۵         | قبسات                                      |
| ۲٦         | شروح و حواشيشروح و حواشي                   |
| ۲٦         | الَّف: شروح                                |
| ۲٦         | ب: حواشي                                   |
| 79         | گفتاری کو تاه در حدوث دهری                 |
| ٣ ٢        | بخش اوّل: معنی حدوث دهری                   |
| ٣۵         | بخش دوم: تحلیل حدوث دهری                   |
| ۴٧         | بخش سوم: چند اشکال بر حدوث دهری            |
| ٦.         | زندگانی میر سیّد احمد علوی                 |
| 11         | اساتید                                     |
| ٦ ٢        | درگذشتدرگذشت                               |
| ٦ ٢        | اجازههای مؤلّف                             |
| ۲ ۲        | اجازهٔ اوّل                                |
| 74         | اجازهٔ دوم                                 |
| ٦,         | صورت اجازهٔ شیخ بهایی                      |
| ۱۷         | تأليفات                                    |
| / <b>Y</b> | شرح القسات                                 |

| ۷۵.          | شيوهٔ تحقيق شيوهٔ تحقيق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|--------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧٩.          | نمونهای از نسخههای مأخذ تصحیح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|              | * * *                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ۸۵.          | شرح القبسات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۸٧.          | الديباجةا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۹۳.          | القبس الأوّل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ١٨٧          | القبس الثاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 777          | القبس الثالث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٣١٥          | القبس الرابع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 441          | القبس الخامس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 4.0          | القبس السادس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 491          | القبس السابع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|              | القبس الثامن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 7.5          | القبس التاسع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|              | القبس العاشر القبس العاشر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| <b>V • V</b> | الفهارسالفهارس المسامين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| <b>v • 9</b> | الفهرس التفصيلي للقبسات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|              | فهرس الآیاتفهرس الآیات و استان |
| ٧٣١          | فهرس الروایاتفهرس الروایات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|              | فهرس الأشعارفهرس الأشعار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|              | فهرس الأعلام و الفرق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|              | فهرس الكتب و الرسائلفهرس الكتب و الرسائل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|              | مصادر التحقيقمصادر التحقيق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

#### سرآغاز

ای نام تو بهترین سرآغاز بی نام تو نامه کی کنم باز

یکی از بدبختی هایی که در چند قرن اخیر گریبانگیر جهان اسلامی گردید این بود که مسلمانان میراث علمی خود را که در بردارنده فرهنگ توانا و توانمند آنان بود بباد فراموشی و نسیان سپردند نسوا الله فانساهم انفسهم و این درست مقارن با زمانی بود که غربیان پی به ارزش آن میراث بردند و به تحقیق و جستجو و بررسی و نشر و بهرهبرداری از آن پرداختند و در نتیجه مسلمانان را خلع سلاح و نیازمند خود گردانیدند. توماس ارپنیوس کشیش مسیحی استاد کرسی درس عربی و عبری دانشگاه لیدن هلند در نخستین روز تدریس درس عربی خود در پنجم نوامبر ۱۶۲۰ پس از ذکر فصل مشبعی از افری و معنوی که مترتب بر آن آثار گرانبها است تلویحا خاطر نشان می سازد که بی توجّهی مسلمانان به ذخائر ارزشمند علمی و فرهنگی خود فرصت مناسبی است که جوانان دانش پژوه اروپیا بتوانند این دخائر را از گوشههای فراموشی کتابخانههای بلاد اسلامی بیرون آورند و مورد تحقیق و بررسی قرار دهند و از منافع آن برخوردار گردند و از همین جهت است که ما می بینیم که آثار علمی مسلمانان خاصه پزشکی و داروشناسی و ریاضیات و نجوم و تاریخ و

١. سورة الحشر ١٩/٥٩

خطابه توماس ارپنیوس (۱۶۲۴-۱۵۸۴) دربارهٔ ارزش زبان عربی ترجمه شده از لاتینی به انگلیسی بوسیله
 ربرت جونز، مجلهٔ نسخههای خطی خاورمیانه جلد ۱ (لیدن ۱۹۸۶م.)، ص ۲۵-۱۵

جغرافیا نخست بوسیلهٔ خاورشناسان و دانشمندان اروپائی شناسائی و مورد تصحیح و مقابله و تحقیق و بهرهبرداری قرار گرفت. این بی توجّهی و بی اعتنائی مستمر نسبت به آثار بزرگان شیعه که پایهگذاران کاخ اندیشه و تفکر در کشور ما بودند تسرّی پیدا کرد که تا هم اکنون ادامه دارد مثلاً همین میرداماد که زمانی آثار او همچون قبسات و افق المبین تا قلب شبه قاره هند پیش رفت چنانکه طلاّب و دانشجویان هندی را شیفته و فریفته خود ساخت تا آن اندازه که یکی از استادان آنان می گوید: «فحسبوا مصنفاته (میر داماد) فی اعلى مقام بين ما صنّف الاقوام و تخيّلوا انّ منزلتها فوق ما اتى بـه اولوالافـهام "» مـورد احترام دانشمندان غربي قرار مي گيرد و مقالات متعددي درباره تحليل و بررسي اندیشه های علمی او به عنوان «مؤسّس مکتب الهی اصفهان» نوشته می شود ولی وقتی که پیشنهاد می شود که مجلس علمی در همان شهر اصفهان بوسیلهٔ دانشگاه برای میرداماد برگزار شود تا نسل جوان آن دیار پی به ارزش و اهمیّت مقام علمی او و مزایای مکتب الهی اصفهان ببرند با بهانههای مختلف رد می شود و این در حالی است که دربارهٔ موضوعاتی همچون زنبور عسل و زیتون و زرشک و پسته به آسانی سمینارهای متعدّد برقرار میگردد و آن وقت فریاد ما به آسمان بلند است که فرهنگ غرب جامعهٔ ما را تهدید میکند در صورتی که ما با بی توجهی به فرهنگ غنی خود زمینه را برای پذیرش ابعاد منفى فرهنگ غرب آماده مىسازيم.

دیو پیش تست پیدا زو حَـذَر بـایدت کـرد چند می نـالی چـو دیـوانـه ز دیـو نـایدید ۴

راقم این سطور از دیرباز معتقد بود که متون علوم اسلامی باید با اسلوبی علمی به جهان علم بویژه نسل جدید از طلاّب و دانشجویان معرفی گردد و خود با نشر کتاب وجوه قرآن حبیشی تفلیسی و لسان التزیل (فرهنگ واژه های قرآن به زبان فارسی) آغازگر این امر مهم گردید و پس از آن همت خود را بر احیاء آثار فلسفی و کلامی و سایر علوم

٣. مقدمهٔ نسخهٔ خطى شرح تجريد شمارهٔ ٧٤٨٥ موسسهٔ تحقيقات اسلامي اسلام آباد پاكستان

۴. دیوان ناصر خسرو، (چاپ مینوی و محقق تهران ۱۳۵۳ ه ش)، ص ۵۲

۵. وجوه قرآن در سال ۱۳۴۰ ه ش با سرمایهٔ استاد دکتر بحیی مهدوی بوسیلهٔ دانشگاه تهران منتشر گردید و سپس چاپهای متعددی از آن صورت گرفت که آخرین آن در سال ۱۳۷۱ ه ش بوده است. لسان التنزیل در سال

سرأغاز

اسلامی معطوف ساخت ولی همان بی توجهی و بی اعتنایی به میراث علمی که پیش از بن از آن سخن رفت او را از این مأمول بازمی داشت تا آنکه او در سال ۱۳۴۴ برای تدریس به دانشگاه مکگیل کانادا دعوت شد و این فرصت پیش آمد تا آنچه را که انجام آن در ایران دشوار می نمود با استفاده از موقعیت و نفوذ علمی که در آنجا بدست آورده بود در آنجا تحقق بخشد:

و فی الارض منای للکریم عن الاذی و فیها لمن خاف القلی متعزّل و مجموعه ای را تحت عنوان «دانش ایرانی» که اقتباس از تعبیر «حکمة الفُرس» یا حکمت خسروانی شیخ شهاب الدین سهروردی است بنیان نهاد که هدف آن نشر آثار دانشمندان بزرگ اسلامی ایرانی و سهم آنان در گسترش علم و معرفت در سطح جهانی بود. این مجموعه که با نشر شرح غرد الفرائد (شرح منظومهٔ حکمت) حاج ملاهادی سبزواری و ترجمهٔ انگلیسی آن آغاز گردید مورد توجه دانشگاهها و مراکز مهم ایران شناسی و اسلام شناسی قرار گرفت و تعداد مجلدات آن روز بروز افزون گشت.

آنان که وجودشان موجب خاموش گشتن چراغ علم و معرفت در مراکز علمی است ما را بر این هدف تشنیع کردند و با طرق مختلف مانع از ادامه این حرکت شدند ولی خوشبختانه حمایت و همراهی بسیاری از اهل فضل و تقوی ما را بر ادامه راهی که در پیش گرفته بودیم تشویق کرد چنانکه ما مجموعه دیگری تحت عنوان «تاریخ علوم در اسلام» بنیان نهادیم که مجموعهٔ نخستین اختصاص به فلسفه و کلام و منطق و عرفان و اصول فقه داشت و مجموعه دوم خاص پزشکی و داروشناسی و دامپزشکی و کشاورزی در اسلام بود و هم اکنون در مراکز علمی جهان این دو مجموعه از بهترین مجموعههایی بشمار می آید که موجب معرفی و نشر فرهنگ غنی و توانگر اسلامی - ایرانی در جهان بشمار می آید که موجب معرفی و نشر فرهنگ غنی و توانگر اسلامی - ایرانی در جهان

<sup>→</sup> ۱۳۴۴ هش بوسیلهٔ بنگاه نشر و ترجمهٔ کتاب منتشر شد و آخرین چاپ آن در سال ۱۳۶۲ هش بوسیلهٔ موسسهٔ انتشارات علمی و فرهنگی صورت پذیرفت.

اعجب العجب في شرح لامية العرب، جارالله زمحشري (بيروت دارالوراقة ١٣٩٢ هـ ق)، ص١٨. لامية العرب از شنفري شاعر عرب است.

۷. شرح غور الفوائد (باهتمام ت.ایزوتسو و م.محقق) در سال ۱۳۴۸ ه ش در تهران و ترجمهٔ انگلیسی آن بوسیلهٔ نامبردگان در سال ۱۹۷۷ م در نیویورک منتشر گردید و سپس چاپهای متعددی از هر دو کتاب در تهران صورت گرفت.

شده است. در جریان همین هدف یاد شده نگارنده در سال ۱۳۵۶ هجری شمسی موفق گردید کتاب قبسات میرداماد را با همکاری پروفسور توشی هیکو ایزوتسو و دکتر سید على موسوى بهبهاني و دكتر ابراهيم ديباجي به صورت مطلوب و عالمانه بـه عـنوان هفتمین مجلد از سلسلهٔ دانش ایرانی در جزو انتشارات موسسهٔ مطالعات اسلامی منتشر سازد در حالی که پیش از آن فقط چاپ سنگی کتاب وجود داشت کـه فـاقد مـقدمه و فهارس و واجد اغلاط چاپی و غیر چاپی فراوان بود. چاپ ماکه مصدّر و مـوشّح بـه مقدمهٔ انگلیسی همکار از دست رفتهام پروفسور ایزوتسو دربارهٔ فلسفهٔ میرداماد بود به سرعت از دروازههای مرز و بوم ما بیرون رفت و نام میرداماد زینتبخش فرهنگ نامهها و دائرةالمعارفهای جهان گردید و مقالات متعددی در مجلات علمی غرب بر اساس این چاپ درباره آن نگاشته شد که از میان آنها می توان از مقاله دانشمند فقید پروفسور فضل الرحمن استاد دانشگاه شیكاگو تحت عنوان: مفهوم حدوث دهری میرداماد نام برد. ^ مقاله ايزوتسو و مقاله فضل الرحمن بوسيله دوستان دانشمندم آقايان بهاءالديس خرمشاهی و کامران فانی به زبان فارسی ترجمه و در چاپهای دوم و سوم کتاب قبسات که بوسیله دانشگاه تهران انجام شد منتشر گردید. در پیشگفتار چاپ دوم که در سال ۱۳۶۷ صورت گرفت نگارنده یادآور گردیده بود که او میخواسته در چاپ دوم متن کتاب را همراه با منتخباتی از شروح و حواشی قبسات از جمله شرح سید احمد علوی عاملی و شرح محمد بن على رضا بن آقاجاني بياورد و نسخه بدلهاي كتاب را نير بر آن بيفزايـد ولی بقول معروف «عوائق زمان و مصادمات دهر خوّان» از یکسوی و یک تنه بودن او در اين ميدان كه «اذاعظم المطلوب قلّ المساعد» از سوى ديگر انجام اين امر را به تعويق انداخت و كم يابي كاغذ و كاستى امكانات مادي موسسه نيز «ضغث على ابّالة» گرديد از این روی نشر شروح و حواشی و نسخه بدلهای این کتاب شریف را به فـرصتی دیگـر موكول كرد^.

خوشبختانه در پنج سال گذشته که او سالی سه ماه در مؤسسه بین المللی اندیشه و تمدن اسلامی مالزی تدریس کرد توجه و عنایت اولیای آن موسسه را به فرهنگ پر توان

۸. این مقاله در سال ۱۹۸۰م. در مجلهٔ مطالعات خاور نزدیک جلد ۳۹ شمارهٔ ۲ بوسیلهٔ دانشگاه شیکاگو منتشر
 گردید.
 ۹. پیشگفتار چاپ دوم قبسات، مهدی محقق (تهران ۱۳۶۷ ه ش)، ص ه

اسلامی ایرانی جلب نمود و با مساعدت آنان مجموعهای را تحت عنوان «اندیشهٔ اسلامی» بنیان نهاد که نشر این کتاب یازدهمین مجلد از آن مجموعه است و این گشایش مصادف گردید با توجه و عنایت مدیریت کنونی دانشگاه تهران که در سال ۱۳۷۴ محل مناسبی در اختیار موسسه گذاشت که بدین وسیله منابع و مأخذ تحقیق که در جاهای مختلف پراکنده گردیده بود در یک جا متمرکز گردید ۱۰ از این روی وقتی که فاضل محترم جوان آقای حامد ناجی اصفهانی به من اطلاع داد که او موفق شده است شرح قبسات میر سید احمد علوی را تصحیح و برای چاپ آماده سازد و دفتر نشر میراث مکتوب نیز او را در فراهم آوردن مقدمات آن یاری کرده است من این بشارت را به فال نیک گرفتم که:

بشری فقد انجز الاقبال ما وعدا و کوکب المجد فی افق العلی صعدا المسری فقد انجز الاقبال ما وعدا و آمادگی موسسه را در نشر آن در مجموعهٔ «اندیشهٔ اسلامی» اعلام داشتم چه آنکه نشر این کتاب آرزوی دیرینهٔ او را تحقق می بخشید. در این جا بر ذمّه خود می داند که از کوشش و زحمات پروفسور فقید هانری کربن و استاد سید جلال الدین آشتیانی بقیة الماضین و ثمال الباقین که برای نخستین بار ارزش علمی این کتاب را با نقل بخشی از آن در کتاب نفیس منتخباتی از آثار حکمای الهی ایران المها علم عرضه داشتند قدردانی کند و به فضل تقدّم و تقدّم فضل آن دو دانشمند بزرگ اعتراف نماید بقول شاعر:

فلو قبل مبكاها بكيت صبابة بسعدى شفيت النفس قبل التندم و لكن بكت قبلى فهيّج لى البكا بكاها فقلت: «الفضل للمتّقدّم» ١٣

از شرح حال و زندگی میر سید احمد علوی اطلاعات روشنی در دست نیست مصحح محترم این کتاب بر اساس منابع موجود شرح حالی از او آوردهاند ولی پیش از

<sup>.</sup>۱. مؤسسهٔ مطالعات دانشگاه تهران ـ دانشگاه مک گیل، تهران خیابان انقلاب، میان رازی و خارک، شـماره ۱۰۷۶ طبقهٔ هفتم.

۱۱. از ابومحمد خازن در تهنیت صاحب بن عبّاد به جهت ولادت نوزاد و از شواهد کتاب مختصر و مطول سعد الدین تفتازانی در صنعت براعت استهلال، انواد الربیع فی علم البدیع، السید علی صدر الدین بن معصوم المدنی (نجف اشرف ۱۳۸۸ ه ق/ ۱۹۶۸ م)، ج ۱، ص ۵۷

۱۲. جلد ۲ صفحه ۵ تا ۱۱۷ (تهران ۱۳۵۴ هش/ ۱۹۷۵م.) تحت عنوان: حکیم فاضل سیّد احمد علوی عاملی اصفهانی (زنده در سال ۱۰۴۶ هق). ۳۲. مقامات حریری (قاهره ۱۳۴۸ هق/ ۱۹۲۹م.)، ص ۸

این دانشمند محترم سید محمد علی روضاتی در فهرست کتب خطی کتابخانههای اصفهان اطلاعات گرانبهائی دربارهٔ خاندان او و فرزندش عبدالحسیب و فرزند فرزندش میر محمد اشرف مولف علاقة التجرید در ذیل آن کتاب و درباره خود او و آثارش در ذیل لوامع ربانی باهل علم تقدیم داشتهاند ۱۴ و نیز دانشمند محترم حجّة الاسلام آقای رسول جعفریان در مقاله خود تحت عنوان ادبیات ضد مسیحی در دوران صفوی که در ضمن کتاب مقالات تاریخی آورده شده منابع موجود درباره شرح احوال و آثار و افکار این حکیم بزرگ را یادآور شدهاند ۱۰ رباب تراجم همگی بر فضل و زهد و قدرت او در علم کلام و مناظره اتفاق دارند ۱۶ و اجازاتی که از استادان خود میرداماد و شیخ بهائی دریافت داشته نشانه احترام وافری است که آنان نسبت به شاگرد خود داشتهاند و تعبیر «فهو من جبال العلم» ۱۲ الحق شایسته و سزاوار آن حکیم توانا است. او که پسرخاله و داماد میرداماد بوده بیش از هر کس باو نزدیکی داشته و از افکار و اندیشههای او بهره مند شده است و از همین روی در کتاب حاضر میگوید: روزگار درازی از آتش قبسات صحبت او و از همچون استادم شهاب قبسی را بشما تقدیم میدارم که از روشنی و گرمی آن بهرهمند شده است و همچون استادم شهاب قبسی را بشما تقدیم میدارم که از روشنی و گرمی آن بهرهمند شوید.

فیض روحالقدس ار باز مدد فرماید دیگران هم بکنند آنچه مسیحا میکرد<sup>۱۸</sup>

سید احمد در این کتاب همان روش استاد خود میرداماد را دنبال میکند و در طرح حدوث دهری از آراء شیخین یعنی فارابی و ابن سینا استمداد می جوید و جای جای به کتاب التحصیل ۱۹ تلمیذ ابن سینا یعنی بهمنیار بن مرزبان و کتاب شاگرد بهمنیار یعنی بیان

۱۴. فهرست کتب خطی کتابخانه های اصفهان، سیّد محمد علی روضانتی. اصفهان ۱۳۴۱ هـش/ ۱۳۸۲ هـق). ج ۱ ص ۱۵۱ و ۱۶۹ ۱۵. مقالات تاریخی. رسول جعفریان (قـم ۱۳۱۵ هـش/ ۱۴۱۷ هـق)، ص ۲۲۰

۱۶. ریساض العسلماء. (قسم ۱۴۰۱ ه.ق)، ج ۱ ص ۳۹. اصل الآصل، شیخ حسر عناملی (ننجف ۱۳۸۵ ه.ق). ج ۱ ص ۳۳
 س ۳۳

۱۸. شرح کتاب القبسات، میر سید احمد عنوی (تهران ۱۳۷۶). ص ۸۸

۱۹. این کتاب بوسیلهٔ مرحوم شهید مرتضی مطهری تصحیح و با تعلیقات در سال ۱۳۴۹ ه ش بوسیلهٔ دانشگاه

الحق بضمان الصدق ۲۰ ابوالعباس لوكري ارجاع مي دهد. او حدوث را به سه نوع تـقسيم مىكند: اول اينكه وجود مسبوق به عدم محض (= ليس مطلق) باشد در مرتبهٔ ذات و به نحو مسبوقیت ذاتی نه مسبوقیت انفکاکی و این را حدوث ذاتی گویند. دوم اینکه بعد از عدم زمانی باشد به نحو بعدیت متکمم انفکاکی و آن را حدوث زمانی گویند. سوم اینکه وجود بعد از عدم صریح باشد به نحو بعدیت متکمم غیر انفکاکی و این را حدوث دهری گویند و در پایان این تقسیم نتیجه میگیرد که حدوث زمانی و حدوث دهری بر حسب معنی و مفهوم مختلف ولی بر حسب تحقق وجودی متلازماند ۲۱. او احترام فراوانی برای ابن سینا قائل است و دیگران را در برابر او در مرتبه فروتری قرار می دهد<sup>۲۲</sup> و در موارد متعددی به کتاب مفتاح الشفاء و العروة الوثقی که شرح کتاب الشفای ابن سیناست ارجاع مى دهد ٢٣. و در مورد فخر الدين رازى برخلاف استاد خود مير داماد كه او را «امام المتشكّكين» و «امام المتشكّك المشكّ» ميخواند از او به عنوان «الامام الرازي» و «الفاضل الرازى» ياد مىكند. ۲۴

او در بیان و شرح الفاظ به روش معمول زمان خود تفسیر برأی نمیکند بلکه همیشه گفتار خود را به آنچه که ائمهٔ لغت آوردهاند مستند میسازد و از میان آنـان بیشتر بـه قاموس فيروز آبادي و نهايهٔ ابن اثير و اساس اللغهٔ زمحشري و مجمل اللغهٔ ابن فـارس ارجاع میدهد هرچند در برخی از موارد در شرح برخی از کلمات غیر عربی وجه اشتقاق عربی را می جوید۲۵ و اینگونه مسامحات در ضبط برخی از نامهای غیر عربی نیز

<sup>→</sup> تهران چاپ شده است و ترجمهای کهن از این کتاب تحت عنوان جام جهان نمای بوسیلهٔ مرحوم محمد تقی دانش پژوه و استاد شیخ عبد الله نورانی تصحیح و بوسیلهٔ موسسهٔ مطالعات اسلامی دانشگاه تهران ـ دانشگاه مک گیل در سال ۱۳۶۲ هش منتشر شده است.

<sup>.</sup>٢. این کتاب بوسیلهٔ دکتر ابراهیم دیباجی تصحیح و در سال ۱۳۷۳ ه ش بوسیلهٔ موسسهٔ مطالعات اسلامی دانشگاه تهران با همکاری موسسهٔ بین المللی اندیشه و تمدن اسلامی مالزی چاپ شده است.

٢١. شرح كتاب القبسات ص ٩٤

۲۳. ماخذ پیشین، ص ۱۱۴ و ۲۳۲ ۲۴. ماخذ پیشیم، ص ۲۲۶ و ۴۱۱

۲۵. مانند توضیحاتی که دربارهٔ لغت «میمر» در ص ۱۲۸ داده و ریشه آن را در عربی جستجو کرده است در حالی که این کلمه سریانی است mèmrâ که دزی آن را در متمم فرهنگنامه های عربی (پاریس ۱۹۲۷)، ج ۲ ص ۶۳۱ ذکر کرده است.

مشاهده می شود مانند «آغاثاذیون» و «انکسیمایس». ۲۶ او هم مانند میرداماد که از افلاطون به عنوان: «افلاطون الشريف» و «افلاطون الالهي» و از ارسطو به عنوان: «معلم المشائين» و «مفيد الصناعة» ٢٧ ياد مي كند احترام فراواني براي آن دو قائل است و در موارد استشهاد بگفته آنان به مقایسه اندیشههای آن دو حکیم نیز می پردازد۲۸ و هنگامی كه ميرداماد اشاره به افلاطون الهي و شش تن پيش از او ميكند (=السّتة السابقون) سيد احمد نام آن شش تن را بدين ترتيب ياد ميكند: فيثاغورس، انباذقلس، انكسيمايس، ثالس، آغاثادیون، هرمس<sup>۲۹</sup> و او هم این فیلسوفان را از آن جهت شایسته لقب «حکیم» ۳۰ مي داند كه علمشان به سرچشمه علم انبيا پيوسته مي گردد و اين همان است كه ابوالحسن عامری نیشابوری ۳۱ در کتاب الامد علی الابد۳۲ خود به تفصیل بیان داشته است۳۳ و از همین جهت جالینوس را شایسه لقب «فیلسوف» نمیداند زیراکه جالینوس در مورد حدوث و قدم عالم به جهت تكافؤ ادله «به قول ابن سينا تقاوم ادله» موضع «توقّف» را برگزیده است و در بستر مرگ به برخی از شاگردان خود گفته است که این را از من یادداشت کنید که من در طول عمر خود نفهمیدم که عالم قدیم است یا محدث؟ و نفس ناطقه دارای مزاج است یا نه؟ و وقتی از پادشاه زمان خود خواهش کرد که لقب «فیلسوف» را باو بدهد برخی از نزدیکانش او را سرزنش کردند. سید احمد در ادامه این سخن می گوید: جالینوس با این عمل خود نه تنها ثابت کرد که «فیلسوف» نیست بلکه

۲۶. شرح کتاب قبسات ص ۱۶۲. ضبط درست این نام «آغاثودمون» است مرکب از «آگائوس» به معنی نیک و «دمون» به معنی بخت در زبان یونانی. مختار الحکم، ابوالوفاء مبشر بن فاتک (مادرید ۱۹۵۸)، ص ۸. و ضبط صحیح «انکسمایس» «انکسیمنس» است. فرهنگ کلاسیک اکسفورد (اکسفورد ۱۹۴۹)، ص ۵۱.

۲۷. رجوع شود به فهرست اعلام کتاب القبسات ذیل «افلاطون» و «ارسطو»

۲۸. شرح کتاب القبسات ص ۱۸۵ ۲۹. ماخذ بیشین ص ۱۶۲

<sup>.</sup>٣٠. جالينوس معتقد بود كه هر كس صناعتى را نيك بداند شايسته لقب حكيم است. مختصر كتاب الاخلاق لجالينوس (قاهره ١٩٣٧ م). ص ٢٨. ولى بيشتر دانشمندان تخلق باخلاق حسنه و تادّب به سيرت انبيا و اوليا را در شايستگى اين لقب شرط دانسته اند. ناصر خسرو (ديوان ص ٢٠٨) مى گويد:

بر لذَّت بهیمی جون فتنه گشته ای بس کرده ای بدانکه حکیمت بود لقب

۳۱. متوفی ۳۸۱که اخیراً کتاب الاعلام بمناقب الاسلام او در مصر و رسائل او در اردن چاپ شده است.

۳۲. از انتشارات موسسهٔ مطالعات اسلامی دانشگاه تهران ـ داشگاه مک گیل که در سال ۱۳۹۹ ه.ق/ ۱۹۷۹ م. در بیروت چاپ شده است. ۲۳. ۱۲۰ الامد علی الابد، عامری نیشابوری. ص ۷۴

«متفلسف» هم نیست زیرا حکیم فیلسوف چنین خواهشی را از «سلطان انسی» نمیکند بلکه او باید از «سلطان عقلی» بخواهد که باذن باری تعالی علم و حکمت را باو ارزانی دارد تا با آن شایستهٔ لقب «فیلسوف» گردد ۳۴.

در این جا باید بدو نکته اشاره کرد یکی آنکه میرداماد و داماد او یعنی سید احمد علوی و دانشمندان ایرانی پس از این دو همچون ملاصدرا و ملاعبد الرزاق لاهیجی و ملامحسن فیض و ده ها متفکر پس از آنان دورهای زرّین در اندیشه و تفکر در سرزمین ایران بوجود آوردند هرچند که جهان علم از این تحول و این درخشش اندیشه بی خبر مانده است و همین بی خبری موجب آن گردیده که در غرب این توهم پیش آید که مطالعات فلسفی مسلمانان با ابن رشد اندلسی پایان پذیرفته است «ان الدراسات الفلسفیة عند العرب ختمت بابن رشد» <sup>۲۵</sup> و این همانست که هانری کربن می گوید که تاریخ نویسان غربی فلسفه مدتهای مدیدی گمان کرده اند که با تشییع جنازه ابن رشد در سال ۱۹۹۸ میلادی در قرطبه فلسفهٔ اسلامی نیز به خاک سپرده شد <sup>۲۵</sup> و ژوزف فان اس می گوید که فلسفه ایرانی دوره صفویه که توسط متفکران بزرگ مکتب اصفهان تکامل یافته است عملاً ناشناخته مانده است ۳۷.

نکتهٔ دوم آنکه این مکتبی که بوسیله میرداماد و اخلاف او پایهریزی شد نه تنها موجب ادامه اندیشه در کشور ما شد بلکه زنگ شناعت فلسفه را که طی قرون متمادی بر آن آشکار گشته بود زدود یعنی بزرگان مکتب حکمت متعالیه با استفاده از قرآن و احادیث نبوی و منقولات ائمهٔ اطهار علیهم السّلام موجب گردیدند که تشنیع فلسفه و تکفیر فلاسفه موقوف گردد. نگارنده در سخنرانی که در آذر ۱۳۷۰ در بخش مطالعات شرقی دانشگاه کمبریج تحت عنوان: «ابن سینا در جهان تشیّع» ایراد کرد ۲۸ خاطر نشان

٣٤. شرح كتاب القبسات، ص ١٤٨

٣٥. مقدمه كتاب ابن رشد و الرشدية ارنست رنان از عادل زعيتر، ص ٥

۳۶. فلسفهٔ ایرانی و فلسفهٔ تطبیقی، هانری کوربن، ترجمهٔ سیدجواد طباطبائی (تهران ۱۳۶۹)، ص ۱۱۰.

۳۷. مقدمه ژوزف فان اس بر بیست گفتار در مباحث علمی و فلسفی و کلامی و فرق اسلامی از مهدی محقق (نهران ۱۳۵۵)، ص ۹

۳۸. صورت فارسی این سخنرانی در گزارش سفرهای علمی ۱۳۷۰-۱۳۶۰ یا سومین بیست گفتار از مهدی محقق ص ۳۷ در سال ۱۳۷۲ هش بوسیلهٔ موسسهٔ اطلاعات چاپ شده است.

ساخت که فارابی و ابن سینائی که طی قرون متمادی مورد لعن و تکفیر و مایه ننگ قرار گرفته بودند بوسیله دانشمندانی مانند میرداماد تطهیر گردیدند و بعنوان «الشریک المعلم» و «الشریک الریاسی» ۲۹ یاد شدند و ارسطو و افلاطونی که پیش از آن با شناعت و زشتی یاد می شدند اولی بعنوان «مفید الصناعه» و «معلم المشائین» و دومی بعنوان «افلاطون الشریف» و «افلاطون الالهی المتاله» ۴۰ خوانده شدند و در سخنرانی که تحت عنوان: «احیاء فلسفه اسلامی در دوره صفوی با ارجاع خاص به میرداماد» در سمپوزیوم اسلام در برخورد با مدرنیسم در موسسه بین المللی اندیشه و تمدّن اسلامی مالزی درمرداد سال ۱۳۷۰ ایراد کرد این موضوع را بصورت تفصیل بر اهل علم عرضه داشت و چون در آن سخنرانی اشاره ای خاص به میرداماد شده بود مناسب دانست که متن آن سخنرانی را در آغاز کتاب حاضر بهمان صورتی که در مجموعهٔ سخنرانیهای آن سمپوزیم آمده بیاورد ۲۰۰۰

در پایان این سرآغاز پرسشی را باید مطرح ساخت و آن اینکه این بی توجهی به علم و فرهنگ که در آغاز این گفتار از آن بحث گردید و ستیزگی و خصومت با نشر میراث فرهنگی و علمی که در میان مقاله از آن سخن رفت معلول چه علّتی می تواند باشد این مورخان و جامعه شناسان اند که باید علت آن را جستجو و کشف کنند که چرا در طی هزار سال این دشمنی با دانش و دانشمندان و قاهریت جاهلان و مقهوریت عالمان بدون هیچ گونه تغییر و دگرگونی ادامه پیدا کرده است. اگر هزار سال پیش ناصر خسرو در کتاب جامع الحکمین خود می گوید:

«و بعلت کافر خواندن این علما لقبان مر کسانی را که علم آفرینش دانند، جویندگان چون و چرا خاموش گشتند و گویندگان این علم خاموش ماندند و جهل بر خلق مستولی شد خاصه بر اهل زمین، که خراسان است و دیار مشرق ۴۲.

و در دیوان خود میگوید:

<sup>.</sup> ۳۹ رجوع شود به فهرست اعلام کتاب القبسات ذیل «فارابی» و «ابن سینا»

<sup>.</sup>۴. ماخذ پیشین ذیل «ارسطو» و «افلاطون»

۴۱. این مجموعه در سال ۱۹۹۶ جزو انتشارات موسسهٔ بین المللی اندیشه و تمدن اسلامی درکوالالامپور چاپ شده است. ۲۲. جامع الحکمتین، ناصرخسرو (تهران ۱۳۳۲ هش)، ص ۱۶

دشمن عدلند و ضد حکمت اگرچند یکسره امروز حاکمند و معدّل ۴۳ باید تحقیق شود که «علمالقبان» کدام گروه بودند که با عدل دشمنی و با حکمت ضدّیت می ورزیده اند و مسلما دشمنی آنان با حکمت و عدالت سبب شده که خواندن و مباحثه کردن هندسه را الحاد و زندقه بشمار آورند ۴۴ و کتابهای مربوط به مناظر و مرایا و میزیک نور ابن هثیم را علی رؤوس الاشهاد بر روی منابر بسوزاندند ۴۵ و رصدخانهای را که مرکز دانش و پژوهش بوده با خاک یکسان کنند ۴۶ و اگر فرض را بر این بگذاریم که آنان می گفتند مباحث نور و ابصار و هندسه و ریاضیات همراه با فلسفه از یونان به عالم اسلام وارد شد و این موجب گردید که مسلمانان با مطالعه علوم و اندیشههای یونانی از قرآن کریم و حدیث نبوی جدا شوند چرا در دوره هائی که میرداماد و صدرالدین شیرازی و فیض کاشانی و عبدالرزاق لاهیجی و ملامهدی نراقی و حاج ملاهادی سبزواری که همه فیض کاشانی و عبدالرزاق لاهیجی و ملامهدی نراقی و حاج ملاهادی سبزواری که همه آنان گفتار خود را مستظهر بآیات قرآنی و احادیث نبوی و روایات ائمه اطهار علیهم السّلام می کردند باز هم مورد طعن و شتم همان «علمالقبان» قرار می گرفتند.

این چه مدینهٔ فاضلهای بوده است که برگزیدگان از دانشمندان و فرزانگان و فیلسوفانش یکی شهر و دیار و درس و مباحثه را رها میکند و به روستا پناه می برد که خود را گمنام بسازد، و دیگری می نالد که در خانه های اهل علم جز خاک و سنگ ریزه چیزی یافت نمی شود، و سومی می گوید که مردم چنان عشق به تاریکی و غسق پیدا کرده اند که از معرفت رب الفَلَق محروم مانده اند.

این صدر المتألهین یعنی ملاصدرای شیرازی است فیلسوف و مفسّر قرآن که در آغاز کتاب الاسفار الاربعهٔ خود میگوید:

از آغاز جوانی در خور توان خود به فلسفهٔ الهی پرداختم و آثار حکیمان سابق و فاضلان لاحق را دنبال و از کتابهای یونانیان به گزینی کردم و در برههای از زمان به خاطر آوردم که کتابی تألیف کنم که جامع متفرقات کتابهای قدما و مشتمل بر خلاصه گفتارهای مشائیان و نقاوهٔ ذوقهای اهل اشراق باشد ولی روزگار با پرورش جاهلان و اراذل به

٤٥. اخبار الحكماء، ابن القفطى (ليپزيك ١٩٠٣م)، ص ١٥٤

۴۶. رصدخانهٔ استانبول. دومین بیست گفتار. مهدی محقق (نهران ۱۳۶۹ ه ش)، ص ۶۳

دشمنی من برخاسته بود و من گرفتار گروهی گردیدم که چشمانشان از انوار و اسرار حکمت کور بود. آنان تعمّق در امور ربّانی و تدّبر در آیات سبحانی را بدعت بشمار می آوردند اندیشه آنان از این هیکلهای ظلمانی فراتر نمی رفت و چون با علم و عرفان دشمن و طریق حکمت و ایقان را رها ساخته بودند از علوم مقدسه الهی و اسرار شریف ربانی محروم بودند از این روی جهل عَلَم خود را برافراشت و نشانههای خویش را آشکار ساخت. آنان دانش و فضل را نابود ساختند و عرفان و اهل عرفان را خوار داشتند و در نتیجه هر کس که در دریای جهل و حماقت بیشتر غوطه ور بود به قبول و اقبال نزدیک تر و نزد ارباب زمان عالم تر و فاضل تر بشمار می آمد. هنگامی که من حال را بدین منوال دیدم که در آن علم و اسرار آن کهنه شده و حق و انوار آن پوشانده گردیده سیرتهای عادله نابود و اندیشههای باطله آشکار شده ناچار گردیدم که خود را در برخی از نواحی کشور منزوی سازم زیرا پرداختن به علوم و صناعات و دفع معضلات و برخی از نواحی کشور منزوی سازم زیرا پرداختن به علوم و صناعات و دفع معضلات و رفع مشکلات نیاز به اندیشه راحت و فراغ بال دارد و این از کجا پیدا می آید در این زمان که بزرگان و افاضل فرودست و فرومایگان و اراذل زبردست شده اند و جاهل شریر به صورت عالم تحریر درآمده است ۲۰٪.

و این ملامهدی نراقی فقیه و فیلسوف است که در آغاز شرح الهیات کتاب شفای ابن سینا میگوید:

برترین فضائل نفسانی آراستگی به علوم و فنون و احاطه به حقائق اشیاء است و برترین علم علمی است که از علت اولی و صفات جلال و افعال او بحث کند که همان حکمت متعالیه است که حکمای اوائل هرچند در تحقیق و تبیین آن کوشیده اند ولی شیخ الرئیس ابوعلی سینا از آنان گوی سبقت را ربوده است و در آن به تألیف و تصنیف پرداخته که از میان آنها الهیات کتاب شفا شأنی اجل دارد ولی از جهت دشواری مسائل آن فقط برخی از فحول علما بر حل آن دست یافته و آنان که به شرح و توضیح آن پرداخته اند فقط به تعلیق حواشی بر برخی از مشکلات آن پرداخته اند و من شرحی بر آن نگاشته ام که چیزی از مطالب آن فروگذار نشده و اکنون آن را بر علما عرضه می دارم که فاصد آن را اصلاح و کاسد آن ترویج نمایند و من به قصور خود اعتراف دارم چه آنکه من

۴۷. الاسفار الاربعة، صدر الدين شيرازي (تهران ١٣٧٨ ه.ق)، ج ١ ص ۶

در زمانی زندگی میکنم که فکر و اندیشه در آن تیره گشته و از حقیقت علم در آن عین و اثری بازنمانده، درهای ورودی و خروجی علم بسته و مراکز و معاهد آن تعطیل گردیده، خانه های علم خالی و خراب شده و آثار و نشانه های آن کهنه گردیده است. دانشمندان به اطراف زمین پراکنده و ناپدید شده اند و چه مصیبت هائی که بر سر آنان وارد نیامده است و آنان که بر جای خود مانده اند گوشه های گمنامی را برای خود برگزیده و با اشک ریزان خود به اعتکاف پرداخته اند در خانه ها شان جز خاک و سنگریزه چیزی یافت نمی شود و ملخهای آن خانه ها دست به عصا راه می روند. سوگند به پروردگار نظام کامل جهان آنکه وجود را از عدم بیرون آورده یاران سابق و گذشتگان فاضل ما اگر در چنین زمانی تاریک و دوران تیره قرار می گرفتند همچون ما به خشکی اندیشه دچار می گشتند و نام و نشانی از آنان باز نمی ماند ۴۸.

و بالاخره این حاج ملاهادی سبزواری فیلسوف و عارف بزرگ است که در آغاز شرح غرر الفرائد (= شرح منظومة حکمت) خود می گوید:

زمان ما زمان خشکسالی حکمت است، بارانهای یقین از ابرهای رحمت کم می بارد، چرا که گناهان اهل غفلت و جهل فراوان گردیده و درهای آسمان عقل بر آنان بسته شده است، عشق به تاریکی آنان را از شناخت پروردگار سپیده دم بازداشته است. آنان از حق به باطل پرداخته و دل بر زیورها و تندیسها دوخته اند. از این روی توانایی آن را ندارند که در دیار کلیّات گردش و در دریاهای حقائق شنا کنند زیرا آنان باقیات صالحات را به جزئیات داثرات فروخته اند. آنان را نصیبی جز غبن افحش و بهرهای جز مار ارقش نیست. اولئک الذین اشتروا الضلالة بالهدی فما ربحت تجارتهم.

و بدنبال مطلب یاد شده می گوید:

«عنکبوتهای فراموشی بر حکمت تنیده اند و شخص حکمت با وجود بزرگواری در گوشههای گمنامی و دوری افکنده شده و او همچون سلطانی است که مردانش بر او شوریده اند در حالی که مصلحت آنست که بدو پناه آورند خاصه علم الهی که آن را ریاست عالی بر همهٔ علوم و مثل آن مثل ماه بر آمده در برابر سایر نجوم است» ۵۰.

۴۸. شرح الالهیات من کتاب الشفاء، مهدی بن ابی ذر النراقی (تهران ۱۳۶۵ ه ش)، ص ۲ ۴۹. شرح غور الفرائد، بخشش امور عامه و جوهر و عرض (تهران ۱۳۴۸ ه ش)، ص ۳۶

آنچه یاد شده تذکاری است برای طلاب و دانشجویان گرامی این سرزمین که در مطالعه آثار پیشینیان فقط به خواندن الفاظ و تفسیر معانی اکتفا نکنند بلکه توجهی به جریان اندیشه ها در بسترگاه زمانی و مکانی خود معطوف دارند و مجموعهٔ برخورد آراء و نظرها و حوادث و وقایع را مورد تجزیه و تحلیل قرار دهند و با معیار عقل سلیم و فهم مستقیم بسنجند تا بدین وسیله بتوانند از اندیشه گذشتگان مایهای از فکر و نظر برای آینده برگیرند و رخدادهای گذشته را آیینهٔ عبرت جهت آینده قرار دهند و با این روش می توان امیدوار بود که تعقل و اندیشه جای تنگ نظری و جمود فکری را که ده قرن بر کشور ما حاکم بوده بگیرد و آن مدینهٔ فاضلهٔ عادله که فقط در آرزو و آرمان وجود داشته تحقق یابد بعون الله تعالی و توفیقه.

مهدی محقق دماوند، بیستم اردی بهشت ۱۳۷۶

#### مقدمة المصحح العربية

#### « هو الحكيم »

تعدّ المباحث العقلية واحدة من أهمّ الفروع القيّمة للفكر الإسلامي. وقد شاهدت تلك المباحث على مرّ العصور نهضات وكبوات عديدة. كما أنّ الفلسفة الإسلامية التي تعبّر عن أصالة الفكر و عمقه لدى علماء الإسلام و محقّقيه، قد تمتّعت بمكانة خاصّة بعد تهذيبها لحكمة اليونان، و أضحت واحدة من المناهج الفلسفية التي يعتدّ بها في العالم.

و يمكننا حصر خطّ سيرها التكاملي في عدّة محاور أو فترات كلّية :

١. منذ النشأة في منطقة الفكر الإسلامي إلى أبي نصر الفارابي و ابن سينا.

٢. من ابن سينا حتى السهروردي و الخواجة نصيرالدين الطوسي.

٣. من الطوسي حتى ميرداماد (ظهور مدرسة شيراز الفلسفية).

٤. من ميرداماد حتى الملّاعلي النوري ( ظهور مدرسة أصفهان الفلسفية ).

٥. من الملَّا علي النوري حتَّى العصر الحالي ( ظهور مدرسة طهران الفلسفية ).

وقد أولت كتب تاريخ الفلسفة اهتاماً خاصاً بالفترتين الأوليين اللتين بلغ بتاريخها البعض إلى ابن رشد الأندلسي و توقّف عنده ولم يتجاوزه إلى غيره من الحكماء الذين تلوه. أمّا متأهّوا فلسفة الشيعة و حكماؤها فقد انصب جلّ اهتامهم على عصر المحقّق الطوسي حتى العصر الحالي عند تناولهم لخطّ سير الفلسفة و تطوّرها. إذ أنّ الفلسفة المشّائية قد تجلّت بعد المحقّق الطوسي بصبغة جديدة في الآراء الكلامية للشيعة من جانب، و ظهرت المبادئ الروحية للتعاليم الشيعية على يد عرفاء كبار مثل سيد حيدر الآملي و ابن تركة الأصفهاني من جانب آخر.

و على كلّ حال، فني هذه العجالة لسنا بصدد التعرض للجوانب المختلفة لهذا العصر يحفّ به الغموض. و نكتني بذكر هذه الملاحظة و هي أنّ الدراسات الفلسفية التي تلت ظهور المدرسة الكلامية الحديثة للمحقّق الطوسي، كانت تدور لعدّة قرون حول محاور تأييد أو تفنيد و رفض ما توصل إليه هذا المتكلّم العظيم و تلامذته من آراء و دراسات.

و قد تحوّلت الفلسفة تحوّلاً أساسياً بعد ظهور ميرداماد الذي واكبه ظهور مدرسة أصفهان

انفلسنية فقد انبرى ميرداماد إلى تشييد بناء الحكمة اليمانية على أسس الحكمة المتعالية و تمكّن من أن يخطو خطوات هامّة في هذا الصدد بعرضه أفكاراً جديدة من المسائل الأساسية للحكمة، مثل: وحدة الحمل، و تحليل البداء، و كينونة الجواهر و الأعراض من المعتولات الثانية، و الحدوث والقدم، و تحليل الإعتبارات الأربعة للماهية، و التقسيم الثلاثي للحادث الزماني، و المتقسيم السباعي للتقدم و التأخر، و التقسيم الثنائي للجنس الأقصى و ما إلى ذلك إلاّ أنّ عاملين أسسيس قد أدّيا إلى نسيان و إغفال مبادئه الفكرية، و هما: أسلوبه الإنشائي المعقد، و منهجه الكلامي الصعب في عرض آرائه

و من بين أهم آثار هذا الحكيم المتألّه العظيم، يمكننا أن نـذكر : الأفق المبين، تقويم الإيمان، الصراط المستقيم، الإيماضات و القبسات.

و يعدّ الكتاب الأخير واحداً من أشهر تلك المؤلّفات، و قد كان موضع اهــتمام العــديد مــن الدراســات.

و قد تربی فی مدرسة أصفهان الفلسفیة حکماء عظام، مثل : صدر الدین محمد انشیرازی (الملّاصدرا) و الملّا شمسا الگیلانی، و علی قلی قرچغای خان، و میر سیّد أحمد العلوی و ...

و من بين جميع هؤلاء التلامذة، أولى الحكيم مير سيّد أحمد العلوي العاملي اهتماماً بالغاً بإحياء الحكمة الإيمانية اليمانية و آثارها.

### ترجمة مير سيد أحمد العلوي

لم نعثر حتى الآن على ترجمة وافية لحياة مير سيّد أحمد العلوي، بــال كــال مــا هــنـك هـــي إشارات عابرة وردت عنه في كتب التراجم و السير. و حتى سنة ولادته لم نتحقّق منها بدّقة. أمّا نسبه فقد ورد في جامع الأنساب على النحو التالي: أحمد بن زين العابدين بن عبدالله بن محمّد بن صائح بن جعفر بن أحمد بن حمرة بن قاسم بن حسين بن أبي أحمد عبدالله المشهدي بن محمّد بن علي بن حسين بن الطواف بن أبي الحسن عني الخرص على بن حسين بن على بن حسين الطواف بن أبي الحسن عني الخرص بن محمّد الديباج بن الامام جعفر الصادق (عليًا في ).

و قد كان والده سيّد زين العابدين واحداً من علماء الإمامية الكبار يقطن جبل عامر، أخذ العلم على المحقّق الكركي، كما نال شرف مصاهرته. و قد كان صاحب الترجمة. فضلاً عن قرابته

لمير محمّد باقر الأسترابادي المشهور بميرداماد \_إذ كان ابن خالته \_صهراً لأستاذه.

أمّا عن فضله و علمه و زهده و تبحّره فقد أثنت كتب التراجم على كلّ ذلك و وسموه بألقاب عديدة مثل: «أحمد المحقّقين» و « أحمد المحققين» و « أحمد المحققين » و « سيّد المحققين »، إلّا أنّها أغفلت خصوصياته و أحواله.

خلفت هذا الحكيم المتألّه ثمانية و أربعين أثراً في المعارف الإسلامية و تعدّ مؤلّفاته التالية: العروة الوثقى في شرح إلهيات الشفاء، كحل الأبصار في شرح الإشارات، رياض القدس و شرح القبسات من أهمّ آثاره في المباحث العقلية.

#### شرح القبسات

و عن هذا الشرح يمكننا ذكر عدّة ملاحظات جديرة بالإهتام:

١. دوّن هذا الشرح \_كها جاء في ديباجته \_نزولاً على رغبة ميرداماد مؤلّف المتن. «أمرني مرّة بعد أخرى وكرّة بعد أولى بأن أتصدّى لشرح هذا الكتاب المستطاب في أوان حياته».

7. دوّن هذا الشرح بعد وفاة ميرداماد حيث أشار الشارح في مقدّمته قائلاً: «ثمّ إني لمّا اقتبست أنوار أفانين العلوم من أضواء كوكب درّي توقد من شجرة مباركة، هو الحكيم العظيم، و آية اللّه الكريم، باقر علوم الأوّلين و الآخرين، أعلى اللّه درجته في أعلى العلّيين و حشره مع أجداده المعصومين الأطيبين ». كما أورد اسم ميرداماد في مكان آخر فقال: «أسكنه اللّه على فراديس جنانه».

٣. إنّ الدافع إلى كتابة هذا الشرح هو صعوبة المتن الأصلي إذ يقول الشارح: « و هو كتاب كريم يتحيّر ممّا فيه من أشعّة شموسه و ومضات بروقه أبصار أولي الأبصار، و يهش على أسراره المكنونة و ينهش إلى أبكاره المخزونة، و يدهش إلى لآليه المنشورة عقول ذوي الأفكار ».

٤. إن هذا الشرح ـ خلافاً لعنوانه ـ لم يتناول بشكل متسلسل شرح عبارات المتن الأصلي بل انطوى على تعليقات و حواشى تقصر تارة و تطول تارة أخرى في مواضع مختلفة من الكتاب بالرغم من أن بداية هذا الكتاب تتسم بطابع كتب الشروح إلى حدًّ مّا.

٥. لقد سعى المؤلّف في شرحه هذا إلى إماطة اللـثام عـن أسرار عـبارات الكـتاب و سـبر
 أغوارها، فنراه حيناً يتطرّق إلى معان مفردات الكتاب و حيناً يتناول شرح عباراته. كما نراه حين

يتصدى إلى شرح العبارات يحيلنا إلى كتب أخرى عن نفس الموضوع ممّا ينم عن دقّةٍ و تبحّرٍ قلّ نظير هما، و بذا فقد قدم بين يدي القارئ أثراً لامثيل له. علماً بأنّ الشارح كان يحيل القارئ أحياناً في بعض الموضوعات التي يطول فيها الحديث، إلى كتبه الأخرى مثل: العروة الوثقى، مفتاح الشفاء، كحل الأبصار في شرح الإشارات، رياض القدس و غيرها.

٦. لقد اطلع الشارح على جميع حواشي المؤلّف فانبرى لشرحه هذا مستعيناً بتلك الحواشي و التعليقات، و لذا نراه حينا ينقل نقلاً مباشراً من المؤلّف يذكره تحت عنوان «أفيد».

٧. تأثير الشارح في شرحه هذا بجميع آراء المؤلّف و قد سعى جاهداً في مواضع عديدة من الكتاب إلى تأييد آرائه. كما تأثر الشارح إلى حدّ بعيد بأسلوب كتابة ميرداماد فابنرى لتحرير شرحه مستعيناً بسياق المؤلّف في تدوينه لمتنه مستخدماً نفس المفردات التي أوردها ميرداماد في المتن و بقية كتبه و لذا اتّسم شرحه إلى حدٍ من بالتكلّف و الغموض و إن لم يبلغ حدّ التعقيد اللفظي و المعنوي الذي اتسمت به آثار ميرداماد.

 ٨. تتجلّى في جميع مواضع هذا الشرح و كذا كتبه الأخرى الآثار الشهودية للحكمة اليمانية لمدرسة أصفهان الفلسفية و كذلك الإهتام بالكشف و الآثار الإشراقية، فني تحليله لمسألة العلم الإلهى و التّمسك بالكشف نراه يقول:

« فلا تلتمس من نفسك شيئاً عجز عنه الملائكة المقرّبون و الأنبياء المرسلون، جاهد و فكّر في خلوتك، و فرِّغ زوايا قلبك عمّ سواه، يحدث لك في أثناء الخلوات و توطين النفس على الجاهدات أنموذج عن علوم الأنبياء و الملائكة ... اللّهمّ أنت المرجوع إليه و العقول عليه في تيسير هذا الأمر العظيم، والإنزال في هذا المنزل المبارك الكريم، و أتوا الغافلين من عبادك إلى محلّ الشوق إلى مثل ذلك العالم و المشتاقين منهم إلى مرتبة العشق.

- ٩. يتمتّع الشارح بمهارة و تبحّر ملفت للنظر في نقله لأقوال القدماء مثل الفارابي و ابنسينا و شيخ الإشراق و الحقّق الطوسي و الحقّق الخفري و الدشتكى و غيرهم، و كما ينبئ شرحه عن اضطلاعه الواسع و اطلّاعه الوافر على آثار و مصنّفات عديدة، و فضلاء عن يده الطولي في نقل الموضوعات فإنه يتّمتع أيضاً بقدرة و دربة تحليلية و فلسفية.
- ١٠. يبادر الشارح في بعض المواضع إلى دراسة و تحليل و شرح عبارات المتن مستعيناً بنسخه المتعددة و يبدو أن النسخة الأصل لم تكن في متناول يده.

#### منهجنا في التحقيق

لقد تم تصحيح هذا الأثر في مرحلتين:

الف \_ بادرنا أوّلاً إلى تصحيح تلفيقي للكتاب بالإفادة من النسختين التاليتين :

١. «م» نسخة مكتبة مجلس الشورى الإسلامي تحت رقم ١٨٦ طباطبائي بتاريخ ١١٤٧ هـ،
 بحجم وزيري في أكثر من ١٤٦ و رقة كل وجدٍ في ٢٥ سطراً و قد دوّنت الحواشي تحت عنوانى :
 «قال» و « أفيد » بقلم أحمر.

كتب محمّد رفيع هذه الخطوطة بخطّ النستعليق عن نسخة مير صاحب امام الدين علي الحكيم في عهد اعتلاء جهانشاه ابن بهادر العرش. و قد قابل الناسخ - كما ذكر في نهاية الخطوطة \_ هذه النسخة بالنسخة الأصل حيث يقول: « قابلته من المنقول عنه » إلّا أنّ هذه الخطوطة للأسف يعتورها بعض النقص يظهر على صورة مساحات بيضاء كما سقطت عدّة أوراق من الشرح في بعض المواضع.

٢. «ش» مخطوطة مكتبة المرحوم آية الله العظمى المرعشى برقم ٢٧١ من القرن الحادي عشر للهجرة بدون تاريخ دقيق تحت عنوان «قبسات» بحجم رحلى صغير في أكثر من ٢٤٠ ورقة كلّ وجهٍ ينتظم في ١٨ سطراً تخلو من اسم الناسخ و محلّ الكتابة.

تحتوى هذه المخطوطة على متن القسات و حواشي مير سيّد أحمد العلوي العاملي التي انتهت بتوقيع اسمه: سيّد أحمد، كما أنهى الناسخ حواشي ميرداماد بتوقيع: «منه قدّس سرّه» و ذلك خلافاً لما عهدناه في المخطوطة «م» التي كان يبدأ فيها ناسخها تلك الحواشي بعبارة «أفيد»

تحتوي هذه النسخة على حواشى أخرى فضلاً عن حواشى النسخة «م» إلا أننّا للأسف لم نتمكّن من قرائتها في كثير من المواضع فلم نتّخذها عمدة في التحقيق بل بمثابة بدل في تصحيحنا للكتاب و أوردنا بقدر الإمكان الإختلاف بينها و بين الخطوطة «م».

ب: انتهينا من المرحلة الأولى من تصحيح هذا الكتاب بعد أن عثرنا و لحسن الحظّ و باهتام من المشرف العامّ على مؤسّسة نشر المخطوط، على نسخة خطّية من ياكستان أفدنا منها في هذا التصحيح.

... ٣. « ب » مخطوطة مكتبة « گنج بخش » برقم ٦٣٤ بتاريخ ١١٠١ هـ. ق بحجم آجري في ٢١٤ ورقة كلّ وجهٍ في ٢٢ سطراً بخطّ شرف الدين النائيني و للأسـف اخـتلطت بـعض أوراق هـذه الخطوطة عند تجليدها إلّا أنّنا عالجنا بدقّة هذا الخلط قوبلت هذه الخطوطة بعد عام من كتابتها بواسطة صدرالدين محمّد حفيد المؤنّف مع النسخة الأصل. و قد ورد في حاشية الصفحة ١٠٥ من الخطوطة في نهاية الكتاب: « قوبل مع الكتاب الأصل الذي هو بخطّ جدّي الشارح الحكيم المتألّه، سيّد تلامذة ثالث المعلّمين، السيّد السند، أحمد العلوي الحسني، و لم أقصر في الجدّ و السعي و الإجتهاد في تصحيحه بعون الله الحقّ المبين و كتبه بيمناه الداثرة الهالكة الفاسدة، صدرالدين محمّد بن عبد الحسيب بن أحمد بن زين العابدين العاملي في غرّة شهر صفر ختم بالخير و الظفر في مسلك مشهور العام اثنين و مائة بعد الألف»

و مع كلّ هذا لاحظنا بعض الأخطاء في عبارات هذه النسخة و قد تداركناها مستعينة في ذلك بالنسختين «م» و «ش». و لهذه الخطوطة كسابقتها المخطوطة «ش» حواشي أخرى فضلاً عن حواش نسخة «م» و حدّدت بعلامة مربّعة وضعت قبل عبارة «قال».

و بهذا قد أعددنا متن الكتاب الحالي بعد مقابلتنا للنسخ المذكورة آنفاً مع الأخذ بأسلوب التصحيح التلفيق. و لتسهيل الإفادة منه دونت جميع عبارات متن القبسات الواردة في الشرح بالبُنط العريض و قد تصدرت بمعقوفتين تنطويان على رقم الصفحة و سطر النسخة المطبوعة لمؤسّسة الدراسات الإسلامية.

ورد في هذا الأثر الحالي رسالة مختصرة لمؤلّف الكتاب في شرح رباعية لميرداماد «عينان عينان ...» وفق مخطوطته الفريدة في المكتبة المركزية بجامعة طهران \_القسم الخاصّ بالكتب المهداة من امام جمعة كرمان برقم 70 \_ في حواشي الكتاب تحت هذه الرباعية.

و لصعوبة إعداد فهرس موضوعي دقيق لمثل هذا الكتاب فقد عرضنا بين يدى المحقّقين فهرساً لموضوعات كتاب قبسات إستناداً إلى عناوين « و مضة » و « و ميض » بمثابة فهرس لهذا الشرح و وضعناد في اوّل قسم الفهارس.

#### مقدمهٔ مصحح

#### هو الحكيم

یکی از شاخههای پربار تفکّر اسلامی، مباحث عقلی آن است که در طی تاریخ فراز و نشیبهای بسیاری را متحمّل گردیده است.

فلسفهٔ اسلامی که نمایانگر ژرف اندیشی پژوهشگران و فرزانگان اسلام است با پالودن حکمت یونانی به چهرهای دست یافت که امروزه در شمار یکی از روشهای فلسفی جهان در جلوه گاه انظار است، ولی از سویی سیر تکاملی آن در چند دورهٔ کلّی قابل بررسی است:

- ۱ ـ از بدو پیدایش در حوزه تفکّر اسلامی تا ابو نصر فارابی و ابن سینا.
  - ۲ ـ از ابن سينا تا سهروردي و خواجه نصيرالدين طوسي.
    - ٣ ـ از طوسى تا ميرداماد (ظهور مكتب شيراز).
    - ۴ ـ از میرداماد تا ملاعلی نوری (ظهور مکتب اصفهان).
  - ۵ ـ از ملاّعلى نوري تا عصر حاضر (ظهور مكتب تهران).

در کتب تاریخ فلسفه دو بخش اوّل دارای جایگاه ویژه ای است و پاره ای از اندیشمندان آن را تا ابن رشد اندلسی پایان برده و از ادامهٔ سخن دربارهٔ حکمای پس از وی فرو مانده اند. ولی در نزد متألّهان فلسفهٔ شیعه، سیر تطوّر فلسفه از زمان محقّق

شرح القبسات

طوسی تا عصر حاضر از اهمیت بسزایی برخوردار است، چه پس از محقّق طوسی فلسفهٔ مشّایی با ظهوری نو در آراء کلامی شیعه جلوه گر شد، و از سویی توسّط عارفانی همچو سیّد حیدر آملی و ابن ترکه اصفهانی جلوهٔ باطنی تعلیمات شیعی به نمایش درآمد.

به هر صورت در این مجال کوتاه برسر تبیین جوانب مختلف این عصر مبهم نیستیم و فقط به ذکر این نکته بسنده میکنیم که پس از ارائه مکتب نو کلامی محقّق طوسی تا چندین قرن مطالعات فلسفی بر محور نقض و ابرام تحقیقات این متکّلم سترگ و شاگردان وی دور می زد و بیشتر کتب آن دوران بصورت حاشیه و تحشیه بر حاشیه نگاشته می شد، که می توان به شروح و حواشی و حواشی حواشی تجرید، حکمةالعین و محاکمات اشارت نمود. شاید بصراحت تمام بتوان اظهار داشت که در این دوران تا ظهور میرداماد هیچ اثر قابل ملاحظهٔ فلسفی ای به رشتهٔ تحریر در نیامد، که البته در این بین کوشش مکتب شیراز را در انتقال فلسفه نباید نادیده گرفت ۱.

پس از ظهور میرداماد که همگام با ظهور فلسفی مکتب اصفهان بود، فلسفه تحوّلی اساسی یافت ، میرداماد با عنایت به حکمت متعالیه در صدد بنیان حکمت

۱ - در بین اواخر قرن هفتم تا اوایل قرن یازدهم، فیلسوف در خور توجهی ظهور ننمود و بیشتر فلاسفه بیش از آنکه فیلسوف باشند متکلّم بودند، در این زمان اشخاصی چون شمس اللّه ین محتد اصفهانی بنویسندهٔ تدید القواعد یا شرح قدیم به ملاً علی قوشچی بنویسندهٔ شرح جدید تجرید و شرح چغینی به صدراللّه ین محتد دشتکی بنویسندهٔ اثبات الواجب و کشف الحقایق به سبّد محقّق دشتکی بنویسندهٔ حاشیهٔ تجرید، آبات واجب و احلاق منصوری به شمس اللّه ین محتّد خفری بنویسندهٔ حاشیهٔ الهیات نجرید، اسفار اربعه و اثبات الواجب قاضی میر حسین میبدی بنویسندهٔ شرح الهدایه الاثیریه و شرح دیوان علی بن ابی طالب (ع) فاضل باعنوی بنویسندهٔ حاشیهٔ محاکمات و حاشیهٔ جدید و قدیم تجرید فراللّه ین ستاکی بنویسندهٔ حاشیهٔ تجرید و آداب البحث و السناظرة بو غیره به ظهور حاشیهٔ جدید و قدیم تجرید به خلاف سیر نزولی فلسفه، کلام، منطق و عرفان گسترش یافت، آنچنان که در همین بیوستند، ولی در همین اوان بر خلاف سیر نزولی فلسفه، کلام، منطق و عرفان گسترش یافت، آنچنان که در همین حوزه ها کتب اساسی شرح مطالع و شروح شمسیّه در منطق و شرح موافق و شرح مقاصد به رشتهٔ تحریر درآمد، و به موازات این سیر تکاملی، آثار در خور توجه عرفانی چون تمهید القواعد، مصباح الانس و المجلی اکتابی میس یا صبغه کلامی) نگاشته شدند.

یمانی برآمد که در همین راستا با ارائه طرحهایی نو در مسائل اساسی حکمت از قبيل وحدت حمل، تحليل بداء، معقول ثاني بودن جواهر و اعراض، حدوث و تقدّم دهری، تحلیل اعتبارات چهارگانه ماهیت، تقسیم سهگانهٔ حادث زمانی، تقسیم هفت گانهٔ تقدّم و تأخّر، تقسیم دوگانهٔ جنس اقصی ا \_و غیره \_گامهای مهمّى برداشت، ولى دو عامل تعقيد لفظى گفتار و سخت نويسى تدوين آرائش، اساس فکری وی را به فراموشی سپرد. در این بین شاگردان وی نیز در امتداد كوشش وي گامهاي بلندي بر داشته و بالاخره صدرالدين محمّد شيرازي با تأسيس بنای حکمت متعالیه گوی سبقت را در میدان حکمت یمانی از همگنان ربود، که در اينجا نكته جالب توجّه عدم التفات هم اقران او به افكارش است، كه بالاخره روش فكرى فلسفى او با گذشت بيش از يك قرن، توسط حكيم عارف آقا محمّد بیدآبادی احیاگشت، و با بیش از نیم قرن پشتکار حکیم بلند آوازه ملا علی نوری مدارج كمال خود را بر ديگر مكاتب فلاسفه اسلامي جلوه گر ساخت، آن چنان كه پس از وی، شالودهٔ فلسفی تفکّری شیعه فقط در آراء حکمت متعالیه خلاصه گشت، و ستارهٔ تمام حوزهها و روشهای فلسفی متقدّم رو به افول نهاد. ۲

۱ منیز بنگرید: اجازهٔ اوّل میرداماد به علوی عاملی.

۲ - قبل از زمان میرداماد شخصی که به فلسفه می پرداخت، از کتب شیخ الرئیس همچون شفاء و اشارات و نبجات و شرح خواجه بهره می جست، و یا به شرح هدایه میبدی و شروح حکمة العین کاتبی می پرداخت، پس از دورهٔ خواجه چنین رسم شده بود که بیشتر به جای فلسفه، کلام می خواندند. و درست در همین عصر بود که دو دایرةالمعارف کلام اسلامی پا بو جود نهادند، یکی شرح مقاصد تفتازانی، دیگری شرح مواقف میر سیّد شریف جرجانی. اهل تسنن بیشتر دنبال شرح عقاید عضدیه و نسفیه می رفتند، و شیعه بیشتر دنبال تجرید، لکن در همین اوان کتب عرفانی جای خود را به کتب فلسفی داده بوده و در محافل حکمی قونیه و ایران فصوص الحکم، مفاتیح الغیب، قواعد التوحید مورد بررسی قرار می گرفت، لذا اکثر شروح فصوص نیز در همین دوران سرد کلامی نگاشته شد، و در واقع کلام و عرفان یکه تاز علوم عقلی شده بودند. و در ست در همین گیر و دارهای کلامی بود که آثار منطقی تحقیقی به میدان آمدند که می توان از شرح مطالع الانوار و حواشی آن و جوهر النضید و غیره نام برد در هر حال پس از میرداماد علاه بر کتب می توان از شرح مطالع الانوار و حواشی آن و جوهر النضید و غیره نام برد در هر حال پس از میرداماد علاه بر کتب

شرح القبسات

در این بین اساتید طبقهٔ دوم مکتب اصفهان نیز از کوشش علمی باز نماندند و عالمانی همچون ملاشمسای گیلانی، میر سیّد احمد علوی، ملاّ رجبعلی تبریزی، آقا حسین خوانساری، ملاّ محمّد باقر سبزواری، ملاّ عبد الرزاق لاهیجی، ملاّمحسن فیض کاشانی و غیره، با تدوین آثاری مهم و ژرف \_و البته غیر مبنایی و تأسیسی \_ به حیات علمی آن دوران جان تازهای بخشیدند.

در هر حال تحقیق و پژوهش در چگونگی تکامل حیات عقلی این دوران، در گرو دسترسی به مجموعهٔ دست نوشته های حکمای این دوران است، چه از سویی بیانگر نوع تکامل آن در مقابل فلسفهٔ مشّائی و اشراقی است، و از سوی دیگر نشان دهندهٔ سیر تفکّر عقلی آن و ارزش شخصیت یکایک فلاسفهٔ این دوران است. لذا در زمان حاضر که تصحیح و تنقیح متون گذشتگان رونق چشمگیری یافته، بر فرزانگان محقّق بایسته است که به احیای متون این دوران همّت گماشته و سیر تکامل فلسفهٔ شیعی را به معرض نمایش گذارند. و در این رهگذر تحقیق و پژوهش در آثار میرداماد و میر فندرسکی که از اساتید طبقهٔ اوّل این مکتبند از اولویّت بسزایی برخوردار است.

بر همین پایه در این تحقیق ما بر سرآنیم که با تکاپویی ناچیز بیانگر این سیرباشیم، در بین آثار حکمی میرداماد ، کتاب القبسات، الافق المبین، الصراط

**→** 

شیخ الرئیس، کتابهای میرداماد نیز مورد بررسی قرار گرفت، آنچنان که بر تقویم الایمان او چهار شرح و بر قبسات او دو شرح نگاشته شد، این نهضت و روش تحصیلی تا زمان آقا محمّد بید آبادی نیز ادامه داشت، تا اینکه حکیم الهی، قطبالدین محمّد نیریزی به تدریس فتوحات همّت گماشت و بعد از آقا محمّد، ملا علی نوری، کتب صدرا را بطور رسمی درسی ساخت، وی برای مبتدیان مشاعر و عرشیه و غیره و برای سطح متوسّط الشواهد الربوبیة و مبدأ و معد، و برای سطح عالی اسفار را درس می گفت، و تا حوزه درسی حکیم سبزواری و حتّی در حوزهٔ او همین شیوه اعمال می شد که پس از مدتی شرح غردالفرائد سبزواری جانشین کتب سطح ابتدایی و متوسّط شد. و پس از کتاب عظیم الشأن منظومه، متجاوز از سی شرح و حاشیه بر آن نگاشته شد.

مقدمة مصحح

المستقیم، تقویم الإیمان، الإیماضات، الإیقاظات، خلسة الملکوت و نبراس الضیاء از اهمیّت ویژه ای برخوردارند، و بر حسب اجازاتی که از میر داماد بر جای مانده پاره ای از این کتب در زمان وی مورد تدریس بوده است.

#### قبسات

از مهمترین کتب میرداماد قبسات است، این اثر در شمارهٔ آثار وی از چند نظر قابل توجّه است.

الف: بنابرگزارش مؤلّف این کتاب در ماه شعبان المعظم ۱۰۳۴ آغاز، و در هفدهم ربیع الاّول همان سال، شرف انجام پذیرفته است، که با توجّه به تاریخ انجام، می توان آن را در زمرهٔ آثاری دانست که در اواخر عمر به رشتهٔ تحریر کشیده، لذا در برگیرندهٔ اساس دستگاه فلسفی او است.

ب: تحرير اين رساله بر اساس اشاراتي كه در خلال آن به چشم مي آيد پس از الافق المبين، الإيقاظات، الإيماضات، التقديسات، تقويم الإيمان، خلسة الملكوت، الرواشح السماوية، سدرة المنتهى، الصراط المستقيم، تعليقة الهيات شفاء و نبراس الضياء است. بنابراين حاوى افكار و آراء نهايي مؤلف مي باشد السياسية.

ج: محتوای این رساله بر خلاف بیشتر آثار آفلسفی نویسندهٔ آن، در بر دارندهٔ مباحث متنوّع فلسفی است، و چنانچه از فهرست کتاب آشکار است پژوهش در باب حدوث و قدم و طبیعیات را

۱ ـ لازم به ذكر است كه تأليف اكثر آثار فوق بنابر نسخ موجود پايان نپذيرفته، لذا از آن چنين بر مى آيد كه مؤلّف آن،
 در يك زمان به تحرير چند رساله مى پرداخته است.

۲ ـ به طور نمونه اثر الإيقاظات در تحليل مسألة جبر و اختيار، خلسة الملكوت، الصراط المستقيم، الإيسماضات در
 حدوث و قدم و نبراس الضياء در بداء مىباشد.

۳ ـ گرچه موضوع اصلی این کتاب در طرح حدوث دهری است، ولی به طور فرعی بـه بـخشهای مـختلف فـلسفی

در بردارد.

د: قبسات همچون الافق المبين و التقديسات ـو بيش از آن دو ـ مورد توجّه شارحان وى بوده و به منزلهٔ خلاصهٔ افكار وى شهرت داشته است.

شروح و حواشی ۱

### الف: شروح

برای این کتاب دو شرح تحلیلی نگاشته شده:

۱ ـ شرح میر سید احمد علوی که در آینده از آن گفتگو می نماییم.

۲- شرح محمّدبن علی رضابن آقا جانی از شاگردان ملاّصدراکه در تاریخ ۱۰۷۱ انجام پذیرفته، و مفصّلترین گزارش موجود بر قبسات است. (ذریعة، ج ۱/۱۷، نیز کتابخانهٔ انستیتو ایران و فرانسه و مجلس شورای اسلامی) ۱،این گزارش حاوی تحلیل افکار میرداماد در مقایسه با فلسفهٔ صدرایی است و لذا در موارد بسیاری مؤلّف به جرح متن پرداخته است. تحلیل این شرح رابه مجالی دیگر می سپاریم.

### ب: حواشى

۱ ـ حاشيهٔ مؤلّف بركتاب، كه تمامي آن تحت عنوان «افيد» در شرح علوى

میپردازد.

۱ ـ درکتاب حکیم استرآباد صص ۱٦۷ ـ ۱٦۸ با توجّه به چاپ سنگی قبسات فقط نام یک شرح و یک حاشیه آمده است!

۲ ـگزیدهای بس کوتاه از این شرح در ذیل مجموعهٔ منتخبات آثار حکمای الهی ایران، ج ۲۹۷/۲ به طبع رسیده است، ولی اصل این شرح بیش از پنج جلد است. مرحوم علامه طهرانی در ذریعه ج ۳۹۰/۱۳ برای آن سه نسخه خطّی بر میشمارد.

مفدّمهٔ مصحح

- عاملی آمده است. ۱
- ۲ ـ حاشیهٔ میر سیّد محمّد اشرف از احفاد مؤلّف به نام مقباس القبسات که
   گویا تلخیص و توضیح متن است.
- ۳ ـ حاشيهٔ صدر المتألّهين كه بنا به گفتار صاحب روضات به خطّ نويسنده نزد وى موجود بوده است. (روضات الجنّات ج ۱۲۱/۴ و ذريعه ج ٣٢/١٧).
- ۴ ـ حاشيهٔ آقا حسين خوانساري (قبسات، چاپ سنگي، ۱۳۱۴ ه.ق، ص ۱۳۲).
- ۵ ـ حاشیهٔ ملا شمسای گیلانی (قبسات، صص ۳۵، ۶۰) که دربارهای از صفحات به امضای «شمس» موشّح شده است (قبسات، ص ۵۵).
  - ۶ ـ حاشيهٔ ملا على نورى ۴ (قبسات، صص ۹، ۲۰۹).
    - ٧ ـ حاشيه ملا اسماعيل ٥ (قبسات، ص ١٤٥).
- ٩ ـ حاشية ميرزا ابوالحسن جلوه ٦ كه بدون امضا در نسخة چاپ سنگي

۱ ـ بخشی از این حواشی در نسخهٔ چاپ سنگی قبسات آمده است. بنگرید: صص ۲۵، ۳۷، ۴۵، ۵۲ و غیره.

۲ ـ این رساله بر حسب گفتار آقای سید جمال الدین میر دامادی در مجموعهای شخصی بوده که چندی قبل به کتابخانه
 مرحوم آیة الله مرعشی منتقل گردیده است.

۳ ـ از وی گزارشی مبسوط بر التقدیسات نیز موجود است.

۴ ـ وى بر پارهاى از آثار ديگر ميرداماد همچون الافق المبين، الجذوات، تقويم الإيمان، نبراس الضياء و غيره حاشيه
 نگاشته است.

ے مجموعة آثار حكيم ملاّعلى نورى،كه به اهتمام نگارنده آماده طبع مىباشد.

٥ ـ گويا وي ملأ اسماعيل خواجويي مي باشد.

٦ ـ با نظر به صفحهٔ آخر چاپ سنگی، این حواشی از مصحّح کتاب، یعنی محقّق جلوه میباشد.

مشاهده می شود (قبسات، صص ۱۴۹، ۱۵۲، ۱۶۱، ۲۱۶، ۲۱۹، ۲۲۵ و غیره).

۱۰ - حواشی مختلف با امضای «سمع منه» که گویا به روایت شاگردان بلافصل مؤلّف از بیانات خود او پیرامون کتاب، می باشد (قبسات، صص ۱۱، ۱۱۵، ۱۱۵) ا.

در بین تمام گزارشهای فوق \_پس از گزارش خود مؤلّف \_ نگاشتهٔ علوی عاملی از اهمیت بسزایی برخوردار است. زیرا وی شاگرد بلافصل، داماد و وصی مؤلّف بوده است، لذا قبل از اشارهای گذرا به زندگی، آثار و شرح قبسات وی، با گفتاری کوتاه در حدوث دهری که اساس بحث کتاب قبسات است، مطلب را پی می گیریم.

۱ ـ این گونه حواشی در اکثر نسخه های خطّی القبسات مشاهده می شود.

# گفتاری کوتاه در حدوث دهری

یکی از مسائل دشوار فلسفی که از دیرباز اندیشهٔ فلاسفه و متکلّمان را برخود داشته، تحلیل مسألهٔ حدوث و قدم است. تحقیق در این مسأله با دشواری های گوناگون روبرو است، چه از سویی مسأله به ربط متغیّر با ثابت و از سویی به بحث ملاک افتقار شیء به علّت وابسته است؛ و در هر حال نگرش به زمان و تحلیل آن، و برداشت از نظام علّی و معلولی و منزلت واجب در طول نظام، چهرهٔ مسأله را دگرگون می سازد، و با قبول سرّ معیت حقّ تعالی با نظام معلولی چهرهٔ حدوث جای خود را به تجلّی ظهوری داده مسأله قدم با بحث بطون انطباق می یابد.

در این پژوهش کوتاه، ما بر سر تحلیل اقوال گوناگون در این باب نیستیم، و گفتار خود را به تذکاری کوتاه در کاوش حدوث دهری اختصاص می دهیم، و در این راستاگر چه مقال را کوتاه و بضاعت خود را ناچیز می بینیم، به این مطلب نیز مقریم که مقاله های ممتّع چاپ دوم قبسات و گفتار و مقاله های اندیش ورزان مختلف دراین مسأله، ما را مُقنع از گفتار و اطناب است.

محقّق داماد در طی پایه ریزی حکمت یمانی مشرقی، توجّه خود را بر بنایی معطوف داشته که از یک سو استدلالی و از سوی دیگر شرعی باشد، لذا در کتابهای گوناگون خود در تطبیق شرع با مسائل فلسفی دقّتی ژرف و کاوشی حیرت افزا را پیش روی پژوهشگر خود فرا نهاده، و در این بین با توجّه به مسألهٔ حدوث و قدم و ارتباط آن با مبانی مختلف فلسفی، بنایی رفیع را در تحلیل حدوث بر جای نهاده که پس از وی محطّ انظار متفکّران و فلاسفه بوده است.

پس از وی شاگردان مکتب وی با چهره های گوناگونی به نظریه او پرداختند، شاگرد و وصی او میر سیّد احمد علوی به طور کامل آن را پذیرفت و در خلال سطور شاگرد و وصی او میر سیّد احمد علوی به طور کامل آن را تقویت نمود؛ صدرالحکما، ملا صدرا شرح و حواشی خود با مسفوراتش بنای آن را تقویت نمود؛ صدرالحکما، ملا صدرا به واسطهٔ احترامی که به استاد می نهاد بدون ذکری از آن مسأله را بصورت دیگری

تحلیل نمود، که این برخورد نشانگر عدم اعتنای وی به نظریه استاد بود؛ محنّق لاهیجی با اشاراتی مختصر به نقد آن پرداخت، و محمّدبن علی رضا آقاجانی نیز در سطور شرح قبسات به نقد آن همّت ورزید، و آقا جمال خوانساری به ردّ تحلیلی آن رو نهاد، و محمّد زمان کاشانی رسالهٔ مراة الأزمان ارا در ردّ این نظریه به رشته تحریر در آورد، و بالاخره در طول چهار قرن اخیر تا عصر حاضر اساتید فنّ هر کدام به نحوهای خاصّ با این مسأله مواجه گشتند. ولی در این خلال این نکته قابل توجّه است که حتّی پارهای از فلاسفهٔ متأخّر نیز ردّ حدوث دهری را مبنی بر سوء برداشت و در نیافتن سخن میرداماد دانسته اند.

مرحوم علاّمه سيّد ابوالحسن رفيعى قزوينى در اين باب چنين فرمايد: «إعلم أرشدك اللّه تعالى، أنّ صاحب هذا الكتاب المستطاب، و هو السيّد المحقّق الداماد \_ أعلى اللّه مقامه \_ أثبت في هذا الكتاب الحدوث الدهري بوجه لا مزيد عليه، إلاّ أنّ الفضلاء الذين جاؤوا من بعده حتّى النحارير الأكابر منهم لم يطّلع على مغزى مرامه، كالعلّامة الكاشاني و العلّامة الخوانساري و المحقّق اللاهيجي و الفاضل السبزواري من المتأخّرين» لله.

محقّق داماد گرچه در طی کتاب قبسات به تحلیل حدوث دهری و ارتباط آن با مسائل گوناگون امور عامّه و الهیات بمعنی الأخص پرداخته ولی تحقیق مستقلّ و مستوفای آن را در دیگر کتب خود نموده، چنانچه کتاب الإیماضات را فقط در تحلیل مسألهٔ حدوث به رشتهٔ تحریر در آورده و کتاب الصراط المستقیم خود را در نحوهٔ ربط متغیّر به ثابت و تحلیل زمان و حرکت، پرداخته و چند بحث تحلیلی دیگر را در رد شبهات بر حدوث دهری در رسالهٔ خلسهٔ الملکوت مطرح ساخته است. و بر همین اساس تحلیل و پژوهش بایسته این مقام در گروی طرح مبانی کتب فوق است که متأسّفانه تا کنون به حلیهٔ طبع آراسته نگردیده است.

۱ ـ کتابخانه اهدایی مشکوه، ش ۸۷۳.

مفدّمهٔ مصحح

حدوث در تقسیم بندی های فلسفی به انواع گوناگونی منقسم می شود که از آن جمله است:

١ ـ حدوث ذاتي

۲ ـ حدوث زمانی

٣ ـ حدوث سرمدي

۴ ـ حدوث دهري

۵۔حدوث اضافی ۱

۶ ـ حدوث اسمى ٢

در این بین حدوث اضافی، حدوثی سنجشی و اعتباری است، و لذا در تحلیلهای فلسفی از جایگاهی خاص برخودار نیست، و حدوث اسمی طرحی نو از تحلیل عرفانی حدوث است که توسط حکیم متأخّر حاج ملا هادی سبزواری بنا نهاده شده که پس از وی مورد نقد قرار گرفته است".

۱ در مقسم حدوث چنین گفته شده که حدوث یا حقیقی است و یا اضافی، حدوث حقیقی یا ذاتی است و یا زمانی، و حدوث اضافی در مقایسه با یک حادث دیگر سنجیده می شود و در عرف متقدّمین چون محور زمان در آن معتبر است بین حدوث زمانی و اضافی نسبت مساوات برقرار است.

۲ \_ خکیم متأله اسلامی، صدرالمتألهین با اثبات حرکت جوهری نیز به تحلیلی نو از حدوث دست یافت، که در لسان شاگردان مکتب وی به «حدوث طبعی» شهرت دارد، بنابر تحقیق وی تمام موجوداتی که دارای حرکت جوهریهاند، حادث طبعی می باشند.

۳ ـ بنا بر تحلیل حکیم سبزواری، مرتبهٔ متأخّر، در حدوث اسمی، ماهیات منتزع از وجود است. پس ملاک حدوث در همین ماهیات است.

محقّق نحریر حکیم آملی سه نقد اساسی بر نظریه سبزواری وارد ساخته است:

الف: حدوث مسبوقیت وجود به عدم است نه مسبوقیت ماهیت، و اگر مسبوقیت مفروض در وجود باشد، مآل کار یا به حدوث دهری است و یا طبعی،

ب: بنابر اصالت وجود، ماهیت دارای حکم مستقلی نیست تا محکوم به حدوث شود.

ج: نقایض در مرتبه ذات ماهیت منتفی است، پس فرض مسبوقیت به عدم در آن مفروض نیست.

بنابراین بحث اصلی ما در حدوث منعطف به حدوث ذاتی، زمانی، دهری و سرمدی است که دو قسم آخر آن از تراوشات فکری میرداماد است.

محقّق داماد بنابر مبنای حکمت یمانی که آمیزهای از برهان و شرع است بدین گونه وارد بحث گردیده که: از سویی قول به حدوث عالم مورد اجماع ملّیون است، و از سوی دگر تقسیم بندی فلسفی متداول، دالّ بر انقسام حدوث به ذاتی و زمانی است؛ و از طرفی مسأله حدوث و کیفیت آن از مسائل اختلافی بزرگان فلسفه است؛ پس مسألهٔ حدوث مورد بحث فلاسفهٔ بزرگ، حدوث ذاتی نیست؛ زیرا حدوث ذاتی ما سوی اللّه متّفقٌ علیه تمام حکماست، و مسأله حدوث زمانی متعلّق به نظام کائنات و دایر مدار مادّه می باشد، پس حدوث مورد بحث فرا سوی این دو نوع حدوث است، و از این جا چنین نتیجه گرفته که حدوث دهری مسأله مورد بحث است.

او پس از تحلیل فوق به بازسازی و پژوهش درگفتار فلاسفهٔ متقدّم پرداخته و با استفادهٔ از لفظ دهر و سرمد که در السنهٔ این بزرگان جاری بوده، آنها را معاضد نظریه خود دانسته است.

حال اگر بخواهیم حدوث دهری را مورد بررسی و مطالعه قرار دهیم باید به سه بخش زیر توجّه داشته باشیم:

# بخش اوّل: معنى حدوث دهري

چنانچه از واژهٔ حدوث دهری مستفاد است، معنی آن درگروی فهم حدوث

**<sup>→</sup>** 

د: مفاد حدوث اسمی به نفی بینونت عزلی اشاره دارد، که این معنی نگرشی عرفانی و ورای تحلیل حدوث عالم است.

و دهر می باشد. بنابراین بحث خود را در دو مقدّمه تبیین می سازیم.

مقدمهٔ اوّل: حدوث در عرف حكما و متكلّمان به دو معنى اطلاق شده است: الف: مسبوقیت وجود شيء به عدم آن.

ب: مسبوقیت وجود شیء به غیر آن ۱.

در تحلیل عقلی معنی اوّل جامع تمام افراد حدوث است، و معنی دوم به پارهای از آنها متعلق می باشد، و لذا در السنهٔ قوم معنی اوّل متبادر است.

حال در تحلیل عدم سابقِ بر شیء، دو معنی ملحوظ است، یکی سبق شیء به عدم مطلق، و دیگری سبق شیء به عدم غیر مطلق، و از سوی دیگر این عدم مفروض یا در حال وجود شیء با آن اعتبار میگردد و یا نمیگردد؛ بنابراین در تبیین حدوث چنین گفته شده که عدم مسبوق بر شیء یا عدم مجامع است یا مقابل.

عدم مجامع عبارت از عدمی است که در حال حدوث شیء با وجود آن قابل جمع است و در آن ملحوظ است، و عدم مقابل بر خلاف عدم مجامع در حال حدوث شیء با وجود شیء قابل جمع نیست.

بنا بر تقسیم فوق، حدوث شیء یا با عدم مجامع است یا مقابل که در این صورت حدوث دو تقسیم اساسی می یابد:

١ ـ حدوث ذاتي.

٢ ـ حدوث غير ذاتي.

مقدّمه دوم: چنانچه در مقدّمه اوّل بیان شد، حدوث غیر ذاتی مسبوق به عدم غیر مجامع است، حال در این جا باید بدین نکته پرداخت که علّت ثبوتی عدم غیر مجامع در چیست.

اگر شیء حادث در امتداد خاصّی مفروض گردد و حدوث آن در یک نقطه از

۱ ـ این تعریف کاملاً بر حدوث اضافی قابل انطباق است و با تحلیل «غیر» بر اقسام دیگر حدوث نیز قابل صدق است.

این امتداد رخ دهد، بنابراین حدوث مفروض مقید به یک امتداد خاص بوده که این تقید در نقاط قبل از آن ملحوظ نیست. زیرا اگر حدوث شیء مثلاً در یک امتدادی ورای امتداد حدوثی وجود داشته باشد، حدوث آن در این مرحلهٔ خاص، خلاف فرض حدوث شیء در آن امتداد خاص است؛ بنابراین عدم شیء در نقاطی قبل از امتداد متعلّق به آن غیرِ قابلِ جمع با امتداد فعلی آن است.

فلاسفه بر اساس تبيين فوق، سه امتداد ا در عالم وجود لحاظ نمودهاند:

١ ـ زمان: عبارت از نسبت متغيّر به متغيّر است.

۲ - دهر: عبارت از نسبت متغیّر به ثابت و یا نسبت ابدی به زمان است. شیخ الرئیس در این باب چنین گوید: «نسبة الأبدیات الی الزمان هو الدهر، فانّ الزمان متغیّر و الأبدیات غیر متغیّرة» ۲.

"- سرمد: عبارت از نسبت ثابت به ثابت ویا نسبت ابدی به ابدی است. بهمنیار چنین گوید: «و هذه المعیة ... ان کانت نسبهٔ الثابت الی الثابت، فأحق ما یسمّی به السرمد» ". و شیخ نیز گوید: « نسبهٔ الأبدیات الی الأبدیات تسمّی السرمد» ".

پس با قبول انحای سه گانهٔ فوق، موجود مفروض یا در ظرف زمان و یا دهر و یا سرمد متحقّق می شود، که بنابراین ما سه نوع حدوث خواهیم داشت.

پس حدوث دهری عبارت از مسبوقیت شیء به عدم دهری خواهد بود.

۱ ـ لازم به ذکر است که اطلاق امتداد به دهر و سرمد، از باب مسامحه و به لحاظ ظرف وجودی است، و در پارهای از تعابیر به این سه نوع امتداد «اکوان ثلاثه» گویند. ــهـ القبسات، صص ۷ ــ ۸.

۲ ـ ر. ک: القبسات، ص ۸ به نقل از تعلیقات. در حواشی استاد متأله حسنزاده آمـلی بـر شـرح مـنظومهٔ حکـمـت،
 ج ۲ / ۲۹۱ آمده: «و نسبة الثابت الی المتغیّر دهر ... کنسبة علومه (= الباری) الثابتة الی معلوماته المتجدّدة» که مأخذ این گفتار بر ما روشن نگشت.
 ۳ ـ ر.ک: القبسات، ص ۱۰ به نقل از تحصیل.

٤ ـ التبسات، ص ٨، به نقل از تعليقات.

مقدّمهٔ مصحح

40

# بخش دوّم: تحليل حدوث دهري

محقّق داماد در اثبات حدوث دهری راههای گوناگونی را پیش روی طالبان حکمت یمانی گذاشته است، گاه با ادلهای مشعر به حدوث دهری پا به میدان بحث نهاده وگاه به تحلیل محتوایی آن پرداخته است. و از این رو شاید بتوان دلیل عمده حدوث دهری را در تحلیل ثبوتی آن یافت. چه تحلیل ثبوتی آن مساوی با اثبات آن و ارائه برهان لمّي بر آن است.

حکیم سبزواری در شرح غرر الفرائد اسه مقدّمهٔ اساسی را در تحلیل ثبوتی آن ارائه نموده است که ما نیز بر اساس بسط آن سه مقدّمه به بررسی آن مىپردازىم۲.

مقدّمهٔ اوّل: هر موجودی به حسب وجودش دارای ظرفی است، مثلاً هرگاه ما یک موجود مادی را بررسی کنیم آن را در ظرف زمان و مکان می یابیم، لذا می گوییم: «فلان شیء در ایران در روز بیست آذر حادث شد» حال اگر همین دو ظرف مفروض را مورد بررسي عقلي قرار دهيم، در خواهيم يافت كه ايران يك مجموع اعتباری از امکنهٔ گوناگون است، و بیستم آذر ماه نیز امتدادی به حسب حرکت زمین می باشد؛ پس در واقع شیء مفروض در دو ظرف اعتباری قرار گرفته است. و اما در این جا بدین نکته باید توجّه داشت که تقیّد شیء به این دو ظرف اعتباری، صرف اعتبارِ قراردادی نیست، زیرا در واقع هر شیء محفوف به دو امتداد ذاتی است، که یکی را از مکانمند بودن خود کسب میکند، و دیگری را به اعتبار مقدار حرکت حیازت مینماید؛ و به تعبیر دیگر اگر در شیء مادّی این دو کشش

<sup>1</sup> ـ شرح غور الفوائد، امور عامّه، ص ١٦.

۲ ـ مرحوم علامه سید ابوالحسن رفیعی قزوینی گویا این سه مقدّمه را در تحلیل حـدوث دهـری کـافی نـمیدانـند. ے القبسات، مقدّمه، ص ۱۵۹.

بالذات موجود نباشد، تقدیر و اندازه گیری و انتساب آن به این دو ظرف محال خواهد بود. مثلاً اگر شیء مادی مفروض خود دارای امتداد طولی نباشد، قابل اندازه گیری با متر نخواهد بود، و چون خود بهرهای از امتداد طولی دارد، قابل اندازه گیری با امتداد طولی است، و هکذا همین نسبت در تمام ابعاد وجودی شیء قابل طرح است.

بنابر تحليل فوق، ظرف زمان در شيء، منتزع از حركت شيء است؛ محقّق داماد در اين مسأله چنين گويد: «من الناس مَن نفي وجود الزمان مطلقاً و منهم من أثبت له وجوداً ... و أمّا المحصّلون من أرباب الحكمة النضيجة فذهبوا الى أنّه موجود، مقدار للحركة» ١.

ولی در این جا این نکته قابل توجه است که حکمای پیشین، مقدار حرکت معدّل النهار و حرکت فلک اطلس را موجب زمان می دانستند. زیرا حرکت فلک اطلس دائمی و تمام موجودات را فرا میگرفت. و امّا در مکتب صدرالمتألّهین، حرکت جوهری فلک اطلس، موجب زمان و سنجش شیء و کلّی است، و در کتب شاگردان وی مقدار حرکت جوهری هر موجود، موجب زمان آن است ، و لذا بر هر موجود دو زمان حاکم است، یکی زمان شخصی و دیگری زمان سنجشی و فراردادی. و بر هر تقدیر بنابر بیان پیشین، هرگونه انتساب زمانی به شیء مادّی نشانگرکشش ذاتی شیء مادّی به زمانمند بودن آن است ...

پس بر اساس این که الفاظ موضوع بر معانی عامّهاند، می توانیم ظرف شیء

<sup>1</sup> ـ الصراط المستقيم، ص ٢٣.

۲ ـ ابوالبرکات بغدادی زمان را مقدار وجود میداند: آن الزمان مقدار الوجود»  $\rightarrow$  الصراط المستقیم، ص ۲۴، همین گفتار می تواند یکی از مؤیّدات حرکت جوهری از رهگذر زمان و اثبات امتداد متقارن با زمان در حاتی شیء است.

۴ میرداماد بر اساس همین بیان، زمانمند و مکانمند نبودن خداوند را اثبات نموده است.

مقدمه مصحح

را عبارت از آنچه شیء در آن محقّق و مستقرّ می شود، بدانیم. لذا هر موجودی به حسب مرتبهٔ وجودی خود دارای ظرفی است، و هرگاه که مثلاً دارای کشش مادّی نباشد دارای ظرف وجودی مخصوص به خود است.

مقدّمهٔ دوم: در سلسلهٔ وجود، عوالم گوناگونی قابل اعتبار است. بدین توضیح که: بنا بر اصل مسلّم «الواحد لایصدر عنه الاّ الواحد» از واحد بسیط احدی الذات بیشتر از یک معلول بسیط صادر نمی گردد، و این در حالی است که در عالم وجود، موجودات متعدّدی قابل رؤیت است، بنابراین به مقتضای برهان انّی باید علّتی برای حصول این موجودات متکثّر مادّی مفروض باشد، پس حدّاقل یک واسطه بین واجب الوجود و عالم مادّی وجود دارد.

با جستاری دیگر نیز می توان اساس این بیان را چنین استوار ساخت که: در عالم مادی حرکت قابل مشاهده است، هر حرکتی نیازمند به محرّکی است، و از سویی نظام عالم مادّه محدود است، پس باید محرّک اولیه نظام عالم مادّه، خارج از سلسلهٔ مادّیات باشد، حال از طرف دیگر تخلّف علّت تامّه از معلول، محال و علّت همگام با معلول است؛ پس باید محرّک مفروض همگام با حرکت باشد ا، و این در حالی است که نسبت خداوند به مادّی یکسان و فراسوی نسبت حرکتی است، بنابراین در سلسلهٔ وجود باید واسطهای بین خداوند و عالم زمانی باشد.

پس در نظام وجود، علاوه بر عالم احدیّت و مادّیت، عالمی دیگرکه واسطهٔ بین ثابت و متغیّر و وحدت محض و کثرت محض است، وجود دارد.

مقدّمهٔ سوم ا: یکی از مسائل دقیق فلسفی، تبعیّت عدم از وجود است. عدم از حیث عدم بر آن در مرتبه حیث عدم بودن فاقد هرگونه تحقق و منشأ اثری است، و ثبوت حکم بر آن در مرتبه

۱ ـ تحلیل فلسفی مسألهٔ فوق به نحو دقیقی در کیفیت ربط متغیّر به ثابت بررسی شده است.
 ۲ ـ برای تفصیل این مقدّمه بنگرید: شرح مبسوط منظومه، ج ۷۵/۴.

نفسیش به اعتبار وعاء ذهن و از خلاقیتهای آن است، ولی هرگاه همین عـدم در انتساب به وجودات خارجیّه بررسی شود، از منزلت خاصّی برخودار خواهد بود.

در مبانی فلسفی گفته می شود: وجودِ علّت موجبِ وجود معلول است، حال اگر عدم همین علّت لحاظ شود، عدم آن موجب عدم وجود معلول است، در لین جا عدم واسطهٔ عدم وجود شده، و این حکم صرفاً ذهنی نبوده و آثار آن در جهان خارج متحقّق است، پس عدم مفروض در این قضیه، عدم بحت صرف نیست و از احکام خاصّی برخودار است.

از سوی دیگر عدم به حسب وجود کثرت پذیر است، مثلاً عدم یک شیء خاص واحد است، همچو عدم اصفهان، وجود اصفهان واحد و خاص است. پس عدم آن نیز واحد و خاص است. در حالی که عدم یک شیء عدم هدچون حیوان، متعدّد است.

بنا به اصل فوق اگر دو موجود زمانی همچون ابن سینا و میرداماد را در محور زمان با هم بسنجیم، خواهیم دید که در زمان ابن سینا، میرداماد وجود ندارد و در زمان ابن سینا نیز میرداماد موجود نیست، در نتیجه عدم شیء در مرتبهٔ سابق، و یا عدم شیء در مرتبهٔ لاحق صرفاً یک عدم اعتباری و قراردادی نیست. بلکه یک عدم حقیقی و نفس الامری است، و لذا نفس این سبق و لحوق هم واقعی ست.

حال اگر به مجموع سه مقدّمهٔ فوق بنگریم، خواهیم دید که در سنسه وجود هر مرتبه، علّت مرتبهٔ مادون است، و از طرفی معلول در رتبه علّت نیست، و تأخر معلول از علّت تأخری حقیقی و نفس الامری است؛ پس مرتبهٔ عالم ماده در مرتبه عالم دهر (یا واسطه احدیّت و مادیت) نیست و حقیقتاً در مرتبهای مادون او قرار گرفته؛ از سوی دیگر عالم دهر دارای احکام و لوازم مخصوص به خود است که فاقد مرتبهٔ نقصانی عالم ماده است، پس عده عالم ماده در مرتبهٔ دهر عده حقیقی است؛ بنابراین ظهور عالم ماده مسبوق به عدم حقیقی خود در عالم دهر است. و این

مسبوقیت به عدم در وعاء دهر همان حدوث دهری است.

\* \* \*

محقّق داماد پس از طرح لمّی حدوث دهری وجود دهر را در سلسلهٔ طولی لزومی و وجوبی می داند و همین مبنا را از طریق دیگری نیز استوار ساخته، که در ذیل به دو طریق اشارهٔ گذرایی می نماییم.

١ ـ اثبات حدوث دهري از رهگذر تقدّم بر عالم زماني.

بنیاد این طرح را به سه مقدّمه زیر پی میگیریم:

الف: حقّ تعالى بر حوادث مادّى زمانى تقدم نفس الامرى دارد.

ب: حوادث مادّى زماني از حقّ تعالى در نفس الامر متأخّرند.

ج: نحوهٔ تقدّم حقّ تعالى بر حوادث مادّى به زمان و امتداد موهوم نيست. زيرا مستلزم زمانمند بودن خود حقّ تعالى است.

در نتيجه تقدّم حقّ تعالى از موجودات، به نحو غير از امتداد زمانى در نفسر الامر است كه از آن به دهر تعبير مى شود. ميرداماد در اين مقام فرمايد: «فقد استبان أنّه يجب أن يكون جميع المعلومات من المبدعات والكائنات بأسرها في درجة هذا الحادث اليومي في التأخّر عن المبدع الفعّال تأخّراً صريحاً غير متقدّر بحسب سبق العدم الصريح في الدهر، و اللّا لزم تصوّر الامتداد في الدهر، فيلزم أن ينقلب الدهر زماناً و الثابت متغيّراً و القارّ سيّالاً و النسبة الأبدية نسبةً متندّرةً و ذلك كلّه خلف محال»!.

۲ ـ اثبات حدوث دهري از رهگذر تحليل امكان استعدادي

۱ ـ ر.ک: القبسات، ص ۱۱۲. وی پس از تحلیل فوق، در سطور ومیض بعد از آن به بررسی عدم هرگونه استدادی در دهر برداخته است و بیان میکند که معیّت حق تعالی به مبدعات، معیّت ازلی سرمدی است، و معیّش به کائنات معیّت حدر برداخته است و بیان میکند که معیّت حق تعالی متفوّق بر افق دهر است. حادث دهری است، و لذا خود حقّ تعالی متفوّق بر افق دهر است.

ممكنات در قبول فيض واجب بر دو گونهاند:

الف: صرف امكان ذاتى آنها كافى در قبول فيض است.

ب: امكان ذاتى آنها به انضمام امكان استعدادى موجب قبول فيض است.

ممکنهای ازگونهٔ دوم، دارای هویت ازلی نبوده و وجود آنها بعد از عدمشان در بقعهٔ ناسئت و نظام زمانمند متحقّق می گردد، این موجودات وقتی متحقّق می گردند. سه اعتبار عقلی در آنها ملحوظ است:

الف: عدم سابق.

ب: وجود لاحق.

ج: صفت لازم اين وجود كه حامل بعد از عدمند.

وجود حادث این موجودات از ناحیه جاعل مطلق است و عدم سابق آنها به واسطهٔ عدم شرائط علّی در تحقّق است، و صفت لازم آن، از ناحیه حقیقت موجودیت آنها و مرهون به امکان استعدادی آنهاست.

حال، اگر موجود مرهون به امکان استعدادی ازلی نبوده و تحقق آن در بقعهٔ زمانیات باشد، و از سویی حدوث آن مرهون به رفع عدم مقابل باشد، حدوث چنین موجودی جز بعد از عدم صریح دهری نخواهد بود. زیرا عدم مقابل شیء منروض در سلسله زمانیات هیچگاه رفع نمی گردد، چون وحدت زمان در حصول نقیضین شرط است، و وجود لاحق وحدت زمانی با عدم سابق ندارد!

در اين جا ميرداماد به مطلب شگفتى اشاره مىكند، كه بنابر مطلب فوق در شىء كائن مقرون به امكان استعدادى، حدوث زمانى و ازليت دهرى اجتماع يافته است الافإذن نقول: ... فكان يجتمع في الشيء الكائن بالإمكان الإستعدادي الحدوث الزمانى و الأزلية الدهرية ...»

١ ـ القبسات، صص ٢٢٣ ـ ٢٢٣.

۲ ـ وی در جایی دیگر ملاک علم حقّ تعالی به جزئیات متغیّره را از همین راه تصحیح میکند.

مقدّمهٔ مصحح

#### تبصره:

۱ ـ محقّق داماد گفتار ابوالبرکات بغدادی را در تحلیل حدوث، برهانی تلویحی بر حدوث دهری دانسته است، بنابر بیان ابوالبرکات «اگر مدّت عدم شیء حادث مورد سؤال قرار گیرد، می توان گفت: تعاقب وجود بر عدم شیء مثلاً یک سال بوده، یا یک مادّه و بالأخره یا یک ساعت و یا یک ثانیه؛ و بر فرض تمام این ازمنه، باز شیء مفروض حادث است، پس در نتیجه نفس زمان تأثیری در حدوث ندارد»، بنابراین آنچه در حدوث حادث اثر دارد صرف تأخر آن از علّت، و مسبوقیت آن به عدم دهری است.

محقّق داماد گويد: «و من البيانات التنبيهية لإثبات الحدوث الدهرى بحسب سبق سلطان العدم الصريح في متن الواقع من غير اعتبار الإمتداد و اللاامتداد، ما أورده الشيخ ابوالبركات في المعتبر ناقلاً عن الحكماء ...» ١.

۲ میرداماد در طی بازسازی عبارات و مقالات پیشینیان در تأیید حدوث دهری، گفتار ابراهیم بن سیّار نظام معتزلی را، تصریح به حدوث دهری می داند. وی بنا به نقل شهرستانی گوید: «إنّ الله سبحانه و تعالی خلق الموجودات دفعةً واحدةً علی ما هی علیها الآن، معادن و نباتاً و حیواناً و انساناً، و لم یتقدّم خلق آدم علی خلق أولاده ...».

سیّد داماد با بهره گیری از لفظ «دفعهٔ واحدهٔ» این عبارت را حمل بر حدوث دهری نموده و بر خلاف شهرستانی به هیچ وجه مشعر مذهب کمون و بروز نمی داند. ۲

١ ـ القبسات، ص ٦.

۲ ـ القبسات، ص ۱۱۸، بنابر تحلیل محقّق داماد، شاید بتوان مکتب کمون و بروز را در عبارات اقدمین به وجه صحیحی توجیه نمود. وی ادلّه دیگری نیز بر حدوث دهری همچون اثبات دهر در طبائع مرسله (القبسات، ص ۱۲۸) اقامه نموده است.

این حکیم متألّه پس از بررسی در حدوث دهری و سرمدی از همین رهگذر به تحلیل پارهای از مسائل متافیزیکی پرداخته است، که در ذیل این سطور به دو نمونهٔ آن اشاره خواهیم نمود.

الف: حقّ تعالى و علم او به جزئيات.

ثبوت کمال علمی در مرتبهٔ معلول نشانگر ثبوت کمال علم در مرتبه علی است، و از این حیث تمام کمالات مرتبهٔ علم در واجب الوجود متحقّق و تمام نقائص علمی از مرتبهٔ ذات او منتفی است؛ از سوی دیگر به مقتضای برهان لمّی، کمال علمی مساوق وجود و وزان آن وزان وجود است، پس هرگاه واجب الوجود حائز تمام وجودها باشد، تمام کمالات و کمال علمی به نحو اشد در او متحقق است.

سيّد داماد در اين باب گويد: «و هو كلّ الوجود و كلّه الوجود، و كلّ البهاء و الكمال، و كلّه البهاء و الكمال، و ما سواه على الإطلاق لمعات نوره و رشحات وجوده و ظلال ذاته، و اذ كلّ هويّة من نور هويّته فهو الحقّ المتعال و لا هو على الإطلاق إلّا هو» أ.

بنابر تحقیق فوق، حقّ تعالی عالِم علی الإطلاق است. ولی از طرف دیگر نحوهٔ تعلّق علم حقّ تعالی به جزئیات و بخصوص به جزئیات مادّی در افق زمان مورد اختلاف است، چه موجودی که هنوز در جهان مادّه متحقّق نشده چگونه علم حقّ تعالی بدو تعلّق می یابد!؟

میرداماد حلّ این معضل را در طرح جهان دهر می بیند، وی در مقام حضور واحد جهان مادّی زمانی در محضر ربوبی گوید: « زیادة هدایة ... فالإمتداد الزمانی

۱ ـ ر. ك: شرح غرر الفرائد، الهيات. ص ۴۳ به نقل از تقديسات، حكيم سبزوارى عبارت فوق را مشعر بر قاعدة «بسيط الحقيقة كل الأشياء» مى داند.

مقدّمهٔ مصحح

المتصل الذي هو سنخ التغيّر و عنصر التقضى و التجدّد، و فلك المتغيّرات و عرش الزمانيات يحضر بما يحتفّ هو به من الحوادث الكونية عند مبدع الكلّ أزلاً و أبداً، أليس حضور الشيء عنده هو بعينه علمه بذلك الشيء، و عقله للأشياء هو فيضانها عنه معقولةً، فإذاً هو يعلم جملة الزمانيات كلاً منها في وقته علماً غير زماني و يشاهد ما بينها من الأزمنة، فلايفوته شيء و لايعزب عن علمه مثقال ذرّة ...» '.

و در جاى ديگر نيزگويد: «اشارة ملكوتية: أليس ما يكون حالاً أو مستقبلاً من الزمان بالنسبة الينا، ربّما يكون ماضياً بالنسبة الى من سيوجد؟ و الماضي بالنسبة الينا مستقبلاً بالنسبة الى بعض من قبلنا. فلا ثقة بالحكم على الزمان الماضي بالعدم على الاطلاق بل بالاضافة فقط؛ لأنّه مختلف بالقياس الى الأشخاص الزمانية، و المحيط بأفق الكلّ لايحكم على شيء منها بالعدم، بل باختصاص الوجود بحد معيّن، فليس يعرض لشيء من الأمور المتعاقبة المخرجة من الليس الى الأيس بتأثير جاعلها عدم في وعاء الدهر و بالنسبة الى المبدأ» لل .

وى نيز از همين رهگذر ظهور احكام بدائى وانتساب آن را به حقّ تعالى صحيح مى داند، و بداء را منافى علم حقّ تعالى و سبب تغيير در آن نمى داند؛ زيرا مسألة مورد بحث مآلش به ربط متغيّر به ثابت است كه با مسألة دهر پاسخ گفته مى شود. او گويد: «انّ مسألة البداء ... ليس معناه عند الرافضة بداء الندم و ظهور الخلاف، بل سبيل مغزاه اثبات استناد المتغيّرات و المتبدّلات في الأطوار الايجادية و الأحكام التكوينية الى الباري تعالى، و وقوع التبديل لا في القضاء و لا في الدهر، بل في الزمان و في بعض مراتب القدر من غير لزوم تغيّر و تبدّل و تلاحق و تعاقب بالقياس الى الموجد المكوّن جلّ سلطانه» ".

<sup>1</sup> ـ ر.ك: الصراط المستفيم، ص ٩٧.

۳ ـ القبسات، ص ۱۲۷. وی در رسالهٔ نبراس الضیاء بطور مفصّل این بحث را طرح نموده که نگارنده این سطور در مقدّمهٔ کتاب به تحلیل آن پرداخته است.

ب: انتساب حدوث زمان، از رهگذر حدوث دهری به علّت فاعلی (یا ربط حادث به قدیم).

هر حادث زمانی در امتدادی خاص از زمان حادث می شود، ولی اگر علّت تامّه آن در تمام حالات موجود باشد، حدوث شیء مفروض در زمان خاصّ وجهی نخواهد داشت. محقّق داماد پاسخ از این عویصه را نیز در ثبوت عالم دهر می بیند، زیرا وجود تمام زمانیات دفعة واحدة در عالم دهر متحقّق است و نسبت حقّ تعالی با تمام آنها یکسان است، گرچه تحقّق زمانی هر یک منوط به زمان خاصّ است.

وى گويد: «ان الحدوث الزماني بما هو حدوث زمانى ليس البتة يستوجب تخلّف موصوفه تأخّراً زمانياً ... فليس يتخلّف عنه الشيء بحسب كونه حادثاً زمانياً الا هو متخصّص الوجود بزمان بخصوصه و قاطبة الأزمنة بالقياس الى حضرته على سنة متّفقة، فالحادث بما له الحدوث الزمانى لايتخلّف عن القيّوم الواجب بالذات عزّ اسمه بل انّما يستوجب التأخّر عنه في الوجود ليس الا الحدوث الدهري ... فاذن لو لم يكن الحادث الزماني حادثاً دهرياً أيضاً لم يكن في الموجود متأخّراً عنه تعالى ... فاذن قد استقرّ ثبوت الحدوث الدهرى» المادي ... فاذن قد استقرّ ثبوت الحدوث الدهرى» الميكن في الموجود متأخّراً عنه تعالى ... فاذن قد استقرّ ثبوت الحدوث الدهرى» الميكن في الموجود متأخراً عنه تعالى ... فاذن قد استقرّ ثبوت الحدوث الدهرى» الميكن في الموجود متأخراً عنه تعالى ... فاذن قد استقرّ ثبوت الحدوث الدهرى» الميكن في الموجود متأخراً عنه تعالى ... فاذن قد استقرّ ثبوت الحدوث الدهرى» الميكن الميكن في الموجود متأخراً عنه الموجود مي المؤلّد الميكن في الموجود مي المؤلّد المؤلّد في المؤلّد المؤلّد المؤلّد المؤلّد المؤلّد المؤلّد المؤلّد في المؤلّد في المؤلّد الم

بنابراین تأخّر عالم از حقّ تعالی بطور حدوث دهری است، و این مستلزم تخلّف معلول از علّت تامّه نخواهد بود.

### تذكّر:

۱ ـ فرق حدوث دهری و ذاتی

چنانچه در تقسیم بحث حدوث گفته شد، مسبوقیت شیء به عدم مجامع مساوی حدوث ذاتی، و مسبوقیت آن به عدم مقابل مساوی حدوث دهری است؛ بنابراین، فرقی کلّی بین تبیین حدوث دهری و ذاتی متحقّق است.

ا ـ الإيماضات، ورق ٢١ ــ ٣٢.

در این جا بدین نکته باید توجه داشت که در حدوث ذاتی شیء مسبوق به عدم مطلق است، و بالنتیجه عدم شیء حاصل پس از حدوث، نقیض وجود فعلی حادث نیست تا اجتماع نقیضین تافی مسأله باشد. و امّا در حدوث دهری شیء مسبوق به عدم مطلق نیست، و به اصطلاح مسبوق به لیس غیر مطلق است، و لذا عدم شیء در حالت سابقه نقیض وجود لاحق است، و لذا قابل اجتماع نیستند.

محقق داماد در اين باب گويد: «فالحدوث بالمعنى الذي لايستوجب الزمان، وهو وجود الشيء بعد صرف العدم البحت على نوعين، لأنه لايخلو إمّا أن يكون هو وجود الشيء بعد صرف ليسيته المطلقة ... و هذا النوع هو المسمّى حدوثاً ذاتياً. و الافاضة على الدوام على هذا السبيل تسمّى عندهم إبداعاً و لا تصادم بين الفعلية و الوجود في نفس الأمر ... و إمّا أن يكون هو مسبوقية الوجود بالعدم الصريح المحض المقابل لحصول الوجود بالفعل في متن الواقع و هو الذي رامه بقوله: بعد ليس غير مطلق بل بعد عدم مقابل خاص في مادّة، لا مسبوقية بالذات بل مسبوقية انسلاخية انفكاكية غير زمانية و لا سيّالة و لا متقدّرة و لا متكمّمة، و هذا النوع إن هو إلّا الحدوث الدهري و إفاضة الوجود من بعد العدم الصريح الغير المتقدّر تسمّى الحدوث الدهري و إفاضة الوجود من بعد العدم الصريح و الوجود بالفعل بحسب نفس عندهم إحداثاً و صنعاً؛ و لا يجتمع العدم الصريح و الوجود بالفعل بحسب نفس الأمر في مادّة و لا في موضع أصلاً».

بنا بر عبارت فوق نیز، مصادیق ابداع متعلّق به حدوث ذاتی، و مصادیق صنع و احداث متعلّق به حدوث دهری است؛ و بدین گونه وی ابداعی بودن پارهای از امور چون هیولای اولی و غیره را منافی با حدوث نمی داند، و بدین طریق به وجه جمع برهان با شرع دست یازیده است.

# ۲ ـ فرق حدوث دهري و زماني

پیش از طرح این گفتار به اقتضای کلام بدین نکته اشاره میکنیم که بنا به تحلیل قدما اشیاء مادون فلک اطلس در ظرف زمان حادث می شدند و امّا نحوهٔ

حدوث خود فلک اطلس و حتّی ما فوق آن مورد بحث بود؛ و از سوی دیگرگویی این مطلب مسلّم بود که حدوث مفروض صاحبان شرایع و اجماع ملّیون، حدوث ذاتی نیست ا؛ پس چارهای نبود که خود فلک اطلس و مافوق آن نیز به نحوی حدوث غیر ذاتی داشته باشند. لذا پارهای از متکلّمان به زمان موهوم گرایش یافتند و برخی به زمان متوهّم که هر دو رأی در نظر حکماء مخدوش قلمداد شد.

در این جا برخی از محققان بعد از میرداماد همچون آقا جمال خوانساری، مرجع حدوث دهری را به همین زمان موهوم دانستند و در صدد انکار وی برآمدند. در این مقام تو جه بدین مقال که اتصاف حدوث زمانی به موضوع بالعرض و اتصاف حدوث دهری بالذات است، در خور توجه است؛ زیرا ببر فرض عدم حرکت در جوهر و معنی خاص زمان در مکتب حکمت متعالیه به جواهر اجسام عنصری ثابت و صفات متجدّد می باشند، بنابراین مسبوقیت شیء به عدم غیر مجامع که در مقولهٔ زمان است، بالعرض حمل بر موضوع می شود " نه بالذات، حال آنکه بنابه تحلیل دقیق، حدوث دهری بالذات حمل بر موضوع می شود، چه این که افق حادث دهری عوالم ملک و ملکوت را در بر می گیرد. بنابراین یکی از فرقهای اساسی حدوث دهری و زمانی در این گفتار روشن می گردد.

از سوی دیگر حادث زمانی بر سه قسم است:

١ علامه محمّد تقى آملى نيز گويد: «القول بحدوث العالم كذلك من ضروريات الدين، بل المتّفق عليه بين أهل الملل و النحل، فلاينبغى في المقام بحدوث العالم ذاتاً بمعنى تأخّره عن العدم المجامع مع وجوده كما عليه بعض الحكماء،
 لأنّه مخالف مع قول الملّيين» > درر الفوائد، ج 1/11.

۲ ـ در نظر متكلمین زمان متوهم دارای هیچ گونه منشأ انتزاعی بیست و زمان موهوم منشأ انتزاعش بقای ذات واجب الوجود است، که تحلیل اوّل از نظر عقلی محال و تحلیل دوم به واسطهٔ انتزاع متغیّر از ثـابت مـحال است. بــ درر الفوائد، ج ۲۹۱/۱.

میرداماد خود نیز در القبسات، ص ۳۰ به ردّ تحلیلی زمان موهوم پرداخته است.

٣ ـ نيز بنگريد: تعليقه منظومه حكمت، ميرزا مهدى آشتياني، ص ٣٣٩.

الف: حادثی که از ناحیه علّت به طور دفعی در یک آن حادث میگردد، و یا حدوث آن منطبق بر آنِ مفروض است.

ب: حادثی که از ناحیهٔ علّت، در مجموعهای مشخّص از زمان حادث می گردد، به طوری که هر یک از اجزای حادث آن منطبق بر یک آن خاصّ است.

ج: حادثی که از ناحیه علّت، جمیع اجزای آن در جمیع اجزای زمان حادث گردد، به طوری که جمیع اجزای حادث در هر جزء مفروض زمان یافت شرد '.

و امّا حدوث دهری بر خلاف اقسام سه گانه فوق، تمام اجزائش یک دفعه از افاضهٔ علّت حادث شد و این حدوث در آن و زمان نیست.

ميرداماد گويد: «و أمّا الحادث الدهري فيفيض بتمامه عن العلّة مرّةً واحدةً و لكن لا في زمان و لا في آنٍ مّا من الآنات» ٢.

۳ حدوث دهری گر چه در تعریف مباین با حدوث ذاتی است، ولی از حیث مصادیق با حدوث ذاتی متّفق و مساوی است ۳. حدوث زمانی نیز با هر دو معنی فوق مباین و اخص از آنها در عروض بر موضوعات است ۴.

# بخش سوم: چند اشکال بر حدوث دهری

محقّق داماد خود اشکالات گوناگونی را بر حدوث دهری، طرح نموده و از آنها پاسخ گفته است، که در ذیل به چند مورد آن اشاره می شود:

١ ـ عدم قدم عالم و ازليت آن موجب تخلّف معلول از علّت تامه است. زيرا

دهری است.

١ ـ براى تفصيل اين گفتار بنگريد: الصراط المستقيم، ص ١٨٨.

٢ \_ الصراط المستقيم، ص ١٨٨.

۳ ـ بنابراين رأى كه عقل اوّل حادث سرمدى باشد گفتار فوق استثناء مى پذيرد.

۴ ـ ر.ک: الایماضات، صص ٦ ـ ٧. حدوث طبعی ملا صدرا نیز چون مختصّ به عالم قوّه است، نیز اخصّ از حدوث

اگر علّت مطلق حقّ تعالى باشد، چون جاعليت وى در ازل نيز تامّ است بايد معلول وى نيز از ازل باشد.

محقّق داماد گوید: «إنّ الجاعل الموجب النامّ لعالم الجواز إن كان هو القدّوس الحقّ \_ تعاظم مجده \_ و هو أزلى الوجود و العالم حادث بعد العدم، فقد لزم التخلّف عن الجاعل النامّ» !.

جواب: علّت تامّه و معلول هرگاه زمانی باشند اقتران وجودی آنها لازم است، و امّا اگر علّت غیر زمانی بوده و نسبت او به جمیع ازمنه یکسان باشد، تخلّف فوق جایی نخواهد داشت، بنابراین تخلّف محال، تخلّف موجود زمانمند سیال است؛ و تخلّف معلول از واجب به واسطهٔ نفس معلول و عدم قبول تسرمد و محاذیت با علّت است، بنابراین تخلّف مفروض عقلی است، و خرق و نقض آن مساوی با عدم پذیرش سرمدیت علی الاطلاق واجب و جاعلیت تامّهٔ اوست. پس در واقع تخلّف مفروض از ناحیه حدّ عدمی و نقصی معلول است.

ميرداماد گويد: «فالبارى الحقّ سبحانه هو الجاعل التامّ بذاته لعالم الجواز بنظامه الجملي، و حيث إنّ طباع الإمكان يقصر عن تصحيح قبول التسرمد كان المجعول تقرّرَ العالم و وجودَه من بعد ليسيّتة الصريحة الساذجة و التخلّف الصريح من جنبة جوهر القابل و نقصان ذاته» ٢. و در جاى ديگر گويد: «ولكن التخلّف المستحيل، القائم على استحالته البرهان، انّما هو التخلّف المتكمّم، و هو التخلّف السيّال و البعدية المتقدّرة» ٣.

۲- عدم ازلیت معلول مساوی قول به تعطیل است، زیرا هرگاه جاعل تام الافاضه باشد و از او فیضی صادر نشود، در فعل او تعطیل لازم آمده است، حال آنکه واجب الوجود از هر حیث در مرتبهٔ کمال و وجوب است.

١ ـ خلسة الملكوت، ص ١٣. ٢ ـ خلسة الملكوت، ص ١٧.

٣ ـ خلسة الملكوت، ص ١٥ و نيز بنگريد: القبسات، ص ٢٥١.

معلّم ثالث گويد: «انّ القول بأزلية الباري سبحانه و حدوث مجعولاته بالأسر تعطيل الجواد الحقّ عن جوده عند عدم المجعولات رأساً و ذلك خلف محال» '.

جواب: تعطیل مفروض در حالتی لازم آید که: (الف): یا امتدادی بین جاعل و مجعول مفروض باشد. (ب): یا حدّی بین جعل و لاجعل اعتبار شود، که هر دو صورت غیر مفروض است. از سوی دیگر فرض تعطیل و امساک فیض در جایی مطرح است که قابلیّت تام باشد، و لی اگر ظرف قابل متحقّق نباشد وجهی برای لزوم تعطیل نخواهد بود.

و بر همين پايه ميرداماد تفوّه به اين شبهه را از نابخردى و نسنجيده سخن گفتن مي داند. «و ما تلک الا ظنون أقوام من الغاغة و الجماهير، أخفّاء الهام و سفهاء الأحلام، ضعفاء العقول، أقوياء الأوهام، يخرصون ما لا يعلمون و يقولون ما لايفقهون» ٢.

۳ عدم ازلیت معلول مساوی با عدم ازلیت زمان است، حال اگر زمان از مقولهٔ کمّ باشد و کمّ، بالذات قبول زیاده و نقصان کند؛ فرض زمان قبل از حدوث حادث مفروض عقلانی خواهد بود، مضافاً به این که عدم تعلّق قدرت حقّ بر آن غیر مفروض است؛ پس فرض عدم ازلیّت زمان محال است. بنابراین حامل زمان نیز در ازل وجود خواهد داشت.

محقّق داماد گوید: «إنّ الزمان لو كان حادثاً كان متناهی الكمّیة من جانب الأزل و لم یكن یمتنع بالنظر الیه أن یكون یخلق أطول تمادیاً و أكثر تقدّراً ممّا قد خلق علیه ...» ".

جواب: بنابر تحقيقي كه محقّق داماد دركتاب الافق المبين نموده، كمّ منفصل

١ ـ خلسة الملكوت، ص ١٣.

٢ ـ خلسة الملكوت، ص ٢٠ و نيز بنگريد: القبسات، ص ٢٥٣.

٣ ـ خلسة الملكوت، ص ١٤.

غیر قارّ بر خلاف کمّ متّصل، قبول زیاده در ابتدا نمیکند، زیرا محطّ ظهور آن جرم فلک أقصی است و فلک أقصی در سلسلهٔ طولی از جایگاه خود برخوردار است و به سبب لمّی از جایگاه خود عدول نمیکند. بنابراین مقدّمهٔ اصلی طرح اشکال مخدوش است.

از سوی دیگر عدم ازلیّت عالم زمان مساوق عدم قدرت حقّ نیست، چه این که قصور از ناحیه طبیعت امکانی، و عدم همطرازی آن با رتبهٔ ربوبی است.

سيّد داماد در اين رابطه گويد: «فإذن خلق العالم بعد عدمه الصريح ليس من حيث انتقال الخالق من عجز الى قدرة ... بل انّما من حيث قاصرية طباع الجواز الذاتي عن تصحيح التسرمد و امتناع أزلية» أ.

۴ ـ بنابر حدوث دهری، باید عدم دهری کلّ عالم مسبوق به وجود آن باشد، حال اگر در آن مرحله، عدم سابق، واجب باشد، حکم آن نقض و باطل نمی شود؛ و اگر عدم سابق، ممتنع بالذات باشد، عالم ازلی خواهد بود؛ و اگر ممکن باشد باید دارای علّت باشد که در این جا علّتِ عدم جز عدم علّت وجود نیست.

جواب: بنابر اصول حکمت یمانی، عالم، وجود ازلی سرمدی ندارد، پس نقیض این وجود که رفع این وجود است برای آن متحقق است، حال رفع وجود ازلی یا به رفع مطلق وجود است که عدم مطلق ازلی است و یا به رفع ازلیت است که در این صورت تحقق وجود عالم به واسطهٔ وجود بعد از عدم صریح است. بنابراین واجب است که عالم مسبوق به عدم صریح باشد، حال چه این عدم، عدم محض در ازل باشد و جه مسبوق به عدم دهری محض؛ که در هر دو صورت اعتبار آن منوط به تحقق علتی ورای عالم است؛ پس عدم عالم در دهر به معنی رفع ازلیت و سرمدیت آن به اعتبار علّت است، که این اعتبار؛ ذاتی عالم و مقتضای امکان اوست

١ ـ خلمة الملكوت، ص ٢٣.

مقدّمهٔ مصحح

و علّت پذیر نیست، و در واقع علّت کلّ عالم واسطهٔ خروج عالم از عدم دهری محض است که در این جا عدم مفروض، عدم بسیط است، نه عدم تألیفی !.

۵ - این اشکال برای اولین بار در شرح قبسات اندیشمند فرزانه محمّدبن علی رضا آقاجانی به چشم میخورد که در پی آن به صور گوناگون در سطور کتب متأخّرین راه یافته است ۲.

وى در ابتدا به بازسازى عبارات شيخ الرئيس مبنى بر حدوث دهرى خرده گرفته و عبارات وى را فقط مشعر بر حدوث ذاتى دانسته است. «قوله هيهنا: فان للمعلول فى نفسه أن يكون ليس و له عن علّته أن يكون أيس، إشارة الى دليل الحدوث الذاتي الشامل لجميع المكنات، لا الحدوث الدهري، فانه لمّا ذكر أنّ الإبداع هو أيس بعد ليس لا عن مادّة، أراد أن يبيّن كيفية هذه البعدية التي يقال لها الحدوث الذاتى» ".

وی در ادامه سخنان خود بدین نکته تصریح دارد که سبق عدم برای ممکن در مرتبه علّتش، عدم بسیط است نه تحقّقی که برای آن سلب باشد، و لذا اگر چه ماهیت ممکنه از ناحیه علّتش وجود (= أیس) می یابد واز ناحیه عدم علّتش معدوم است ولی مرتبه اصل ماهیت او در تأمّل عقلی و تحلیل حدوث معتبر است نه مرتبه اضافه او به علّت؛ بنابراین سبق عدم مفروض مساوق تصحیح حدوث ذاتی است نه دهری. وی گوید: «تقریره: انّ المعلول له فی حدّ نفسه و حقیقته و مرتبة ذاته و ماهیته أن یکون لیس، یعنی: أنّ العقل اذا لاحظ ذاته بما هی هی وجد أنّ له لیس و عدم فی تلک المرتبة، و لیس معناه: أنّ العقل اذا لاحظ ذاته مجرّداً عن علّته وجد فی هذه الملاحظة أنّ له لیس بتّهٔ ... انّ للمکن اعتباران: اعتبار ذاته و اعتبار کونه فی هذه الملاحظة أنّ له لیس بتّهٔ ... انّ للمکن اعتباران: اعتبار ذاته و اعتبار کونه

١ ـ ر.ك: القبسات، صص ٢٩٩ ـ ٣٠٠.

۲ ـ ر.ك: حكمت الهي، محبى الدبن الهي قمشهاي و حدوث و قدم، صص ١٦٠ ـ ١٦٣.

۳ ـ ر.ک: منتخباتی از آثار حکمای الهی ایران، شرح القبسات، ح ۲/۲۱۵.

54

مقيساً الى علّته، و الاعتبار الأوّل سابق على الاعتبار الثاني، لتقدّم الذات على الاضافة» ١.

شارح محقّق اشكال فوق را با تحليل مرتبه ماهيت ٢ استوارتـر مـي سازد و

١ ـ همان جا.

۲ - یکی از مسائل دشوار عقلی تحلیل عدم اعتبار نقیضین در مرتبهٔ نفس ماهیت است، لذاکیفیت این نفی نقیضین باید به طور دقیق و با اسلوب منطقی صورت گیرد. توضیح اینکه اگر ما به مفاهیم ماهیت، وجود و عدم نظاره کنیم هر سه مفهوم - بشرط لا - غیر از یکدیگرند، بنابراین صحیح خواهد بود که بگوییم ماهیت به تعمّل عقلی غیر از وجود و عدم، و عدم غیر از ماهیت و وجود است. ولی نکته در این جا بر سر این است که این ماهیت در ظرف نفس الامر یا موجود است یا معدوم به نحو منفصله حقیقی. پس ما هرگاه وجود و عدم را از ماهیتی نفی نمودیم در واقع نفی ما در مرتبهٔ ماهیت صورت گرفته است.

از سوی دیگر هر ماهیت دارای عوارض وجود به حسب تحقق خارجی و عوارض مخصوص به خود است، پس در نفی وجود و عدم از ماهیت باید به این نکته نیز توجه کنیم، یعنی اگر ما حکم کردیم که «الماهیة من حیث هی» در واقع این جا عوارض ماهیت در این مرتبه مستلزم نقیضین خواهد بود؛ علی هذا در این گونه موارد، منطقیون تقدّم ادوات سلب را بر قید «من حیث هی» لازم دانسته اند. یعنی مثلاً باید گفت: «الانسان لیس من حیث هو انسان بموجود و بلا موجود».

حکیم سبزواری گوید:

# «و قدَّمن سلباً على الحيثية حتّى يعمّ عارض المهية»

پس در بیان فوق هرگاه سلب مقدّم بر حیثیت شد، مرتبهٔ سلب مقیّد به مرتبه خواهد بود و به لسان قوم «السلب المقیّد» \_یا سلب به توصیف \_ محقّق شده است و هرگاه سلب مؤخّر از حیثیت باشد در واقع مرتبهٔ مقیّده نفی شده است ، که به لسان قوم «سلب المقیّد» گویند. پس در مثال قبل «الانسان لیس من حیث هو انسان موجود و بلا موجود» حیثیت مربوط به سلب و نفی، و سلب توصیفی (=السلب المقیّد) نفی شده و درمثال: «الانسان من حیث هو لیس بموجود و بلاموجود» حیثیت مربوط به انسان \_یا منفی \_است، و سلب مرتبهٔ مقیّده (=سلب المقید) صورت گرفته است.

حال اگر به اصل مدّعا برگردیم، نقائض در مرتبهٔ ذات ماهیت مرتفع است به سلب توصیفی نه سلب مقید؛ بنابراین چون ذات ماهیت در این مرتبه بشرط لا لحاظ گردیده، سلب دو طرف نقیضین از مرتبهٔ ذات او مستلزم از نماع نقیصین نخواهد بود، چه ارتفاع نقیضین در موقعی محقّق است که یک طرف از دو طرف نقیض قابل حمل بر موضوع باشد. حال آنکه در این جا حمل و انتسابی نبوده که در مرتبهٔ بعد نفی شود، پس از ارتفاع نقیضین از مرتبهٔ ذات ماهیت تخصّصی بوده نه تخصیصی تا این که تخصیص قاعدهٔ عقلی لازم آید.

مقدّمة مصحح ۵٣

می گوید: سلب بسیط در مرتبهٔ نفس ماهیت صادق است و از جوهریات آن نیست، بنابراین سلب مفروض امر ثبوتی در مرتبه نفس ماهیت نیست و بر آن صادق نمى باشد، پس اثبات سلب نفس الأمرى در مرتبهٔ قبل از وجود ماهيت، محمل صحيحي نخواهد يافت. «و انما غلط الزاعم فيما عدا هذا القول، فان السلب أو شيء آخر من العرضيات الثبوتية فلايصدق في تلك المرتبة، اذاً الماهية من حيث هي ليست الله هي، و اذ ليس حقيقة الامكان الآ سلب الضرورة سلباً بسيطاً فيكون صادقاً في مرتبة الماهية من حيث هي و إن كان خارجاً عن جوهرها، فاستقم كما امرت و لا تكن من الغافلين» <sup>1</sup>.

جواب: پاسخ از این اشکال به دو وجه میسر است:

الف: جواب نقضى

تحليل فوق در عدم تحقّق عدم نفس الأمرى حادث دهرى بعينه در حادث زماني جاري است؛ چه در حادث زماني، عدم سابقِ ماهيت، نقيض وجود لاحق نیست. بدین توضیح که بنابر تعریف حدوث زمانی، مسبوقیت شیء به عدم مقابل یا غیر مجامع، در حدوث ماهیت معتبر است، وعدمی غیر مجامع با شیء است که نقيض آن باشد، حال اگر مرتبهٔ سابق ماهيت را در افق زمان اعتباركنيم، عدم سابق نقيضِ وجود لاحق نيست؛ زيرا در تناقض، وجود وحدت زمان، شرط حصول تناقض است. و لذا از هر طریقی که حدوث زمانی معتبر باشد به همان تنقیح مناط حدوث دهري معتبر است۲.

محقّق داماد دربارهٔ عدم سابق حادث زمانی گوید: «و أنت كنت قد استیقنت غير مرّة واحدة أنّ العدم الزماني المتقدّم على وجود الكائن تقدّماً بالزمان ليس يصحّ

۱ ـ همان کتاب، ج ۲/۲ ه ۳۰.

۲ ـ در این مقام باید بدین نکته توجه داشت که ظرف زمان هیچگونه تحصّلی سوای مظروف خود ندارد و اعتبار زمان قراردادی، مصحّع حدوث زمانی حقیقی نخواهد بود.

و در جاى ديگر فرمايد: «فيصح أن يرتفع الوجود في بعض الأزمنة و لا يرتفع عن امتداد الزمان كله» ج.

ب: جواب حلّی

محقّق داماد سطور مختلفی از کتب خود را به تحلیل عدم سابق بر ماهیت موجوده اختصاص داده و گویی خود متوجّه پاسخ از این اشکال بوده است.

ما در بیان این که چگونه یک ماهیت متحقق می شود می گوییم: «فلان شیء حادث شد»، حال در این جا باید تحلیل نمود که آیا تحقق شیءِ مفروض، قبل از حدوث بوده و یا این که تحقق شیء مقارن با حدوث آن است، و به تعبیر دیگر آیا جعل ماهیت حادثه، جعل بسیط است یا جعل مرکب، و یا به تعبیر دیگر کون حادث متحقق به هل بسیطه است یا مرکبه.

دراین مقام، این مطلب مسلّم است که ماهیت هیچگونه تقرّری سوای وجود ندارد، یعنی حد فاصلی نمی توان برای وجود و عدم یافت تا ماهیت در آن ثابت باشد، میرداماد خود در این مقام گوید: «فالصحیح صار الانسان فوجده، لست أقول: صار الانسان انساناً فصار موجوداً علی سبیل الصیرورة الائتلافیة المستدعیة

١ ـ القبسات، ص ٢٢٥.

۳ ـ دربارهٔ ثبوت حدوث زمانی نمی توان به اصل: «کلّ حادث مسبوق بقوّه و مادّه تحملها» استناد نمود. زیرا گرچه وحدت مادّه در حالت سابق و لاحق وجود دارد، وحدت زمان وجود ندارد.

٤ ـ القبسات، ص ١٦.

بمفهومها صائراً و مصيراً اليه، بل أقول: صار الانسان على شاكلة الصيرورة البسيطة الغبر المستدعية بحسب المفهوم الاصائراً فقط، أى بتجوهر جوهر ذاته و تقرّر سنخ حقيقته» .

بنابراین تقرّر سابق ماهیت موجوده که در پارهای از مأثورات روایی چون «خُلق الأشیاء من عدم» بدان اشاره شده، جای گفتگو خواهد داشت. معلّم ثالث در این باب چند تحلیل ارائه می دهد که مآل آنها به یک مقام است. در پارهای از موارد وی مرتبهٔ عقلیهٔ متقدّمه را محلّ تقرّر شیء دانسته است. «فمرتبهٔ الموجودیهٔ المنتزعة المتأخّرة حکایهٔ عن مرتبهٔ العقلیهٔ الواقعهٔ المتقدّمة و تابعهٔ لنفس تلک المرتبهٔ المستتبعهٔ إیّاها ... ثمّ لوازم الماهیهٔ من حیث جوهرها انما علّتها و مبدأها نفس جوهر الماهیهٔ فی مرتبهٔ التقرّر و الفعلیه، قبل مرتبهٔ الموجودیهٔ المنتزعهٔ أخیراً» ۲.

بنابراین اگر به گفتار سابق برگردیم، در خواهیم یافت که به واسطهٔ عدم ثبوت ماهیت بالذات انتساب حالت سابقهٔ حقیقی بدو لغو خواهد بود، بنابراین چون عدم تحقق بالذات ندارد و استناد مستقیم به آن باطل است، ظرف عدمی ماهیت باید در وعایی وجودی اعتبار گردد، و به تعبیر دیگر چون عدم بالذات دارای حکمی بالذات نیست، احکام خود را از ناحیهٔ اضافه به وجودات باید دریابد، تا صحت اسناد به آن میسر باشد. «و اذ قد تلونا علیک مراراً، أن العدم بحسب أی ظرف کان یعبر عن انتفاء الشیئیة مطلقاً فی ذلک الظرف، لا شیء یعبر عنه بالانتفاء، و أمر یطلق علیه لفظ العدم، فاذن مطلق العدم لاذات و لا طبیعة له، و لا یخبر الا عن لفظه و مفهومه الحاصل فی الذهن حاوناً لطبیعة باطلة مسمّاة بالعدم، فبعتبر اضافته الی السلب الذی یجعله الذهن عنواناً لطبیعة باطلة مسمّاة بالعدم، فبعتبر اضافته الی

٢ \_ القبسات، صص ٥١ \_ ٥٢.

الماهيات و الذوات المحصّلة المتمايزة في حدّ أنفسها، فتتقوّم له حصص بالاضافة اليها، متمايزة عند العقل بحسب تمايز تلك الذوات و الملكات» .

پس در نظر ميرداماد تقدّم مرتبهٔ عقليهٔ حادث همان تقدّم عدم اضافي است كه به تحليل خاصّ نيز به اعتبار حصولش در نفس الأمر اعتبار مي گردد، «فكما العدم في مرتبة جوهر الماهية ما هي هي ليس يستلزم العدم في حاقّ نفس الأمر ... فيصحّ أن يرتفع الوجود في تلك المرتبة بخصوصها و لا يرتفع في متن الواقع» ٢.

حال اگر به تأسیس اصول مقدّماتی حدوث دهری و تحلیل ثبوتی آن برگردیم، خواهیم دید که در مرتبهٔ علّت، معلول به وجهی معدوم است و به وجهی موجود؛ از حیث عدم حصول واقعی آن در مرتبهٔ علّت، معدوم است و از حیث ملاحظه و اعتبار علّت تامه موجود است، و تفاوت حیثیات در این مقام، موجب تناقض نیست، و از همین جهت ارسطو، عدم غیر زمانی و غیر مکانی را از مبادی حصول شیء دانسته است.

«فالرؤوس ثلاثة ... و الثالث: العدم لا بزمان و لا بمكان» من به ملاحظة معلول خاص در مرتبة ما فوق، عدم آن قابل اعتبار است، و همين عدم، مصحّح ثبوت حادث دهري و زماني است.

در این جا باید بدین نکته نیز التفات داشت که ظرف شیء از وجود آن تبعیت نموده و واحد مستقلّی غیر از آن نیست<sup>۴</sup>، لذا عدم مفروض هم نیز همین حکم را دارد، پس اگر در نظام طولی وجود سابقِ بر حادث سرمد باشد، عدم مسبوق سرمدی، و اگر دهر باشد، عدم مسبوق دهری، و اگر زمان باشد، عدم مسبوق زمانی

٢ ـ القبسات، ص ١٦.

١ ـ القبسات، ص ١٧٩.

٣ ـ القبسات، ص ١٧٤.

٢ ـ ميرداماد در القبسات، ص ٣٧ گويد: «ان وجود الشيء في أيّ ظرف و وعاء كان هو وقوع نفس ذلك الشيء في
 ذلك الظرف، لا لحوق أمرٍ مّا به و انضمامه اليه».

مقدمة مصحح

است. و بر همین اساس پارهای از متألهان، عقل اوّل را حادث سرمدی دانستهاند: «و أمّا وجود العتمل فهو مسبوق بالعدم السرمدي لكون الوجود السابق عـليه وجـوداً سرمدياً» <sup>١</sup>.

پس اگر به اصل اشکال برگردیم، در خواهیم یافت که عدم سابق در حادث دهري و زماني، عدم ماهيت مقيّد به مرتبه است نه سلب مقيّد به مرتبه، كه در نتيجه عدم سابق ما نقيض حالت لاحقه خواهد بود.

در هر حال، بدين گونه ميرداماد تفوّق خود را بر تمام حكماي سابق بر خود، در اثبات چگونگی حدوث عالم به معرض اندیشورزان فرزانه نهاده است. «و بالجملة اتمام البرهان من سبيل العقل المضاعف على حَدَث العالم ممّا خصّني به ربّى من فضله العظيم، و الحمد لله ربّ العالمين» ٢.

محقّق داماد در پی تحلیل نظریهٔ حدوث دهری و سرمدی تأخّر زمان از دهر و تأخّر دهر از سرمد را انفكاكي "دانسته است، لذا در باب كيفيت تقدّم بارى تعالى بر عالم هستی همین روش را در پیش گرفته است.

وى گويد: تقدّم بالماهية فقط در علّت فاعلى مفروض است، و تقدّم حقّ تعالى يا جاعل كلّ از حيث علّت فاعلى بودن به تقدّم بالماهية بر مىگردد و از حیث وجود به تقدّم بالطبع، و از سویی به حسب این که علّت و معلول همگامند،

<sup>1</sup> ـ شرح الأسماء، حكيم سبزواري، ص ٧٤.

۲ ـ القبسات، ص ۲۷۲، وی در همین موضع به اضطراب ارسطو و شاگردانش در حدوث عالم اشاره نموده است. ۳ ـ تقدّم انفكاكي به نزد وي بر دو قسم است. الف: تأخّري كه به حسب تصوّر امتدادي سيّال است كه به آن «تأخّر زمانی، یا «بعدیت مکمّمة» و غیره گویند. ب: تأخّری که به حسب خارج مفروض است ولی در افق کمّیت مقداری نیست که به آن «انفکاک غیر سیّال»، «بعدیت دهری» و غیره گویند. ﴾ القبسات،، صص ۸۷\_۸۸.

٤ ـ القبسات، ص ٢٧.

جمهور تقدّم بالعلّيه را نيز در مقام صحيح دانند.

و بر همين اساس مثال مشهور خورشيد و شعاع آن را در معيت حقّ تعالى با موجودات، و تقدّمش بر آنها، مثالى ناقص مى بيند: «و ليس يصحّ أن يقاس ما هناك بالشمس و شعاعها و ما بينهما من التقدّم و التأخّر بالذات بحسب المرتبة العقلية و المعية في الوجود بحسب متن الأعيان، كما تمور به الألسن موراً أو تفور به الأفواه فوراً» ٢.

همین تحلیل از تقدّم سرمدی و دهری نیز مورد انکار شاگردان وی قرار گرفت؛ چه این که تحلیل حقیقی و صحیح آن منوط به اثبات تأخّر انفکاکی است. محقّق لاهیجی در این مقام فرموده است: «فان قلت: قد ظنّ بعض الأعاظم أنّ هیهنا قسماً سابعاً سمّاه التقدّم الدهری و السرمدی، و هو التقدّم بحسب وجوب الوجود فی متن الواقع بخلاف التقدّم بالعلّیة ... قلت: یمکن أن یقال ان لیس ذلک سوی التقدّم بالعلّیة ... فما تمسّک به فی نفی التقدّم العلّی " یثبت له التقدّم الدهری سوی التقدّم بالعلّیة ... فما تمسّک به فی نفی التقدّم العلّی " یثبت له التقدّم الدهری

١ ـ القبسات، صص ٧٥ ـ ٧٦.

۳ ـ چنانچه گذشت محقّق داماد در صدد نفي تقدّم علّی نیست، بلکه تقدّم دهری و سرمدی را دارای معنیی وسیعتر از

من أنّ الواجب ليس له مرتبة عقلية، لامتناع حصوله في شيء من المدارك و التقدّم بالعلّية انّما هو بحسب المرتبة العقلية منظور فيه، فليتدبّر» !.

در هر صورت به جهت عدم اطالهٔ سخن، پژوهش در این مقام و متفرّعات بحث حدوث دهری و نحوهٔ تأثیر آن در الهیات اخصّ را باید به مقامی دیگر وانهاد؛ لعلّ اللّه یحدث بعد ذلک أمراً.

<sup>→</sup> این دو می داند و از طرف دیگر به مفاد ادلّهٔ شرعی وی، نوعی مباینت و مشاکلت بین حقّ و اشیاء می بیند که تقدّم علّی این دو می داند و از طرف دیگر به مفاد ادلّهٔ شرعی وی، نوعی مباینت و مشاکلت بین حقّ و اشیاء می بیند که تقدّم علّی فقط بیانگر یک سوی آن است.

### زندگانی میر سیّد احمد علوی

از زندگانی او گزارش کاملی تاکنون به دست نیامده و جز اشارات گذرایی که در تراجم موجود است مطلبی در دست نیست. از سال تولّد او نیز اطلاع دقیقی موجود نیست، نسب کامل او بنابر آنچه که در جامع الأنساب آمده است چنین می باشد: أحمد بن زین العابدین بن عبدالله بن محمّد بن صالح بن جعفر بن أحمد بن حمزه بن قاسم بن حسین بن أبی أحمد عبدالله المشهدی بن محمّد بن علی بن حسین بن محمّد بن علی بن حسین بن محمّد بن علی بن حسین بن أبی جعفر محمّد بن علی بن حسین الطواف بن أبی الحسن علی الخارص بن محمّد الدیباج بن الامام جعفر الصادق (علیه السلام). آ

پدر صاحب ترجمه، سیّد زین العابدین نیز از علمای برزگ امامیه و مقیم جبل عامل، و در محضر محقّق کرکی (م. ۹۴) درس خوانده، و پس از چندی مفتخر به مصاهرت ایشان گردیده است. صاحب ترجمه علاوه بر این که خاله زادهٔ امیر محمّد باقر استرآبادی (م. ۱۰۴) مشهور به میرداماد است، مفتخر به مصاهرت استاده نیز بوده است.

تعدادی از تراجم که از وی نام برده اند وی را به فضل و علم و زهد و تحقیق ستوده اند. ولکن اطلاعی از خصوصیات احوال او نداده اند، القابی که برای وی در کتب موجود است عبارتند از «احمد المحققین»، «احمد المجتهدین»، «احمد الفضلاء و المحققین» و «سیّد المحققین».

۱ ـ ر.ک: فهرست کتابخانه های اصفهان، ج ۱ /۱۵۸.

۲ ـ برای تفصیل شناسایی اجداد او بنگرید: مکارم الآثار، ج ۴ / ۱۱۸۹ ـ ۱۱۹۴.

٣ مقدّمة لطائف غيبيه، ص ٦.

۴ ـ ر.ك: رياض العلماء، ج ١، ش ٥٤، و أمل الآمل، ص ٦.

مقدّمهٔ مصحح

#### اساتيد:

۱ ـ امير محمّد باقر داماد \_مشتهر به ميرداماد، از نوادگان محقّق كركى \_ صاحب ترجمه اكثر علوم را به نزد او فراگرفت، چنانچه اجازهٔ ميرداماد به او حاكى از فراگيرى معقول و منقول به نزد صاحب اجازه بوده است \_همچون قواعد علّامه، شفاء بوعلى و غيره \_صاحب ترجمه تا آخر عمر به آراء استاد وفادار بود، و به شرح بعضى از كتب او پرداخته است ١.

۲ ـ شیخ بهاءالدین عاملی ـ مشتهر به «شیخ بهایی» ـ صاحب ترجمه به نزد این استاد علوم منقول را حیازت کرده و از او اجازهای گرفته است ۲، ولکن پس از چندی کتابی بنام النفخات اللاهوتیة فی العثرات البهائیة نگاشته و در آن آراء اختلافی خود و استاد را تبیین نموده است. ۳ و همین را پارهای سبب عدم شهرت وی دانستهاند.

### درگذشت:

درگذشت مؤلّف بنابه نقل صاحب الذريعة پس از سال ۱۰۵۴ و قبل از ۱۰۶۰ در اصفهان واقع شده است، و ظاهراً مستند اين گفتار بيان مولى مطهّر بن محمّد المقدادى است كه در رسالة رد الصوفية از سيّد نام برده، و طلب مغفرت بر او نموده است، با توجّه به اين كه نگارش اين رساله به سال ۱۰۶۰ مى باشد.

مدفن وی در تکیه «آقارضی» در اصفهان میباشد که دارای صورت قبر مشخصی نیست. ۲

۲ \_ همان جا.

<sup>1</sup> ـ رياض العلماء، ج 1، ش ٥٤.

٣ ـ براى تفصيل مطلب بنگريد: أعيان الشيعة، ج ٩ / ٢٠٨.

٤ ـ الذريعة، ج ١٩٨/٨، و تذكرة القبور، ص ١٢٢.

٦ ـ تذكرة القبور، ص ١٤٧.

۵ ـ القول المسدد، ص «ى».

### اجازههای مؤلّف:

از صاحب ترجمه، سه اجازه در دست می باشد که دو عدد آنها از میرداماد و دیگری از شیخ بهایی است، از سیاق اجازه های او چنین فهمیده می شود که مؤلّف آنها را در زمان تحصیل و بدو کار خود حیازت نموده است.

علاّمه مجنسی در بخش اجازات بح*ار الأنوار ا* این سه اجازه را به طور کامل نقل نموده که در این بخش درج مینماییم.

#### اجازهٔ اوّل:

# بسم الله الرحمن الرحيم و الاعتصام بحبل فضله العظيم

بعد الحمد كلّ الحمد لربّنا ربّ العاقلات العالية، و السافلات البالية، و الصلاة صفو الصلاة منه على سيّدنا سيّد الصافات من النفوس الزاكية، و قرم القادسات من العقول الهادية، و سادتنا الأوصياء الأطهرين من العترة الأنجبين، مادامت أنهار العلوم جاريةً، و جبال الحقائق راسيةً.

فان الولد الروحانى و الحميم العقلانى السيّد السند الأيّد المؤيّد الألمعى اليلمعى اللوذعى، الفريد الوحيد، العلم العالم، العالم الفاضل الكامل، ذا النسب الطاهر، و الحسب الظاهر، و الشرف الباهر، و الفضل الزاهر، نظاماً للشرف و المجد و العقل و الدّين و الحقّ و الحقيقة، أحمداً حسينياً \_أفاض الله تعالى عليه رشائح التوفيق، و مراشح التحقيق \_قد انسلك فيمن يختلف الى من العمر لاقتناص العلوم، و يحتفل بين يدى ملاوة الدهر لاقتناء الحقايق، فصاحبنى و لازمنى، و ارتاد و اصطاد، و استفاد و استعاد، و قرأ و سمع و أمعن و أتقن، و اجتنى و اقتنى.

و انّى قد صادفته منذما فافهمني و ففّهته على أمد بعيد في سلامة الفطرة

ا ـ بحار الأنوار، ج ١٥٢/١٥٩ ـ ١٥٧.

الناقدة، و باع طويل من صراحة الغريزة الواقدة، فما ألقيت الى ذهنه من غامضات هى مهمّات العقول لم بن وسع قريحته فى حمل أعبائه، و ما أفرغت على قلبه من عويصات هى متيّمات الفحول لم يعى أوجد شكيمته بأخذ أضنائه، و لقد ناه بنيل ما تاهت فى مهامه سبله ألمدارك، و ما فاه الله بما أمامه العقل الصريح الجائر بالمسالك و المعارك.

و قد قرأ على فيما قد قرأ في العلوم العقلية من تصانيف الشركاء الذين سبقونا برياسة الصناعة قراءة يعبا بها لا قراءة لا يؤوبه لها، الفنّ الثالث عشر من كتاب الشفاء و هو الالهي منه أعنى حكمة ما فوق الطبيعة و هو اليوم مشتغل بقراءة فنّ قاطيغورياس منه، و أخذ سماعاً فيمن يقرأ و يسمع النمطين الأوّل و الثالث من كتاب الاشارات و التنبيهات للشيخ الرئيس فوعف قدره و شرحه لخاتم المحتنّنين و تورّر سرّه و من كتبي و صحفي كتاب الافق المبين الذي هو دستور الحقّ و فرجار اليقين، و كتاب الايماضات و التشريقات الذي هو الصحيفة الملكوتية، و كتاب التقديسات الذي فيه في سبيل التمجيد و التوحيد آيات بيّات، كلّ ذلك، قراءة فاحصة، و استفادة باحثة.

و فى العلوم الشرعية كتاب الطهارة من كتاب قواعد الأحكام لشيخنا العلامة جمال الملّة و الدّين الحلّى و شرحه لجدّى الامام المحقّق القمقام \_أعلى الله مقامهما \_ و طرفاً من الكشّاف للامام العلاّمة الزمخشرى، و حاشيته الشريفة الشريفية، و هو مشتغل هذه الأوان بقواعد شيخنا المحقّق الشهيد \_قدّس الله لطيفه \_ و انّى أجزت له أن يروى عنى جميع ذلك لمن شاء و أحبّ متحفّظاً محتاطاً محافظاً على مراعاة الشرائط المعتبرة عند أرباب الدراية و الرواية.

و أوصيه أوّلاً بتقوى الله سبحانه و خشيته في السرّ و العلن، انّ تقوى القلب

۲ \_کذا.

أعظم مقاليد تأهّب السرّ لاصطباب الفيوض الالهية، و الاستضاءة بالأنوار العقلية القدسية.

وليكن مستديماً لاستذكار قول مولانا الصادق، جعفربن محمدالباقر عليه السلام ..: «استحى من الله بقدر قربه منك، و خفّه بقدر قدرته عليك» مواضباً على الألظاظ بالأدعية و الأذكار و الاكثار من تلاوة القرآن الكريم، و لاسيّما سورة التوحيد التي مثلها منه و مكانتها فيه مثل القرآن الناطق، أميرالمؤمنين على بن ابي طالب، عليه صلوات الله التامّات من كتاب الوجود، و مكانته فيه، مهما استحكمت علاقة عالم التحميد و التسبيح، أوشك أنترسخ ملكة رفض السجن الجسداني، و نضو الجلباب الهيولاني.

و ثانياً بصون أسرار عالم القدس التي مستودعها كتبي وكلماتي عمّن أخفرني و خرج عن ذمامي في عهد سبق لي.

و وصية سلفت منّى في كتاب الصراط المستقيم فله ميسر لما خلق له.

و من يك ذا فم مرّ مريض للجد مرّاً بـ المـاء الزلالا

و ثالثاً بتكرار تذكاري في صوالح الدعوات المصادفة مئنّة الاستجابات، و مظنّة الاجابات، و الله سبحانه وليّ الفضل و الطول، و اليه يرجع الأمركلّه.

وكتب أحوج المربوبين الى الربّ الغنيّ، محمّد بن محمّد يدعىٰ «باقر الداماد الحسيني» \_ ختم الله له بالحسنى \_ فى منتصف شهر جمادى الاولى العام سنة ١٠١٧ من الهجرة المقدّسة النبويّة، مسؤولاً حامداً مصلّياً مسلماً مستغفراً، و الحمد لله ربّ العالمين، و الصلاة على رسوله و آله الطاهرين أوّلاً و آخراً.

#### اجازهٔ دوم:

بسم الله الرحمن الرحيم و الثقة بالعزيز العليم

الحمد كلُّه للَّه ربِّ العالمين، ذي السلطان الساطع، و البرهان اللامع، و العزّ

الناقع، و المجد الناصع، و الصلاة أفضلها على السان الصادع بالرسالة، و الشارع الماصع بالجلالة، سيّدنا و نبيّنا محمّد صفو المكرّمين، و سيّد المرسلين، و موالينا الأكرمين، و سادتنا الأطهرين من عترته الأنجبين، و حامّته الأقربين، مفاتيح الفضل و الرحمة، مصابيح العلم و الحكمة.

و بعد فان سيّد الأيّد المؤيّد، المتمهّر المتبحّر، الفاخر الذاخر، العالم العامل، الفاضل الكامل، الراسخ الشامخ، الفهّامة الكرّامة، أفضل الأولاد الروحانيين، و أكرم العشائر العقلانيين، قرّة عين القلب، و فلذة كبد العقل، نظاماً للعلم و الحكمة، و الافاضة، و الحقّ و الحقيقة، أحمد الحسيني العاملي حقّه الله تعالى بأنوار الفضل و الايقان، و خصّه بأسرار العلم و العرفان قد قرأ على انولوطيقا الثالثة و هي فنّ البرهان من حكمة الميزان من كتاب الشفاء لسهيمنا السالف، و شريكنا الدارج، الشيخ الرئيس أبي على، الحسين بن عبد الله بن سينا رفع الله درجته و أعلى منزلته قراءة بحث و فحص، و تدقيق و تحقيق، فلم يدع شاردة من الشوارد الأوقد اصطادها، و لا فائدة من الفوائد الآوقد استفادها، و اتى قد أجزت له أن بروى عنى ما أخذ و ضبط، و اختطف و التقط، لمن شاء كيف شاء، و لمن أحبّ كيف أحت.

ثمّ عزمت عليه أن لايكون الا ملقياً أرواق الهمّة و شراشر النهمة على ملازمة كتبى و صحفى، و معلّقاتى و محقّقاتى، و مطالعتها و مدارستها، على ما قد قرأ و درى، و سمع و وعى، مفيضاً لأنوارها، موضحاً لأسرارها، شارحاً لدقائق خفياتها، ذابّاً عن حقائق خبياتها، سالكاً بعقول المتعلّمين الى سبيل ما فى مطاويها من مرّ الحقّ و مخّ الحكمة الحقّة، راجماً لشياطين الأوهام العامّية، و أبالسة المدارك القاصرة السوداوية عن استراق السمع لما فيها ببوراق شهبها القدسية.

و لا سيّما في شاهتات عقلية من أصول الحكمة محوجة جدّاً الى محوضة عقلية النفس و شدّة ارتفاعها عن هاوية الوهم، و صدق مرافضتها ضريبة الحسّ، و

بعد مهاجرتها اقليم الطبيعة، كمباحث الدهر و السرمد، و حدوث العالم جملة من العدم الصريح في الدهر، و تسبيع أنواع التقدّم و التأخّر، و تربيع أنحاء الاعتبارات في الماهية، و تثليث أنواع الحدوث، ثمّ تثليث أقسام النوع الثالث و هو الحدوث الزماني، و تثنية الجنس الأقصى لمقولات الجائزات، و غوامض مباحث التوحيد، و علم الواحد الأحد الحقّ بكلّ شيء، الى غير ذلك من غامضات مسائل الحكمة.

و المأمول أن لاينساني من صوالح دعواته الصادقة، مآنّ الاجابات و مظانّ الاستجابات.

وكتب مسؤولاً أحوج المربوبين الى الربّ الغنى، محمّدبن محمّد يدعى باقر الداماد الحسينى، ختم الله له بالحسنى، حامداً مصلّياً مسلماً مستغفراً فى عام سنة ١٠٥١ من الهجرة المقدّسة المباركة، و الحمد لله وحده.

### صورت اجازهٔ شیخ بهایی

## بسم الله الرحمن الرحيم

أمّا بعد الحمد و الصلاة، فقد أجزت للسبّد الأجل الفاضل، التقيّ الزكيّ الذكيّ الذكيّ الفيّ الوفيّ الألمعيّ اللوذعيّ، شمس سماء السيادة و الافادة و الاقبال، غرّة سيماء النقابة و النجابة و الكمال، سبّدنا السند، كمال الدين أحمد العلوى العاملى \_وفقه اللّه سبحانه لارتقاء أرفع المعارج في العلم، و بلّغه غاية المقصد و المراد و الأمل \_ أن يروى عنى الأصول الأربعة التي عليها مدار محدّثي الفرقة الناجية الامامية رضوان الله عليهم \_أعنى الكافي لثقة الاسلام محمّد بن يعقوب الكليني، و الفقيه لرئيس المحدّثين بابويه القمي، و التهذيب و الاستبصار لشيخ الطائفة، محمّد بن الحسن الطوسي \_قدّس الله أسرارهم و أعلى في الخلد قرارهم \_ بأسانيدي المحرّرة في كتاب الأربعين، الواصلة الى أصحاب العصمة، سلام الله علهبم

مقدّمهٔ مصحح

### أجمعين.

وكذا أجزت له \_سلّمه الله و أبقاه \_أن يروىَ عنّى جميع ما أفرغته في قالب التأليف سيّما التفسير الموسوم بالعروة الوثقى، وكتاب الحبل المتين، وكتاب مشرق الشمسين وكتاب الأربعين وكتاب مفتاح الفلاح، و الرسالة الأثنى عشرية، و شرح الصحيفة الكاملة، و زبدة الاصول، فليرو ذلك لمن له أهلية الرواية، عصمنا الله و ايّاه عن اقتحام مناهج الغواية.

وكتب هذه الأحرف بيده الجانية الفانية، أقلّ العباد، محمّد المشتهر ببهاء الدين العاملي \_ تجاوز الله عنه \_ في الشهر الرابع من السنة الثامنة عشر بعد الألف، حامداً مصلّياً مسلماً مستغفراً، و الحمد لله على نعمائه أوّلاً و آخراً و باطناً و ظاهراً.

### تأليفات:

 ۱ حاظهار الحقّ و معيار الصدق: در بيان احوال ابو مسلم خراساني، اين رساله را بظاهر مؤلّف در تأیید کتاب امیر سیّد لوحی نگاشته که میر لوحی در آن به هجو ابو مسلم خراسانی و حلاّج پرداخته است، ولکن مردم بر او شوریدند، و صاحب ترجمه این رساله را به دفاع از او نوشت. (اصفهان، کتابخانهٔ شخصی دانشمند معظم سيّد محمّد على روضاتي ١، خطّى مرعشى، ش ١٤ ٠٩. الذريعه ج ۴/۱۵۰ ـ ۱۵۱، ج ۱۸۶/۶، ج ۱/۶۰۱ و ج ۱۱/۲۱ المطبوع در مجموعهٔ میراث اسلام و ایران، ش ۲).

۲ ـ الأغاليط ۲ (كتابخانهٔ دكتر مهدوي). ۳

٣ ـ بيان الحقّ و تبيان الصدق: در احكام وقف. (آستان قدس رضوى، خطّى،

٢ \_ متدّعة الطائف عييه، ص ٦.

١ ـ مقدّمهٔ علاقة التجريد، ص ٣٥.

۳ ـ اگر این رساله همان رسالهٔ معرّفی شده در نشر به دانشگاه ص ۱۱۵، مجموعه ۳۵۷، پیرامون کتابهای دکتر مهدوی باشد، بقطع از میرداماد میباشد.

ش: ۲۲۵۹، فیضیه ج ۱، ص ۲۳، کتابخانهٔ مرکزی دانشگاه، ش ۵۸۹۴، و فهرست میکروفیلمهای دانشگاه، ج ۱۲۹/۲).

- ۴ ـ تعلیقه بر حاشیهٔ خفری بر شرح جدید تجرید قوشجی.
- ۵ ـ تعلیقه بر حاشیهٔ دوانی بر تهذیب (ر.ک: شرح قبسات، تعلیقه ...).
- ۶ تعلیقه بر حاشیهٔ میر سیّد شریف بر شرح عقائد عضدی (گنجینهٔ مجموعهٔ خطوط، صص ۶۵۶ و ۲۳۵، میکروفیلمهای دانشگاه، ش ۵۷۵۷).
- ۷۔ ثـقوب الشـهاب فــى رجـم المرتاب: در رد صوفيه. (الذريعه، ج  $\Lambda/\Delta$ ).
- ۸ ـ جواب سؤالات خواجه نصير از شمس الدّين خسرو شاهي كه به خواهش محمّد صالح گرامي نوشته است. (كتابخانهٔ اهدايي مشكوه، ش ۷۹ه۱).
- ۹ ـ حظیرة الانس من ارکان کتاب ریاض القدس: شرح مختصر تجرید می باشد،
   نگاشتهٔ سال ۱۰۳۷ (کتابخانهٔ مجلس شورای اسلامی، ج ۱۶، کتابخانهٔ مرکزی دانشگاه، ش ۸۴۸۳ و کتابخانهٔ پرینستن، ش ۳۹۳۹) ـ ریاض القدس.
  - ۱۰ ـ حواشى بر شرح هدايه ميبدى.
    - ۱۱ ـ حواشي بركافي.
- ۱۲ ـ حواشى بر من لايحضره الفقيه (كتابخانهٔ آقاى فخرالدين نصيرى، ميكروفيلمهاى دانشگاه، ش ۵۷۵۷).
- ۱۳ ـ الخطفات القدسية ': مقالاتي است حكمي، پيرامون مسألة علم و مباحث نفس در الهيات و و طبيعات، نام آن دركتاب رياض القدس آمده است.
  - ۱۴ ـ رساله در اصول اعتقادات. ۲
- ١٥ ـ رساله در اقوال دابّة الارض. (اصفهان، كتابخانة شخصى دانشمند معظم

١ ـ افادت دانشمند معظّم آية الله سيّد محمّد على روضاتي.

۲ ـ شماردهای ۱۴،۱۰ و ۱۸ از افادات دانشمند معظم آیة الله سید جعفر میردامادی.

سبّد محمّد على روضاتي ١).

۱۶ ـ رساله در دفاع از مصقل صفا (فیضیه ج ۸۸/۳، ش ۱۳۹۳ مطبوع به ذیل مصقل صفا).

۱۷ ـ رساله در سیادت شریف: ظاهراً به تبعیت استاد خود ـ میرداماد ـ بر اساس رسالهٔ او موسوم به اثبات السیادة من الام» نگاشته است. (الذریعه، ج ۱۷-۲۷). ۱۸ ـ رساله در طینت.

۱۹ ـ رساله در نجاست خمر که ردّی بر رأی مولی محمّد امین استرآبادی است، و در سال ۱۹ ه ۱۰ نگاشته است. (کتابخانهٔ مرکزی دانشگاه، ش ۲۷۴۹، سپهسالار ج ۲۸۳/۳ ملک، ش ۲۱۳۴. فهرست کتابخانهٔ اهدایی امام جمعهٔ کرمان به دانشکدهٔ ادبیات، ش ۲۵۱).

۲۰ ـ رساله در نسب معاویه. (اصفهان، کتابخانهٔ شخصی دانشمند معظّم سیّد محمّد علی روضاتی ۲).

۲۱ ـ رساله در وقف كفران: گفتارى كوتاه در مبحث وقف در علم تجويد.

۲۲ ـ روضة المتقین: شرحی بر مقصد پنجم و ششم تجرید، که در مبحث امامت و معاد است، و بعد از کتاب ریاض القدس نگاشته شده است. (الذریعه، ج ۲/۱۱).

۲۳ ـ رياض القدس: شرحى عربى و مبسوط بر تجريد و آراء قوشجى و خفرى است كه به سال ۱۰۲۸ نگاشته شده است، و خلاصهٔ آن همان كتاب حظيرة الانس است. (كتابخانهٔ شخصى دانشمند معظم سيّد محمّد على روضاتى).

٢٢ ـ شرح اثنى عشرية شيخ بهائى.

- ٢٥ مرح اشعار اوّل جذوات «عينان عينان لم يكتبهما قلم ...». (فهرست

كتابخانهٔ اهدایی امام جمعه كرمان به دانشكدهٔ ادبیات، ص ۹۳، ش ۶۵، مطبوع در حاشیهٔ نبراس الضیاء ۱).

۲۶ ـ شرح ايماضات ميرداماد ۲: در مسألهٔ حدوث.

۲۷ ـ شرح برهان شفاء (اصفهان، كتابخانهٔ شخصى دانشمند معظم سيّد محمّد على روضاتي با خطّ مؤلّف).

۲۸ ـ شرح قاطیغوریاس شفاء (اصفهان، کتابخانهٔ شخصی دانشمند معظّم سیّد محمّد علی روضاتی به خطّ مؤلّف).

٢٩ ـ شرح قبسات (اثر حاضر).

•٣- شهاب المؤمنين فى رجم الشياطين المبتدعين ": ردّ صوفيه. (الذريعه، ج ١٤/٢٥٥).

۳۱ مواعق رحمان: رد یهود پیرامون تحریف توارات و زبور. (الذریعه، ج ۹۴/۱۵).

۳۲- عروة الوثقیٰ یا مفتاح الشفاء: شرح الهیات شفاء ساخته ۱۰۳۶ (خطّ مؤلّف مجلس، ش ۱۷۸۸، نیز مجلس، ش ۱۷۸۷، دانشگاه اصفهان، ش ۲۹۶).

۳۳ ـ عقد الجواهر المتعلقة بكتاب التجريد الزاخر: شرح قسمت جواهر و اعراض تجريد الاعتقاد (خطّ مؤلّف: خطّی مرعشی، ش ۳۹۴۴).

۳۴ کحل الأبصار: شرح اشارات (كتابخانهٔ مجلس شوراي اسلامي، ج ۴۴۷/۵ و ۴۵۱، ش ۱۹۴۳ و ۱۹۴۴، دانشگاه، ش ۵۸۶۳).

۱ ـ به اهتمام نگارنده، در سال ۱۳۷۴، طبع گردید.

٢ ـ در نسخه كحل الابصار، ش ٦٨٦٣ دانشگاه از آن ذكري شده است.

۳ ـ صاحب ذریعه در ج ۲۴، ص ۲۵۱ پیرامون انتساب این کتاب و کتاب ثقوب الشهاب با توجّه به گرایش مصنف آن به تصوف تردید نموده است. لیکن در نسخهٔ مجموعهٔ شماره ۳۸۷ طباطبایی مجلس فتوایی از همیں مؤلّف در تکفیر صوفیه موجود است . ے ذریعه، ج ۱۲، ص ۱۲۲.

مقدمه مصحح

۳۵ کشف الحقایق: در شرح تقویم الایمان، مؤلّف دو شرح بر رسالهٔ استاد نگاشته است، اوّلین مرتبه شرح خود را در سال ۱۰۲۶ ساخته، (اَستان قدس رضوی به خط مؤلّف، ش ۲۲۲)، و مرتبهٔ دوّم دیباجهٔ شرح اوّل را عوض نموده، و از شرح اوّل تقریری جدید نموده است. (اَستان قدس رضوی، ش ۲۲۳، ساخته شرح اوّل تقریری جدید نموده است. (اَستان قدس رضوی، ش ۲۲۳، ساخته شرح اوّل تقریری جدید نموده است. (اَستان قدس رضوی، ش ۲۲۳، ساخته شرح اوّل تقریری جدید نموده است. (اَستان قدس رضوی)، ش ۲۲۳، ساخته شرح اوّل تقریری جدید نموده است. (اَستان قدس رضوی)، ش ۲۲۳، ساخته شرح اوّل تقریری جدید نموده است. (اَستان قدس رضوی)، ش ۲۲۳، ساخته شرح اوّل تقریری جدید نموده است. (اَستان قدس رضوی)، ش ۲۲۳، ساخته شرح اوّل تقریری جدید نموده است. (اَستان قدس رضوی)، ش ۲۲۳، ساخته شرح اوّل تقریری جدید نموده است. (اَستان قدس رضوی)، ش ۲۲۳، ساخته شرح اوّل تقریری جدید نموده است. (اَستان قدس رضوی)، شرح اوّل تقریری جدید نموده است. (اَستان قدس رضوی)، شرح اوّل تقریری جدید نموده است. (اَستان قدس رضوی)، شرح اوّل تقریری جدید نموده است. (اَستان قدس رضوی)، شرح اوّل تقریری جدید نموده است. (اَستان قدس رضوی)، شرح اوّل تقریری جدید نموده است. (اَستان قدس رضوی)، شرح اوّل را عوض نموده است. (اَستان قدس رضوی)، شرح اوّل را عوض نموده است. (اَستان قدس رضوی)، شرح اوّل را عوض نموده است. (اَستان قدس رضوی)، شرح اوّل را عوض نموده است. (اَستان قدس رضوی)، شرح اوّل را عوض نموده است. (اَستان قدس رضوی)، شرح او از را عوض نموده است. (اَستان قدس رضوی)، شرح او از را عوض نموده است. (اَستان قدس رضوی) را دو از را عوض نموده است. (اَستان قدس رضوی) را دو از را عوض نموده است. (اَستان قدس رضوی) را دو از را

۳۶ لطایف غیبیه ۱: در تفسیر آیات العقاید که در نوع خود بی نظیر است. (مطبوع).

۳۷ ـ لغز لوامع ربّانی در مباحث عددی (خطّی مرعشی، ش ۷۵۹۱).

۳۸ لمعات ملکوتیة: در رد نصارا و تحلیل کلمات غامضهٔ انجیل (خطّی مرعشی، ش ۷۵۹۱).

**۳۹ لوامع ربّانی**: در تحریف انجیل (فهرست کتابخانه های اصفهان، ص ۱۶۹ میکروفیلمهای دانشگاه، ش ۴۲۰۰. خطّی مرعشی، ش ۲۴۰۰، چاپ شده در دائرة المعارف قرآن، ج ۲، سال ۱۴۰۶).

ولا مصابیح القدس و قنادیل الانس: <sup>۲</sup> به نام تعلیقه قدسیة نیز خوانده شده است، به ظاهر شرح اوّلی مؤلّف است برکتاب تجرید که آراء خفری، قوشجی و دوانی را بطور مشروح مورد بررسی قرار داده است، و به مباحث نبوت و بقیهٔ آن نپرداخته است. این شرح به سال ۱۱،۱۱ پایان پذیرفته است. (فهرست کتابخانهٔ دانشگاه ج ۱۸۷۸، ش ۱۸۷۵ به خطّ مؤلّف).

۴۱ ـ مصقل صفا در تجليهٔ آينهٔ حتّى نما. (مطبوع). ٣

١ ـ چاپ مكتبة الداماد، سال ١٣٩٦.

۲ ـ تمام تراجم نویسان و کتاب شناسان این کتاب و ریاض القدس راکتاب واحدی دانسته اند، و امّا بر اساس نسخهٔ های معرّفی شده از آن، و تطبیق نگارنده، اساسی برگفتار فوق باقی نمیماند.

۳ ـ به اهتمام نگارنده، در سال ۱۳۷۳، طبع گردید.

شرح تقبست

۴۲ ـ المعارف الالهية: شرح حديث «من عرف نفسه فقد عرف رئه . (الدريعة. ج ۱۹۰/۲۱).

۴۳ معراج العارفین: شارح منهج السالکین بحرانی، در مباحث کلامی و مختصری از فقه. (نسخهٔ مؤلف به نزد دانشمند معظّه حاج آقا جعفر میر دامادی، و میکروفیسمهای د نشگه ج ۲۳/۲).

۴۴ مناهج الأخيار ! شرح ستبصار به نام عديات الأخبار "نيز خوانده شده است. (مطبوع).

۲۵ منهاج الصحة: گفتاری فارسی در شطری از صول اعتقاد ت و بخشی مشبع در احکام نماز. (آستان قدس رضوی، ش ۲۱۴۸۸، ۲۱۴۸۸).

**۴۶ منهاج صفوی**: درباره فضایل ساد ت. نگ شنهٔ سال ۱۳ ه ۱. (کندیخانهٔ آستان حضرت معصومه، قم، ص ۱۶۶).

۴۷ النفحات اللاهوتية في العثرات البهائية: پير مون ايراد ت و رده بر شيخ بهايي. (مجلس شوري سلامي ج ۱۸۱/۵ کتابخانهٔ ماکو "به خطّ عاملي، ش ۱۸۵۳، بهايي. (مجلس شوري سلامي ج ۱۸۱/۵ کتابخانهٔ شخصي د نشمند معظّم سيّدمحمّد على روف تي ").

#### شرح القبسات

دربارهٔ این شرح چند لکته قابل تونجه ست:

۱ - این شرح بذیر آنچه که در دیباجهٔ آن آمده به در خواست مؤلف متن. نگاشته شده است. (أمرنی مرّةً بعد اخری و کرّهٔ بعد أولی بأن أتصدی لشرح هذا الکتاب لمستطاب فی أوان حیاته .

۱ ـ چب، س ۱۳۹۹.

۳ ـ شریهٔ جاویدان حرد. ملاً شمسای گبلای و آنار او. بابیر ۱۳۴۰ ش ۲. ص ۴٪.

٤ ـ مفدَّمة علاقه التجريد، ص ٣٨.

مقذمه مصحح

۲- این شرح پس از وفات میرداماد به رشتهٔ تحریر در آمده و لذا شارح در مقدّمه بدان اشاره نموده است. «ثمّ آنی لمّا اقتبست أنوار أفانین العلوم من أضواء كوكب درّی توقد من شجرة مباركة، هو الحكیم العظیم، و آیة اللّه الكریم، باقر علوم الأوّلین و الآخرین، أعلی اللّه درجته فی أعلی العلیین، و حشره مع أجداده المعصومین أطیبین». و در جای دیگر از میرداماد چنین یاد كرده: «أسكنه اللّه علی فرادیس جنانه». ۱

۳ شارح به جهت صعوبت متن كتاب به شرح آن همّت گماشته شده است. «و هو كتاب كريم يتحيّر ممّا فيه من أشعة شموسه و ومضات بروقه أبصار أولى الأبصار، و يهشّ على أسراره المكنونة و ينهش الى أبكاره المخزونة، و يدهش الى لكيه المنشورة عقول ذوى الأفكار».

۴ ـ این شرح بر خلاف نام ۲ آن به تحلیل متسلسل عبارات نپرداخته، و حاوی تعلیقه ها و حواشی کوتاه و بلند بر مواضع مختلف کتاب است، البته در آغاز نوشتار جنبهٔ شرحی بودن آن تا حدّی غالب است.

۵-در این شرح مؤلّف کوشیده است تا پرده از اسرار عبارات کتاب بردارد و لذاگاه به حلّ لغات کتاب پرداخته، وگاه به شرح عبارات پرداخته است. او در مقام شرح عبارات با دقت و کاوشی کم نظیر به احالهٔ مطلب به کتب دیگر پرداخته، و اثری کم نظیر را بیش روی خواننده خود گذاشته است". او همچنین در پارهای از

۱ ـ لازم به ذكر است كه وى در تعليقه ۱۷/۱۸۸ اشاره به حيات استاد در حين نگارش نموده است: «هناك مشاركة رابعة أوردها المصنّف، دام ظلّه».

۲ \_ بنا به جمع عبارات مؤلّف در مقدّمه این رساله «بأن أتصدی شرح هذا الکتاب... ثم رأیت أنّ الأوان ... و الحال حال
 الافتتاح ... « و کتب دیگر او چون العروة الوثقی نام این نگاشته شرح القبسات است.

ب در پارهای از موارد با نقل قول از دو کتاب یک مؤلّف به تناقص گویی وی اشاره نموده و در پارهای از موارد ۳ ـ وی در پارهای آن می پردازد.

موارد كه مطلب به درازا كشيده شده است، تفصيل آن را به كتب ديگر خود همچون العروة الوثقى و مفتاح الشفاء اكحل الابصار في شرح الاشارات، رياض القدس و غيره واگذاشته است.

۶ شارح تمام حواشی مؤلّف را مطالعه کرده و با توجّه به حواشی و افادات وی در صدد شرح آن برآمده است، و لذا هر جایی که از مؤلّف نقل مستقیمی در دست بوده با عنوان «افید» از آن یاد کرده است.

۷- در این شرح، شارح از تمامی آراء مؤلّف متأثّر بوده و همه جا در صدد ابرام نظریات وی میباشد، و از سوی دیگر سبک نگارشی مؤلّف در شارح اثر زیادی گذاشته و شارح با بهره گیری از سیاق نگارشی مؤلّف و بهرهوری از لغات متدوال در کتب او به تحریر شرح همّت ورزیده است، لذا شرح وی نیز گرچه بسان آثار میرداماد دارای تعقید لفظی و معنوی نیست ولی تا حدّی دشوار و پیچیده است.

۸- ظهور آثار شهودی حکمت یمانی مکتب اصفهان و توجه به کشف و آثار اشراقیان در سراسر شرح وی و دیگر کتب او آشکار است. وی در مقام تحلیل مسألهٔ علم خداوند در مقام تمسّک به کشف چنین گوید: «فلا تلمتس من نفسک شیئاً عجز عنه الملائکة المقرّبون و الأنبیاء المرسلون، جاهد و فکّر فی خلوتک، و فرِّغ زوایا قبلک عمّا سواه، یحدث لک فی أثناء الخلوات و توطین النفس علی المجاهدات أنموذج عن علوم الأنبیاء و الملائکة ... اللّهمّ أنت المرجوع الیه و المعقول علیه فی تیسیر هذا الأمر العظیم، و الانزال فی هذا المنزل المبارک الکریم، و أتوا الغافلین من عبادک الی محلّ الشوق الی مثل ذلک العالم و المشتاقین منهم الی مرتبه العشق» ۲.

۱ ـ این اثر مسبوط ترین شرح شفا و مفصلترین نگاشتهٔ مؤلّف آن است.

۲ ـ بنگرید: تعلیقه ۱۲/۹.

مقدّمهٔ مصحح

۹ مهارت و تبحّر شارح در نقل اقوال پشینیان همچون فارابی، ابن سینا و شیخ اشراق، محقّق طوسی، محقّق خفری، دشتکی و غیره چشمگیر، و تتّبع وی در کتب ا مختلف مشهود است. و از سویی علاوه بر نقل مطلب، قدرت تدرّب و تحلیل فلسفی وی در همه جا به چشم می خورد.

۱۰ ـ در پارهای از موارد شارح به تحلیل عبارت متن، بر اساس نسخه بدلهای گوناگون پرداخته، و چنین می نماید که نسخهٔ اصل مؤلّف در اختیار او نبوده است.

### شيوة تحقيق

تصحیح اثر حاضر در دو مرحله انجام گرفته است:

الف: در ابتدا با استفاده از دو نسخهٔ زیر به تصحیح تلفیقی کتاب همت گماردیم:

۱- «م»: نسخهٔ کتابخانهٔ مجلس شورای اسلامی، ش ۱۸۶ طباطبایی، مورّخ ۱۲۷، به قطع وزیری بیش از ۱۴۶ ورق، هر صفحه شامل ۲۵ سطر، عناوین «قال»، و «افید» با سرخی تحریر گشته است. این نسخه به خطّ نستعلیق محمّد رفیع از نسخهٔ میر صاحب امامالدّین علی حکیم، در زمان جلوس جهان شاه بن بهادرکتابت گشته و بنا به اظهار کاتب در پایان رساله با نسخهٔ اصل تحریر مقابله گشته است «قابلته من المنقول عنه».

متأسّفانه نسخهٔ فوق دارای نواقصی است که در چند مورد کاتب موارد نقص را با سفیدی کاغذ مشخّص نموده است. ولی در پارهای از موارد چند برگ از نسخهٔ فوق اسقاط شده است. ۲

۱ ـ در پارهای از موارد از کتب غیر مأنوس فلسفی همچون فاذی، مقاومة السوفسطایین و ... نقل کلام نموده است.
 ۲ ـ عکس این نسخه و استنساخی از آن را فاضل دانشمند، جناب آقای حاج سیّد جمال الدین میردامادی در اختیار حقیر قرار دادند، و للّه درّه.

۲-«ش»: نسخهٔ کتابخانه مرحوم آیة الله مرعشی، ش ۴۲۷۱ غیر مورّخ سدهٔ ۱۱ تحت عنوان قبسات، به قطع رحلی کوچک، دارای بیش از ۲۴۰ ورق، هر صفحه شامل ۱۸ سطر، فاقد نام کاتب و محل کتابت! نسخهٔ فوق حاوی متن انفیست است که حواشی میر سیّد احمد عنوی عاملی با امضای سیّد احمد در حاشیهٔ آن آمده است، در این نسخه حواشی میر داماد بر خلاف نسخهٔ «م» که با آغاز «افید مشخص گشته، با امضای «منه قدّس سرّه» مشخص شده است.

این نسخه درای حشیه های دیگری افزون بر نسخه «م» است که متأشفنه در بسیاری از موارد قابل قرائت نیست. لذا، از این نسخه به عنوان کمک در اس تصحیح بهره گرفته ایم، و اختلاف آن را با نسخهٔ «م» در حد توان درج نموده ایم.

ب: در پی اهتمام مسؤول محترم دفتر نشر میراث مکتوب خوشبختنه به نسخهٔ پاکستان دست یافتیم که با بهره وری از این نسخه، تصحیح کتب در مرحنهٔ اوّل سامان یافت. نسخهٔ فوق دارای مشخصات زیر است:

۳- «ب»: نسخهٔ کتابخانهٔ گنج بخش، ش ۶۳۴، مورّخ ۱۱۰۱ ه.ق. به قطع خشتی، دارای ۴۱۲ صفحه، هر صفحه شامل ۲۲ سطر، به خط شرف لدین نائینی. متأسفانه پارهای از اوراق این نسخه نیز در صحافی جابج شده که در تصحیح حاضر بادقّت در جای خود نهاده شده ست.

این نسخه سال بعد توسط نوهٔ مؤلف صدرالدین محمد ۲ با نسخهٔ اصل مؤلف مقابله شده و تصحیح گشته است. در حاشیهٔ صفحهٔ ۴۱۰ نسخه، در پایان کتاب

۱ ـ در فهرست کتابخانه ج ۲۷۳/۱۱ ـ ۲۷۴ بنا به قولی کتابت آن به قطباندین اشکوری نسبت داده شده. که ب توجّه به حواشی سیّد احمد و هم عصر بودن این دو. این مطلب بعید به نظر می رسد.

٢ ـ وي فرزند عبدالحسيب عاملي صاحب كتاب سدرة المنتهي. عرش الايقال، عرش سماء النوفيق و عيره المت.

مقدّمهٔ مصحح

۷۷

چنین آمده است:

«قوبل مع الكتاب الاصل الذي هو بخط جدّى الشارح الحكيم المتألّه، سيّد تلامذة ثالث المعلمين، السيّد السند، احمد العلوى الحسني، ولم اقصّر في الجدّ و السعي و الاجتهاد في تصحيحه بعون اللّه الحقّ المبين وكتبه بيمناه الدائرة الهالكة الفاسدة، صدرالدين محمّد بن عبدالحسيب بن احمد بن زين العابدين العاملي في غرّه شهر صفر ختم بالخير و الظفر في سلك شهور العام اثنين و مائة بعد الألف».

با این وجود نیز ضبط این نسخه در پارهای از موارد نادرست به نظر می رسیده که با توجه به دو نسخهٔ دیگر اصلاح گشته است. در هر صورت این نسخه همچو نسخهٔ «ش» حاشیه هایی افزون بر نسخهٔ «م» دارد که کلیهٔ این حاشیه ها بر نسخهٔ «م» افزون گشته، و با علامت مربع در جلوی عبارت «قال» مشخص شده است. ا

در تصحیح اثر حاضر پس از مقابله نسخ فوق، با بهره گیری از شیوهٔ تصحیح تلفیقی متن کتاب آماده گشته، و نظر به سهولت استفاده از آن، تمام عبارات متن قبسات که در شرح متن شده با حروف سیاه مشخص گشته، که در آغاز آن با علامت کروشه، شمارهٔ صفحه و سطر نسخهٔ چاپ مؤسّسهٔ مطالعات اسلامی درج شده است ۲.

در اثر حاضر یک رسالهٔ مختصر از نویسندهٔ کتاب در شرح رباعی میردامان «عینان عینان ...» بر اساس تنها نسخهٔ آن درکتابخانهٔ مرکزی دانشگاه تهران، بخش کتب اهدایی امام جمعهٔ کرمان، به شمارهٔ ۶۵ در حواشی کتاب در ذیل همین شعر

۱ ـ از این نسخه با رمز P و از نسخهٔ «م» با رمز M و از صفحهٔ روی آن با نشانهٔ A و از پشت آن به B تعبیر شده که در پی آن شمارهٔ برگهٔ نسخه درج شده است.

بی در سخه کارنده بر خلاف شیوهٔ تصحیحی متداول در صدد استخراج تمام نقل اقوال این اثر بر نیامده ام، چه این که در نسخه مصحّع قبسات نیز چنین شیوه ای اعمال نشده است، ولی در موارد ضروری که با کاستی نسخ اساس یامتن و یا ... مصحّع قبسات نیز چنین شیوه ای اعمال نشده است، ولی در موارد ضروری که با کاستی نسخ اساس یامتن و یا ... روبرو بوده ایم مأخذ نقل قول را مشخّص ساخته ایم، و استخراج تمام منابع اقوال را به جاب بعد که به ضمیمه متن قبسات است وا نهاده ایم.

القبسات القبسات

آمده است.

نظر به اینکه ارائه فهرست مطالب برای چنین کتابی بطور دقیق میسر نیست، با ارائه فهرست مطالب اساس عناوین «ومضه» ها و «ومیض» ها فهرست تلویحی این شرح پیش روی پژوهشگران قرار گرفته است.

در پایان بر خود لازم می دانه که از استاد فرزانه و دانشمند جناب آقای دکتر مهدی محقق که تشویق و همتشان فرا راه طبع این اثر بوده کمال امتنان را داشته باشم، و نیز از فضل ارجمند آقای اکبر ایرانی مسئول دلسوز دفتر نشر میراث مکتوب که در به دست آوردن نسخهٔ پاکستان سعی وافری نمودند، و دوست دانشمند آقای علی اوجبی که با ارائهٔ راهنمایبهای لازم و خدمات تحقیقی در بهبودی این اثر، سعی بیغی نمودند، تشکر بنمایم.

حامد ناجی اصفهانی ۱۳۸۴/۸/۱۵

۱ - لازم به ذکر است که، متاسفانه در چاپهای مکرّر قبسات فهرست مطالب آن ارائه نگردید که امیدواریم این فهرست جای خالی آنرا پر کند. در این اوان بیز فهرست ناقصی از قبسات در ذیل کتاب حکیم استرآباد، میرداماد، ص ۲۳۳ می ارائه گشت که فاقد فهرست پارهای از فصول کتاب و در بردارنده مطالب آن تا صفحه ۱۴۲ می باشد.

تحان التوسيدة واسى مقال تصرارباك المخربة محدوام العقل بينين وة والديك المنطق والمم الجراب قالي المراج المراجع التربي الماليات المورث فالمرافع المراجع المر المترج الذمرى وكليز البللان الذات واستشيال ورالوجود الذي جت المصلة الما فالخذوالمفام الخود رجوائك فوارمن وورث في ممود والمام معب ماحب واليرلوكسف العظاما الزدوت معينيا والبالعظام العياء لمخلاف العطعي ولله يتراككري على جيع الراكم الملع المجرمي افت الساء وبخم العلم ف بسيط العنرا، صلواية كأبرا ما ما معدو على الذي المناع المناع المناع عن ما أحل من الما المناكم على ا الموافقة ألقركة ومعتهما لطاهرون ولفتكنينا فى الابورس مبدالن والابض مريها عبادى لمتالحون مربمل على على العالى المالي ا الولاير بعدما مقدان تدابوا السوة وانقضى معاملة مذحاحدا لنرجحوة الربعن ردسه من كلمبتنى الله المعديل منتول اللفتانين ولعج المهين المدحررس العف احمين بي العادي العلوى ال شاعق المعرض الشيخ من العطيد التيكل طيار ومرادت المصيره اعجب من العصوم حركه كل سائر سيماما في شاعق كذا بالنسات العلى وعري وطيية اصلها ثابت وفزعها فيالسمادس توعيات مذوسية اليمطاف دمود المحكم العاليه واشادات مكونه الماربكوزالفلسفرالمتعاليريكا دريهايض ولوالميسدناد بورعل بوديد والمقلود

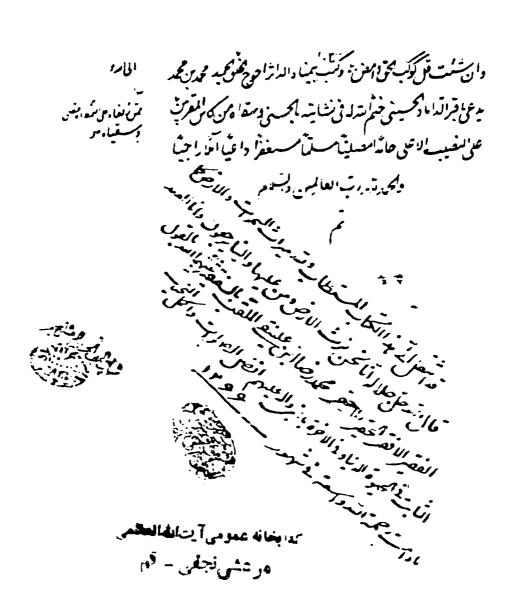
آلمناخاة يظمل الصق بأبيرة يجذ أرب الكلام بعدا وأفرط أرغيدا حراصادلمها نعدر عالمع المعترف المنابر وتوثيب بن الزعر وتياللكمت فالمت التامران المنظالة المستمقل الماسيالي وتناليد والمناوسة المالية والمان المواكرة فأفي فيدآ لمؤلخاه باحاليا ومناعلة بين الوي والإعاء المعال عَلَمُ مِنْ مِنْ الْمُولِدُ إِنْ مِن الْمُهُمُ لِي مُن مِن مِن مِن مِن مِن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ فلآث يتأنيفلينال يتغيظ فالهوي التكانية ويعظم الدالطفام فأباليفام العام المناس بالمريد الزقت يف عن الشخ الربع يُلْي ورث المؤب يكي ورث المناع ثَابِكُهُمُ الْمُعَاطِنُونِ لَمِنْ الْهُومِيَّالِهُمْ رَبِّرَالمَانِ الْمَعْمَا وَمُؤْمِنَةُ المعْلَيْ الْمُخْوَانَة أفقدا عالمين منا الكورامية المنام والخان المناب المناب المناب المناب المناب المنابع ال من اعض المنسيرون الدسيل مع حريرا المحدث طار الماء سورا را ديد المدور عرا والمكور تنام لتختمه ويترخذ في من مواد المانين والمانية المربع المربعة المربعة المربعة المربعة المربعة المنافقة معزات للانتياد إصنب على المتعاضين الفلفيزة وسواق افايود الملوالوالبسك ثال المطروني مع ين حسنامات المحرين الاطالبي جع إينون وفع فع الحبيدود وهولمترفي المعن عي العوم عي وقال الجوهر عافي العصاح المعن على العينون والم المناع والافانه والاسافية فعل فالمالي المالية وطرة والمتعمد إيناك النعنا لاعنما بعوالجار تزكت باللفظ واعلى للسنتن معترا والكاكنا ألعين وافاجن لملاعسني مستهد ليوني للالعق المرهل في حديثر وفي هطيت التلحيكاء بالافايق والتن وبينه ماميد مكون وعالال اوالعتاب العكل والم التهدوا به قاوي بالفرون تأت ابينا مشلم في الذبية الكاللة ولا الكالية ويروا للوات ووانبه بأميح الته اجت والالمقاذي في المؤند الحراب للحالي للم وأمتاطب كلامل جبرعوا أج علط لفتاس وحده نعتل لمدا لطنزلي تبيث لمهذال مزايكانكمون امالهكا إوعاء وخوترم الكالط يعلى للوسون الموسا

## کما بطاله عدو میآیتالذانطلام هر عشی نجفی ـ قم



كبسم متدا زحم إزحيم

من تعنا در المال المسلمة عنود المهيئ الحرد و حاجل تحق مرجوة والفعالي المين المنظمة المرافعة المرافعة



الورقة الأُخيرة من نسخة ﴿ شُ ﴾

# بسالد الرار الرحسم

خيركلام نسب اصى بالتوصية وأنبي مفالتب ارباب تمني يدحدون بالعفار فليفي مار النغنس وطعه مخرات فالخاصيح الموجودات من العال رّالنورة والسافلا ليكيانه من ويحوالعدم الصريح الدبيرى وظلمة البطنان الذاء وليسسية الما نورالوج والذى خصر برل المصعف بلوا وأنحد والمقام كحود وحبل تستالوا مُمن دوندادم وذربت في يوم مسود وامره بنسب مساحت راية لوكشف الغطأ ماازدوت لقيئا والوالعظام النيء لحد فيذالعظ ونيا بية الكرى على مبع الرايا واللِّلع الومن انت السياء وبحرُ الطَّلُوعُ بسيط الغيراء صلوات المدعد وعلى ربعد وعلى الذي لايتناس عالد نتناب حث قال حرض فأل قل اسالكعلداح الدللودة في العظ وجم عرّة الطاهرون ولعدكت في المرور مر بعدالذكر أن الدرض برشا عبادى العبالي نام على على علوالاعلا علوه أمسنام سموات المعال قداعظ وفائح الواب الولاية معرماً إنسدالواب النبوة وانعضي معانه مرحا جالتعرضوة المتغن دالتمرعن كالمبتنى المآ لتعسس فيغول وللغناب واحوج المروس الدمحد بالغزاحدين ديراين ويالعنوكان شابق العوف اشخ مز ان يطراب كل بي ووراد ف البعرة الحجب من ان كوم حول كل سائر سي ما في شامي كر الف ت العلى وبهوكت وطيعة اصلها أب وفرعها في السماء من تلوى تدوية ا إمطاب رمود المحكة العالمة وات 5 ت ملكونية الامارث كنوز الفلسف اكتما لية یکا وزینها لیفی لو دهمیست ، اور عانورمیدی العدلنوره من لیف و تم ای لامت البزراة نبن العدم لفضنه وقضيضها واصات توائين اقى رالفنون بأسرفا مركه و فروعها من اضواء كوكب ورى توقد من تبح و مساركة بوالحكم العظيم وآية العدائديم م وعد مالاولين والأحرى اعلى المدور حت في العلمال وحسم المواده : المعصومان الاطبيعي والنب باراس قب تصحية الملكة ي وبرطويل وم طلب من خذوات ملازمة البهية في اوان لدارسة وغرة من أمَّد بعيد ورمان لم مَدْ قصيم ف مدّ انف ذا نقدمة الرّوت م ع ونهاية الطافدا لملكة الرُّ لاتعد ولا كحص اليّ وألا إلا قد خلت معاروالعربوت وموارفه الكويترمن خلت ملكوته والماف تالفي الانه و نقدات مد و مرام صنيانه و صراط المستعم وا فقد المبين مع اللمه باله و قرطت

ئەب-

ر دهدی مارح: مرسد جهدای دای ر عوری می دل در شکرد مطرم مردا در ده

721

ورسم وراكوندان الدرمن عمادهم الأسع الدما وم الألذ اما ف الماعمس لا وسيغ على مندد الأمفروع الغرع الاول لي مرل النات الدما لوح للمعن ومداتع الاما لوح لل خذا سرل على أرءم حكم الأبرح وبدارل على الم معدقط بالاجتباد الوع اللاتم كنفأة The state of the s ساس بهده الاست العلم العصف المعنى المعنى المعنى المعنى العلم المعنى العصف المعنى العلم المعنى العلم المعنى العلم المعنى العلم المعنى العلم المعنى العلم المعنى المع ر . زجر الصابر بهذه الآم فقالوا ول مهزالتعطان علايس ما حكم الاياعل -The state of the s

شرح القبسات

### الديباجة

## بسم الله الرّحن الرّحيم

خير كلام اقتبسه أصحاب التوحيد، و أبهى مقال قبسه أرباب التجريد، حمد واهب العقل، و مفيض الحياة، بارئ النفس و مُلهم الخيرات، فالق أصباح الموجودات من العاليات النورية و السافلات الكيانية من ديجور العدم الصريح الدهري و ظلمة البطلان الذاتي، و ليسيّته الى نور الوجود الذي خصّ رسوله المصطفى بلواء الحمد و المقام المحمود، و جعل تحت لوائه من دونه آدم و ذريته في يوم مشهود، و أمره بنصب صاحب رآية لو كشف الغطاء ما ازددت يقيناً ، و آله العظام النجباء لخلافته العظمى، و نيابته الكبرى على جميع البرايا؛ ما طلع النجم من أفق السهاء، و نجم الطلع في بسيط الغبراء ، صلوات الله عليه و عليهم بعدد علمه الذي لايتناهى بما لايتناهى، حيث قال جلّ من قائل: ﴿ قُلُ لا أَسأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجراً اللهُ المَودَة في القُربي ﴾ و هم عترته الطاهرون ﴿ وَ لَقَدْ كَتَبْنًا في الزَّبُور مِنْ بَعدِ الذّي أَرْ النَّالُونَ ﴾ أو هم عترته الطاهرون ﴿ وَ لَقَدْ كَتَبْنًا في الزَّبُور مِنْ بَعدِ الذّي أَرْ النَّا اللهُ عَلَيْهِ أَجراً اللهُ المَودَة في الضالِحُونَ ﴾ أو هم عترته الطاهرون ﴿ وَ لَقَدْ كَتَبْنًا فِي الزَّبُور مِنْ بَعدِ الذّي أَنَّ الأرضَ يَرِثُها عِبادِي الضَالِحُونَ ﴾ أو هم عترته الطاهرون ﴿ وَ لَقَدْ كَتَبْنًا فِي الزَّبُور مِنْ بَعدِ الذّي أَنَّ الأرضَ يَرِثُها عِبادِي الضَالِحُونَ ﴾ أ

على على علو الأعالي علوه سنام سموات المعالى قد اعتلى

۱ ـ اشارة الى حديث: «آدم فمن دونه تحت لوائي يوم القيامة». راجع: المسند، ج ۲/۱۸، ۲۹۵ و السنن للدارمي، ج ۲/۲۱.

٢ ـ منقول عن يعسوب الدين علىّ بن أبي طالب، راجع مشارق أنوار اليقين، ص ١٧٨.

٣ ـ الغيراء: سنة غيراء أي جدبة. ٢٣ .

٥ ـ الانبياء، ٥ • ١. ب: + شعر.

و فاتح أبواب الولاية بعد ما قد انسدّ أبواب النبوّة و انقضىٰ معانده قد جاحد الشمس ضحوة ألم تغن ردّ الشمس عن كلّ مبتغیٰ

أمّا بعد، فيقول أقلّ المفتاقين و أحوج المربوبين الى رحمة ربّه الغني، أحمد بن زين العابدين العلوي «انّ شاهق المعرفة أشمخ من أن يطير اليه كلّ طائر، و سرادق البصيرة أحجب من أن يحوم حوله كلّ سائر» أ، سيّا ما في شاهق كتاب القبسات العُلى، و هو كشجرة طيبة أصلها ثابت و فرعها فى السماء "، من تلويحات قدّوسيّة الى مطالب رموز الحكمة العالية و اشارات ملكوتية الى مارب كنوز الفلسفة المتعالية، ﴿ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ وَلَوْ الْحَكَمة العالية و اشارات ملكوتية الى مارب كنوز الفلسفة المتعالية، ﴿ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ وَلَوْ الْحَكَمة الْعَالِية و اشارات ملكوتية الى مارب كنوز الفلسفة المتعالية، ﴿ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ وَلَوْ

ثمّ اني لمّ اقتبست أنوار أفانين العلوم بقضّها و قضيضها ، و أمّهات قوانين أقمار الفنون بأسرها، أصولها و فروعها من أضواء كوكب درّيّ توقد من شجرة مباركة ، هو الحكيم العظيم، و آية اللّه الكريم، باقر علوم الأوّلين و الآخرين \_أعلى الله درجته في أعلى العليين، و حشره مع أجداده المعصومين الأطيبين \_ و آنست ناراً من قبسات صحبته الملكيّة في دهر طويل، واصطليت من جذوات املازمته البهية في أوان المدارسة و غيره في أمد بعيد و زمان مديد قصير ١١، مع غاية إشفاقه القدسية التي لايتناهى على، و نهاية ألطافه الملكيّة التي لاتعدّ و لاتحصى الى، و لمّا رآني قد اختلست معارفه اللاهوتية و عوارفه ألملكوتية من خلسة ملكونه و ايماضانه و تقويم ايمانه و تقديسانه، و نبراس ضيائه و

١ ـ اشارة الى ما قاله الفارابي في رسالة زنون، ص ٨ نقلاً عن أفلاطون: «انّ شاهق المعرفة أشمخ من أن يطير ...».

٢ ـ الشاهق: المرتفع. ٣ ـ اقتباس من سورة ابراهيم، ٢٤.

۴ ـ النور، ۳۵.

٥ ـ قض : صغار الحصى، يقال: جاء القوم قضّهم، أي جميعهم.

٦- قضيض: جميع. ٧ - اقتباس من سورة النور، ٣٥.

۸ ـ اقتباس من سورة طه، ۱۰.

٩ - اصطلیت: استدفئت.

<sup>•</sup> ١ ـ الجذوات: جمع الجذوة أي الجمرة الملتهبة.

۱۱ ـ ب: زمان غير مديد.

صراطه المستقيم و أفقه المبين ا، مع علمه بأني قد أحطت /MB1 خبراً بما في غيرها من الاشارات و النجاة و الشفاء من الخبايا على نمط سديد، و علم أني ممن له قلب أو ألتى السمع و هو شهيد المرني مرّة بعد أخرى، و كرّة بعد أولى بأن أتصدي لشرح هذا الكتاب المستطاب في أوان حياته \_أسكنه الله على " فراديس جنانه أ\_وكنت معتذراً عنه من حيث علائق الزمان و عوائق الدهر الخوّان.

ثمّ رأيت أنّ الأوان لا يخلو عن طوارق الحدثان و بمقتضى حكمه يجب الاتيان، فتصدّيتُ له، و هو كتاب كريم يتحيّر ممّا فيه من أشعّة شموسه و ومضات بروقه أبصار أولى الأبصار، و يهشّ على أسراره المكنونة و ينهش الى أبكاره المخزونة، و يدهش الى لآليه المنثورة عقول ذوى الأفكار. أيّها العلماء القدّيسون المتألّمون لَعليّ آتيكُمْ بِشهابٍ قَبَسٍ مِنْها لَعلّكُمْ تَصْطَلُونَ. ٥

فيض روح القدس ار باز مدد فسرمايد ديگران هم بكنند آنچه مسيحا مىكرد<sup>7</sup> و الحال حال الافتتاح و الآن آن الانشراح، و التوفيق من الله فالق الأصباح.

## [1/1] قال: الواحد الأحد

أقول: الواحد اشارة الى ننى الشريك، و الأحد الى ننى الأجزاء المعنوية و العقلية، و الصمد الى تقدّسه عن الماهية و الانيّة، بل عن زيادة صفاته على ذاته تعالى، و يعبّر عنه بننى الكثرة مع الذات، كما يعبّر عن الأحد بنني الكثرة في الذات.

. عن المناعي؛ لأنه لو كان له عناه الصمد المصمت لغةً، هو ما لا جوف له، فيناسب معناه الصناعي؛ لأنه لو كان له ماهية لكان له جوف؛ فتدّبر!

١ - «خلسة ملكوته... أفقه المبين» هي أسماء كتب السيّد الدامّاد، في تبيان المعارف العقلية.

٣ ـكذا في النسخ و الظاهر انَّ لفظة على زائدة.

۲ ـ اقتباس من سورة ق، ۳۷.

۵ ـ اقتباس من كريمة نحل، ٧. ب: + شعر.

۴ ـ ب: جنّاته.

٦ ـ راجع: ديوان حافظ، ص ٨٨، ط انجوى.

### [١/١] قال: المهيمن

أقول: اسم يتضمّن أسماء ثلاثة من الأسماء الحُسني، و هو العزيز و الغالب و العليم.

### [۲/۱] قال: و اصطفاه من رسيل الرسيل.

أقول: رسل بفتح الراء و السين، أي شديد /PA2/التفوّق، كذا في النهاية <sup>1</sup>.

### [7/١] قال: فابتعثه بالذكر المحفوظ.

أقول: المراد بـ «الذكر» القرآن الجيد و بـ «المحفوظ» المصون من تـ طرّق التـغير و الانحراف اليه. و فيه نوع اقتباس من كريمة ﴿ إِنّا نَحْنُ نَزَّلنا الذِّكْر وَ إِنّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ ٢ و ذلك على خلاف ما عليه أمر سائر الكتب السهاوية لتطرّق الانحراف اليها.

ثمّ انّه لمّا كان معجزاً لبلاغته و فصاحته، كما تقرّر في موضعه، قال رحمه الله عليه: «فابتعثه بالذكر» أى جعله مبعوثاً متلبّساً بالقرآن الكريم، المعجز بآياته، المفصح عن القصص الماضية و الآتية و الأحكام و أصول الحكمة المتعالية على أبلغ وجه و أسبغ "بيان.

## [٣/١] قال: و المقام المحمود.

أقول: المراد بالمقام المحمود هو الشفاعة الكبري.

## [۴/۱] قال: في الشياهد و المشبهود

أفعد: رام بـ «الشاهد» يـوم الدنـيا و العـصمة فـيه عـن الخـطايا و الزلات، و بـ «المشهود» يوم الآخرة و العصمة فيه عن الأهوال و العقوبات.

١ ـ أى كتاب النهاية لابن اثير، ج ٢٢٣/٢.

٢ ـ الحجر، ٩.

٣ ـ م: أبَلغ.

## [٧/١] قال: أن أجبهه.

أقول: «من الجبه، و هو الاستقبال بالمكروه. و أصله من أصابة الجبهة، يقال جبهته اذا أصبت جبهته.» كذا في النهاية ا

### [١/٢] قال: عن مُحيّاه.

أفيد: المحيّا كالحُميّا /MA2/ جماعة الوجه أو حَرُّه ٢، قاله في القاموس ": «حَرُّ الوجه ما بدا منه»، و في أساس البلاغة أ: «اشتدّ شوقي الى مُحيّاك، أى الى وجهك».

### [۴/۲] قال: جدلية غير برهانية

أقول: أشار به الى أنّ الشيخ الرئيس ماحصّل حدوث العالم الله بطريق الجدل، و ماتيسّر له تحصيله من مسلك البرهان كما تيسّر له طاب ثراه، فتدبّر!

## [٧/٢] قال: ومضات و وميضات

أفيد: ومض البرق ومضاً، اذا لمع لمعاً خفياً غير معترض في نواحى الغيم، و ومض وميضاً و أومض ايماضاً اذا لمع لمعاناً بيّناً معترضاً في نواحي الغيم و فضاء الجوّ.

و في اصطلاح هذا الكتاب كلّ ما لم يذكر بعد، لا هو و لا مباديه القريبة، المستبين هو منها، فهو «ومضة».

وكل ما يستبين بتحديق النظر في الفصول السابقة من غير افتقار الى تمهيد مستأنف، أو في يكون بسطاً و تحقيقاً للفصل السابق أو دفاع شك و ازاحة وهم عنه، فهو «وميض».

٢ ـ قاموس اللغة، ج ٣٢٣/۴.

ع \_أساس البلاغة، ص ١٠١، مع اختلاف يسير.

١ ـ قارن: النهاية، ج ٢/٢٣٧.

٣ ـ المصدر السابق، ج ٧/٢.

# القبس الأوّل

## [٢/٣] قال: المعنى الذي

أفيد: تلخيص كلام الشريك أنّ للممكن، في عالم الامكان عدماً على أنحاء ثلاثة: الأوّل: العدم الذي هو الليس المطلق في مرتبة الذات بحسب طباع الامكان، و هو لكلّ ممكن الموجود حين وجوده.

الثاني: العدم المكمّم الزماني في حدّ متايز لحدّ الوجود، و هولكلّ حادث زماني من حيث هو حادث زماني قبل زمان وجوده.

الثالث: العدم الصريح الدهري قبل الوجود، قبليّة عير مكمّمة، /PB2 هولكلّ كائن في مادّة قابلة من حيث هو متعلّق الصنع.

و شيء من المعنيين الأوّلين ليس هو العدم المقابل للوجود.

أمّا المعنى الأوّل، فلأنّه يجامع الوجود في الواقع، ويسبقه بحسب مرتبة الذات سبقاً ذاتياً. و أمّا المعني الثاني: فلأنّه في زمان متائز لزمان الوجود، و من شرائط التناقض في

الزمانيات وحدة الزمان، فاذن انّما المقابل للوجود هو العدم الصريح الذي لن يتصوّر فيه حدّ وحدّ، و لن يتميز فيه حال وحال.

و اذا تقرّر ذلك ظهر أنّ للحدوث معانِ ثلاثة بحسب أنحاء العدم الثلاثة:

الأوّل: كون الوجود مسبوقاً بالليس المطلق في مرتبة الذات مسبوقية بالذات، لا مسبوقية انفكاكية، و هو المسمّئ بـ «الحدوث الذاتي».

الثاني: كون الوجود بعد العدم الزماني بعديةً مكمّميةً انفكاكيةً، و هـو «الحـدوث الزماني».

الثالث: كون الوجود بعد العدم الصريح بعديةً انفكاكيةً غير مكمّمة.

و أحق مايسمى به «الحدوث الدهري» و اخراج الأيس من الليس المطلق اذا لم يكن العدم الصريح المقابل للوجود، قد مكّن تمكيناً أصلاً، بل كان الوجود حاصلاً على الدوام من تلقاء الفاعل فهو «ابداع» و هو أفضل أنحاء التأثير، و اذا كان بعد العدم الصريح المقابل الممكن تمكيناً فهو «صنع واحداث» في الدهر، و هو ايجاد قصير مستأنف و لا يتعلّق الا عم عتنع التكوين لا عن مادة.

فاذاً الحدوث الزماني و الحدوث الدهري مختلفان بالمفهوم بحسب المعنى، متلازمان في التحقّق بحسب المستنكرين لحدوث التحوين. فهذا مذهب المستنكرين لحدوث العالم من الحكماء. و على هذا السبيل كلامه في الاشارات، فليعلم!

## [۱/۴] قال: و لو مكّن العدم ...٣

أفيد: و لا يكون هو الآ العدم الصريح، المقابل للوجود الواقع في متن الأعيان ضرورة أنّ العدم الزماني في الزمان القبل لا يقابل الوجود في الزمان البعد، و في الزمان البعد لا يتصوّر و قوعه أصلاً حتى يتصوّر طرء بطلانه و تجدّد ارتفاعه؛ لأنّ الزمان البعد هو زمان

۱ ـ م، ش: ـ و.

۲ ـ ب، ش: عن.

٣ ـ هذه التعليقة وردت في النسخ بعد تعليقة [۴/۴].

الوجود، فكيف يتصوّر وقوع العدم فيه، فاذن انّما يتصحّح الفرق بين المكوّن و المبدع بالمسبوقية بالعدم، و عدمها بحسب العدم الصريح في الدهر دون العدم المكمّم الزماني، ﴿ فَلاٰ تَكُونَنَّ مِنَ الْجَاهِلِينِ ﴾ ! ٢

### [۴/۴] قال: بل /MB2/ مقابلاً

أقول: أى بالقياس الى التقييد بكونه مقابلاً، أى يكون ساذجاً بالقياس الى هذا التقييد بكونه مقابلاً."

### [٥/۴] قال: فالحدوث بالمعنى الذي ...

أقول: لاخفاء في أنّ الشيخ الرئيس لم يقيّد ما وقع عنه /PA3/ بقوله: «ليس مطلق عقابل»، كما قيّده به في قوله: «بل بعد عدم مقابل» الى آخره، حيث انّ الأوّل يرجع الى العدم الذاتي، و هو الليس نظراً الى ذات بحيث ما له من الامكان، و هو لاضرورة الوجود و العدم، فلايقابل الوجود، و ذلك بخلاف الأخير، حيث انّه عدم للكائنات العلويّة في مرتبة هيولياتها، و من البين أنّ ما يقابل الوجود في تلك المرتبة هو العدم فيها، و رفعها بالنظر اليها، و الامكان ليس رفعاً للوجود، بل لاضرورة، فلذا ما قيّده بالمقابل كما قيّد هذا به، و للكائان ذلك العدم هو الليس المقابل للأيس في مرتبة القابل وصفه بالخاص.

ثمّ انّ هذا العدم قد منع عن حريم الابداع، لأنّه لو مكّن هنالك لكان المبدع كائناً مسبوقاً بمادّة على ما لا نبّه عليه بقوله: كان تكوينه ممتنعاً الآعن مادّة. وكان سلطان الابداع الذي عبّر عنه بالايجاد ضعيفاً لصيرورته تكويناً لا ابداعاً، فيكون ضعيفاً لسبق المادّة

٢ \_ الأنعام، ٣٥.

۴ ـ ش: - من،

٦ ـ ش: كما.

١ ـكذا و في سائر الموارد.

٣ ـ ب: ـ قال: بل ... مقابلاً.

٥ ـ م: المقابل.

عليه، فيكون محتاجاً عليها قصيراً لكونه مسبوقاً بالمادّة مستأنفاً، أى حادثاً بالنظر الى القابل، فيكون ممتنعة البعدمين ذاتي، نظراً الى ذاته و هو الليس المطلق، و عدم نظراً الى القابل، على ما سنح لي في حلّ هذا المقام.

و أمّا تمكين العدم الغير الزماني الانفكاكي على ما عليه القائلون بالقدم يوجب المادّة على ما أشاراليه \_طاب ثراه \_ في الحاشية السالفة بقوله القدسي: «فاذن الحدوث الزماني» الى آخره بما حاصله: انّ الحوادث الزمانية مسبوقة بأعدام زمانية، و لكنّها بالقياس الى بارئها الحقّ، المتعالى عن الدهر و الزمان مسبوقة بنّة بعدم خارجي انفكاكي غيرزماني و لا آني، لخروجه عن جملة الزمان؛ بل الزمان مع ما فيه من أوّله الى ساقته كَبرّة م عند أحدنا، بل لانسبة؛ فلله المثل الأعلى " في السموات و الأرض، و كلّ حادث دهري عند هؤلاء الجاهير فهو حادث زماني، لأنّ من الموجودات الأبداعيات السرمدية و الكائنات الأزلية من الأجرام العلوية.

و أمّا عندالمصنف قدّس الله تعالى سرّه، و نوّر في سهاء القدس بدرَه ان الحادث الدهري أعمّ من الحادث الزماني، فلو مكّن العدم الدهري تمكيناً لا يكون تكوينه عن مادّة، كما في العقول / MA3/ المقدّسة، حيث انّها مسبوقة ببارئها الحقّ في متن الواقع، متخلّفة عنه تخلّفاً غير مكمّم، و مع ذلك لا يكون تكوينها اللّ عن مادّة، و لا يكون سلطان الا يجاد الابداعي ضعيفاً.

ثمّ لا يخفى أنّه يصحّ تقريره على ما عليه المصنف عمن حدوث العالم، بأنّ المراد بقوله: «في مادّة»، أى في صورة من الصور /PB3/، و هو الابداعيات، وكان سلطان الايجاد ضعيفاً قصيراً ٥ من حيث حدوثه و عدم دوام و أزليته، فليتدبّر!

٧ ـ ش: كثرة.

۴ ـ م، ب: ـ المصنف.

۱ ـ کذا.

٣ ـ اقتباس من سورة «النمل»، ٦٠.

۵ ـ ش: ـ قصيراً.

#### [١١/۴] قال: و الليسية بحسب نفس جوهر الماهية.

أقول: لا خفاء في أنّه \_طاب ثراه \_ لمّا ذهب الى أنّ متعلّق الجعل و التأثّر هو نفس ذات الشيء و سنخه على ما عليه الاشراقيون من الجعل البسيط، فيكون متعلّق الايجاد هو نفس نفس ذات الشيء و جوهره، و يعبّر عنها بالتقرّر تارةً، و الفعلية أخرى، و هو متقدّم على الوجود لانتزاعه عليه.

ثمّ انّ ما يقابل الأوّل هو البطلان، و ما يقابل الثاني هـ و اللـ يسية التي لا ضرورة الوجود و العدم و البطلان، لا ضرورة الفعلية و اللافعلية و التقرّر و اللاتقرّر؛ فقد جـ عل البطلان في مقابل الفعلية و الليسية في مقابل الوجود على ترتيب اللفّ؛ تفطّن فـ انّه مـن دقائق مسائل الحكمة الحقّة المتعالية!

ثمّ ان تقدّم مرتبة تقرّر الشيء على وجوده بالذات لانتزاعه عنه، و المنتزع متأخّر عن المنتزع عنه، و قد يعبّر عنه بالتقدّم بالماهية؛ لأنّ الماهية و الذات المستندة الى الجاعل تتقدّم على وجودها الاثباتي الانتزاعي على ما حقّقه ـطاب ثراه ـ في غير موضع من مصنّفاته الحكمية.

و الحاصل: أنّ التقدّم بالذات على أقسام ثلاثة:

تقدّم الجاعل التامّ على مجعوله، و يعبّر عنه بالتقدّم بالعلّية.

و تقدّم أجزاء الماهية عليها.

و تقدّم الماهية على وجودها. وجمهورالمتأخّرين عن هذا لني غفلة عن ا نصّه.

#### [١٢/۴] قوله: أليس من المستبين

لا يخنى عليك أنّ ما سنح ٢ فكري القاصر و ذهني الفاتر في حلّ ما وقع من ٢ الشيخ

۲ ـ ب: سمح،

١ ـ م، ش: من.

هيهنا، و قد عرضتُ على أستاذي المعلّم ـقدّس اللّه تعالىٰ روحَه و زاد في سهاء القـدس فتوحَه ـو قد فصّلناه في كتابنا العروة الوثقیٰ فی شرح الهیات كتاب الشفاء، فـجدیر بـنا لوأشرنا الیه هیهنا.

فنقول و بالله التوفيق، و بيده أزمّة التحقيق: انّ المحدّث على أقسام ثلاثة: مبدع و مكوّن و مخترع، حيث انّه لايخلو:

امّا أن يكون مسبوقاً بليس مطلق دون مادّة و مدّة.

و امّا أن يكون مسبوقاً به مع كليهما.

أو مع الأوّل منهما.

فالأوّل هو الأوّل، و الثاني هو الثالث كالحوادث الزمانية، و الثالث هو الثاني و هو الأفلاك مع ما فيها، و النفوس الجرّدة المتعلّقة بها من الملائكة الجسهانية. ثمّ انّها لمّا لم يكن مسبوقةً بمدّة و ان كانت مسبوقةً بمادّة مخصوصة فتشارك المبدعات في عدم استيجاب الزمان، على ما نبّه عليه الشيخ بقوله /PA4/: «ثمّ المحدث بالمعني الذي لايستوجب الزمان لا يخلو امّا أن يكون وجوده بعد ليس مطلق.» اشارة الى المبدعات من العقول المقدّسة و الملائكة الروحانية /MB3/ التي لاتعلّق لها بمادة و مدّة مطلقاً، بل تكون مسبوقةً بايس مطلق، و هو الحدوث الذاتي الذي يعبّر عنه بالامكان، أي لا ضرورة الوجود و العدم، و انّا وصفه بالاطلاق لأنّه يستوعب ما في ساهرة الامكان و بقعة الليس و البطلان من المكنات مطلقاً مادّياً أو غير مادّي؛ و أيضاً انّه يجامع وجود الشي و عدمه.

ثم قال: «أو يكون وجوده بعد ليس غير مطلق "، بل بعد عدم مقابل خاص في مادة.» اشارة الى المكوّنات كالأفلاك مع ما فيها و النفوس المتعلّقة بها، حيث أنّ لها عدماً في مرتبة هيولياتها لكونها مسبوقةً بها، و انّما وصفه بعدم الاطلاق لعدم شموله للمفارقات

٢ ـ بلقعة.

١ ـ الساهرة: الأرض، و قبل وجهها.

٣ ـ ش: سابق.

الصرفة، بل وصفه بالخصوصية على ما قال: «خاص».

ثمّ لا يخنى أنّ الشيخ لمّا ذكر هيهنا المبدع بمعنى أن لا يكون مسبوقاً الّا بليس مطلق، فيشمل جميع العقول المقدّسة و هو ما عليه عوامّ الحكماء، قال: «لا تناقش في الأسهاء»، بل الحقّ عنده ما لا يكون مع ذلك مسبوقاً بغير الفاعل الحقّ من دون شرط مطلقاً، فلا يشمل الا العقل الأوّل دون غيره في السلسلة الطولية، و جميع نظام الوجود في السلسة العرضية.

قال الشيخ في رسالة المبدأ و المعاد: «أمّا الحكماء فيعنون بالابداع ادامة تأييس ما هو بذاته ليس ادامة لا يتعلّق بعلّة غير ذات الأوّل، لا مادّة و لا آلة و لا معين و لا واسطة». ثمّ قال: «و ظاهر أنّ هذا المعنى أجلّ من الفعل». ثمّ قال: «و اذا نسبت العلّة الأولى الى الكلّ معاً كان مبدعاً، و اذا نسبت بالتفصيل لم يكن مبدعاً لكلّ شيء بل ما لا واسطة بينه و بينه»، انتهى الم و صريح في المدّعى.

### [۲۳/۴] قال: الداخل في جنس الامتداد ...

أقول: نظراً إلى الزمان بمعنى القطع، كما أنّ: الاستداد نظراً إلى الآن الطرف، و الاستمرار نظراً إلى الآن السيّال، حيث أنّه ليس ممتدّاً في ذاته لعدم انفسامه، و لكنّه بوجوده الاستمراري يفعل الممتدّ بذاته الذي هو الزمان بمعنى القطع ٢.

و بالجملة: أنّ هذا العدم ليس زمانياً ليكون ممتدّاً و لا منطبقاً على آنٍ سيّال مستمرّ، فلا يكون مستمرّاً؛ ثمّ انّ الحكماء يعبّرون عن الأوّل بالزماني، و عن الثاني بنفس الزماني.

# [٩/٥] قال: و من الجهة التي ذكرناها ...

أقول: أي العدم الخارجي الانفكاكي الغير المكمّم، ولكنّ الذي على سنح لي هو العدم

٢ ـ م، ب: ـ القطع،

۴\_م، ب: -الذي.

<sup>1</sup> ـ المبدأ و المعاد، ص ٧٧.

٣ ـ ش: ـ أنّ.

بالنظر الى القابل المتأخّر عنه تأخّراً بالذات، كما عليه أمر الكيانيات من الأفلاك المسبوقة بالمادّة دون المدّة؛ و قد فصّلناه في الحاشية السابقة، فتذكّر !!

### [٥/٥] قال: و الدهر ...

/PB4/ أقول: يريد بذلك نسبته، الى الثابت الصرف المقدّس عن الزمان.

و بالجملة: أنّ الموجود في جميع الأزمنة كالأفلاك مع عدم قرارها و ثباتها \_نظراً الى أفق التقضّي و التجدّد الى الزمان \_ فله ثبات و قرار لاتعاقب فيه، و لاتجدّد يعتريه، و ليس ذلك بحسب وجوده في آنٍ بل انّما بحسب نسبته الى أمر استأثر عرش التقدّس و التنزّه و هو الواجب تعالى ويليه العقول المقدّسة و الثابتات المطهّرة من الجواهر القدسية و الملائكة الكروبية.

ثمّ انّ الشيخ لمّا كان بصدد بيان ما عليه حال الأفلاك اكتنى بتقدّم المادّة، حيث المدة الشيخ لمّا كان بصدد بيان ما عليه حال الأفلاك اكتنى بتقدّم المادة بالمدة الزمان كالحوداث الزمانية؛ فانّها مسبوقة بالمدة أيضاً. و أمّا مالايكون في زمان و لا في آنٍ مطلقاً فيكون مسبوقاً بليس مطلق هو العدم الذاتي، لا بالمادّة و لا بالمدّة؛ تدبّر!

# [۱۱/۶] قال: على أنّ الزمان لا تأثير له

أقول: لما لم يكن للزمان تأثير في حدث الحوادث، فوجوده و لاوجوده لامدخل للما بوجهٍ مّا فيه. فقد نبه الحكماء في سؤالهم المتكلّمين الطانبين مدّة العدم على فسادها فالمعتبر فيه عدم من دون سبق زمان و لا آنٍ؛ و هل هذا الا عدم دهرى!؟ قد تنبّه و تبصر خاتم المحصّلين في النجريد به، فقال: «و اختصاص الحدوث " بوقته اذلاوقت قبله.» عنى

۱ ـ م : فتدتر.

٢ - م، ش: ـ و.

٣ ـ في المصدر: و الحدوث اختص يوقته.

القبس الأوّل

أنّ حَدَث الحادث لايقتضي أن يكون عدمه السابق عليه في زمان يتقدّم على وجوده، بل هنالك عدم خارجي غير زماني، فلا زمانَ و لا قدمَ، حيث انّ للعدم العيني فردين، و لايلزم من نفي أحدهما نفي الآخر، حتى يلزم القدم.

و لمَّا لم يتبصِّر المتكلِّمون المتكلِّفون ولم يتنبِّهوا ١، به وقعوا في ضيق الزمان و سلاسله، فحكموا ٢ بأنّ الأزل وقت محدود كان فيه عدم الحوادث؛ و لم يعلموا أنّه يلزمهم أن يكون لا مالةً مسبوقةً " بزمان، فيلزمهم قدم و قدم حامله و حامل حامله من الجرم الفلك الأقصى، مع أنّ براهين بطلان السلسل تدور رحاها على استحالته، كمالا يخفيٰ.

#### [۲۲/۶] قال: تؤول لا محالة الى فيئيته

أقول: سواء كان المتقدّر في المقدار، أو المقدار في المتقدّر، كالزمان في حركة الجرم الحدود، و الحركة كما في غيره.

# [٧/٧] قال: الكيانية بما هي متغيرة زمان ...

أقول: حاصله: أنّ الموجودات الكائنة كالأجسام الحادثة بما هي موجودة غير زمانية و بما هي متغيّرة زمانية، و ذلك باعتبار الحركة و السكون، فاتّصافها بكونها زمانيةً بحسبها لا مطلقاً، و هما معروضان للزمان؛ لأنّ السكون تقابله الحركة تقابلَ العدم القنية ٥، فيكون مثل الحركة في عروض الزمان له.

قال الشيخ في طبيعيات الشفاء بما حاصله ": «انّ المشهور من مذهب الطبيعيين

۲ ـ ش: حکموا.

ع يش: لأن له للسكون القابلة.

١ ـ يمكن أن يقرأ في ب: يتّبهوا.

٣ ـ كذا في النسخ.

٥ ـ القنية: الثروة، المال.

٦ ـ قارن: الشفاء فنّ السماع الطبيعي، المقالة الثانية، الفصل الرابع، الطبع الخجرى ص ٤٨، و ط مصر: ص ١٠٨ مع اختلاف يسير.

/PA5/أنّ مقابلة السكون للحركة مقابلة العدم للقنية لا مقابلة الضدّ.» ثمّ قال: «من البيّن أن لا يفرض بينها مقابلة أخرى الا مقابلة الضدّ، و العدم و القنية، و قد جعلنا لفظ الحركة بازاء أمر صوري غير عدمي؛ اذ قلنا انّه كهال أوّل، فان كان بينها مقابلة العدم و القنية لم يجز أن تكون الحركة منها الأمر العدمي. بل نقول: انّ الجسم اذا كان علّة مّا للحركة، وكان من شأنه أن يتحرّك قبل أنّه ساكن؛ و أيضاً اذا كان له حصول واحد في مكان واحد زماناً يقال أيضاً: انّه ساكن فيه. فهيهنا معنيان، أحدهما: عدم الحركة على من شأنه أن يتحرّك؛ و الآخر: أين له وجود زماناً، و ان كان السكون هو الأوّل منها و هو لازم له، كان يتحرّك؛ و الآخر: أين له وجود زماناً، و ان كان السكون هو الأوّل منها و هو لازم له، كان السكون عدمياً و ان كان السكون عدمياً».

ثمّ قال: «ان أردنا أن نعلم أنّ الحقّ منهما أيّ شيءٍ كان عليه أن ننظر في أحدهما، و أنّه بأيّ معني منهما يكون مقابلاً بالمعنى الأوّل كان عدمياً /MB4/ و الآكان ا وجودياً».

ثمّ وضع الحدّ الوجودي، فقال: «انّا اذا نظرنا اليه لايكون هو مقابلاً للحركة اذ ما ذكرنا [ه] في حدّ الحركة اذا خصّص لا بالحركة الأينية كان حاصله أنّه كمال أوّل في الأين لا الله هو بالقوّة الى من حيث هو كذلك، و هذا المعنى ليس مقابلاً لحدّ السكون الذي حدّ دناد به اذ على تقدير أن يكون معناه وجودياً كان هذا امّا كمال أوّل لما هو بالفعل أين، و من حيث هو بالفعل. أو نقول: انّه كمال ثانٍ؛ و أمّا الحدّ الثاني فانّه يوجب أن يكون السكون مسبوقاً بالحركة، و هذا ليس بواجب أيضاً».

ثمّ قال: «و أن حذفنا لفظ الأوّل و الثاني لم يكن حفظنا شرائط التقابل، و أن غيّرنا تغييراً آخر لم يكن له مفهوم صادق، و أن بدّلنا الكمال بالقوّة التحق السكون بالعدميات؟؛ و المفروض خلافه، هذا خلف».

ثمّ قال: «هذا اذا جعل أصل الحركة، و أخذ منها حدّ السكون؛ و أمّا اذا جعل الأصل

١ ـ م: ـ و الأ.

٢ ـ م: اد احتص.

۴ ـ يمكن أن يقرأ في ب: بالقدميات، و هو تصحيف.

حدّ السكون الذي ذكرناه دخل فيه أوّل شيء الزمان، أو ما يتعلّق بالزمان؛ و الزمان متحدّد بالحركة قبل السكون قد تحدّد بالحركة، و لا شيء من الأضداد كذلك. و أيـضاً يـلزم أن تدخل الحركة في حدّ نفسها لدخولها في حدّ الزمان الداخل هو في حدّها».

ثم قال: «و ان فسرنا السكون بمعني آخر، و نقول: ان السكون هو كون الشيء في أينٍ هو فيه قبل ذلك و بعده، و ان الحركة هو كون الشيء في أين واحدٍ لا يكون قبله و لا بعده فيه، كان القبل و البعد الزمانيان مأخوذين في حديها، و هما متحدان بالزمان، و همو بالحركة، فتكون الحركة مأخوذة في حد نفسها».

ثمّ قال: «و أضعف ذلك ما يقال /PB5/ من أنّ السكون هو كون في أين واحد زماناً، و الحركة هوكون في أين واحد لازماناً، فانّ هذا يلزمه ما ذكرناه».

ثمّ قال: « فاتّضح أن ليس لنا أن نحدّد الحركة و السكون كليهما بمعنى وجودي معاً كانا بحسب ذلك الضدين، فبق أنّ السكون حدّه المعنى العدمي».

فاذا علمت ذلك فقد علمتَ أنّ الأجسام العالية و السافلة بما هي متحرّكة أو ساكنة تكون زمانية على ما نبّه عليه الأستاذ بقوله: «بما هي متغيرّة.» فتكون الحركة و السكون زمانيين بالحقيقة لتقرّرهما بالزمان و معروضيتها له.

و أمّا الأجسام فانّما تكون زمانيةً بما هي متصفة بهما، فتتّصف الأجسام بهما بما بما بما تعرضها الحركة و السكون فلاتتّصف بها كوصولها في منتهى السافلة، بل انّما تتّصف تكون الى منتصف مجسبه باللاامتداد و اللاانـقسام و اللاتقدّر.

و أمّا العقول المقدّسة فلاتكون الّا دهريات صرفة، لتقدّسها عن الحركة و السكون رأساً، فلاتكون زمانيةً مطلقاً لا بالذات و لا بالعرض، فتدبّر!

۲ ـ م: نقضى،

۱ ـ م، ب: تحدّد.

۳ ـ کدا، ب: منتصنف

### [۱۷/۷] قال: و الثالث كون الثابت ...

أقول: لا خفاء في أنّ هذه النسبة سرمد، سواء كانت المالمعية، أو القبلية و المعية معاً باعتبارين، أمّا الأوّل / MA5/ فعلى ما عليه الحكماء القائلون بالقدم، حيث انّهم حكموا بكون الثاتبات الصرفة من العقول المقدّسة معه تعالى معيةً سرمديةً، و الأخير على ما عليه الساذنا المصنف قدّس سرّه العزيز لله وفاقاً لما عليه الحكماء الاقميون.

بيان ذلك: أنّ القبلية و البعدية لمّا كانت متضائفتين يلزم أن تجتمعا في الوجود، بمعني أنّ أيّاً منهما اذا وجد وجد معه "الآخر، و اذا عدم عدم معه الآخر معية ذاتية كالضعف و النصف؛ فان وجود كلّ واحد منهما مع وجود الآخر معية ذاتية امتنع أن يوجد أحدهما و لا يوجد الآخر، كما امتنع أن يعقل أحدهما و لم يعقل الآخر. و من هيهنا تسمع أنّ أحد المضافين اذا كان بالقوّة، كان الآخر أيضاً كذلك، و أنّ أحدهما اذا كان بالقوّة، كان الآخر أيضاً كذلك، و أنّ أحدهما اذا كان بالفعل، كان الآخر أيضاً كذلك.

قال الرئيس في الشفاء: المتقدّم و المتأخّر الزمانيين من المضائفات، ليس أحدهما مع الآخر، وأيضاً العلم بأنّ القيامة سيكون موجود الآن، و مضائفه الذي هو معلومه معدوم الآن، فلا يكون المتضائفان معاً في مرتبة الوجود.

و أجاب عن الأوّل بما حاصله: أنّ عروض التقدّم و التأخّر لأجزاء الزمان انمّا هو في العقل، و هما عند عروضهما لها معاً فيه، ولو سلّم أنّ لهما الاضافة بحسب الوجود الخارجي أيضاً لنا أن نقول: انّ جزءاً من الزمان اذا وجد في الأعيان صدق عليه أنّ ما هو متأخّر عنه ليس هو، و يمكن أن يوجد بعده امكاناً يؤدّي الى وجوب وجوده، و هذا معني كونه /PA6/عنه، و اذا وجد المتأخّر صدق الزمان الأوّل ليس هو، و نسبته الى الذهن نسبة شيء كان موجوداً و فُقد؛ و هذا أيضاً موجود مع وجود الزمان المتأخّر و لانعنى بمعيتهما الله هذا.

١ ـ م: كان.

و عن الثانى: بأنّ العلم الحاصل بالقيامة، الحاصل لها حينئذٍ انّما هـو عـلم بـبعض خواصّه و آثاره، و هو معلوم و موجود عين تعلّق العلم به، فـلاينفكّ أحـد المـتضائفين عن الآخر في هذا النحو من الوجود العلمي.

فاذا تقرّر هذا فلنرجع الى ماكنّا فيه فنقول: انّ القبلية السرمدية له نظراً الى الثابتات من المفارقات، و بعديتها كذلك نظراً الى جنابه الأقدس الأعلى لمّا كانتا متضائفتين، فيلزم اجتاعها في الوجود، فكيف يستتبّ الحكم بتقدّمه السرمدية على المفارقات الصرفة المتأخّرة عنه وجوداً في الأعيان، حيث يلزم أن يكون تقدّم بلا تأخّر و تأخّر بلاتقدّم.

فقه المقام: أنّ عند وجود المفارقات الصرفة من العقول القادسة بعد عدمها الصريح الدهري و ليسيتها الباتة الغير الزمانية الخارجية يتّصف الباري حجلّ جلاله بالقياس اليها بالتقدّم السرمدي، باعتبار تخلّل عدم دهري بينهما أوّلاً، و بالمعية السرمدية باعتبار معيتها مع عزل النظر عن ذلك التخلّل.

و أيضاً ان العقل يحكم بهما معاً، و قد اجتمعا فيه كما في أمر القيامة، فاندفع ما يتوهم من وجود أحد المتضائفين بدون الآخر حيث يصدق على الحق الأوّل في مم الله الأزل تقدّم سرمدي على الثابتات الصرفة، مع أن ليس لشيء منها هنالك أثر حتى تتصف بالتأخّر، هنالك الولاية لله الحقّ.

فاندفع الايراد بأنّ الاضافة عند الرئيس و المصنف على الأمور الاضافية فلابدّ له في الأعيان مع انتفاء أحد المنتسبين. و بالجملة: إن يعدّ مثلاً من الأمور الاضافية فلابدّ له ممّا هو مضاف اليه و هو القبل، الآأنه من المضافات التي تكون في العقل في الأشياء الخارجة، فانّ المضاف بحسب هذا النظر قسمان:

١ ـ يستنب: يوضح، يبيّن، يستقيم.

٢ ـ الباتة: الصريحة.

ع كذا، و الحق: ثراهما.

٦ ـ م: عن.

٣ ـ م: ـ في.

۵ ـ ب: بعد.

أحدهما: أن يكون المضافان معاً موجودين في العين، أو معتبرين بحسب الوجود العينى، كالأبوّة و البنوّة و أشباه ذلك.

و الثاني: أن يكونا في العقل، مثل التقدّم و التأخّر، فانّ المتقدّم لا يكون في الوجود العيني مع المتأخّر، الآأنّ العقل لا يكنه أن يفرض لأحدهما وجوداً دون الآخر، فها مضافان لا ينفكّ أحدهما من الآخر الآأنّ عدم الانفكاك هو في العقل لا في الخارج.

أو نقول في الخارج، و ذلك بأن يقال: ان فيا لا يزال تصدق القبلية السرمدية و المعية السرمدية عليه، نظراً الى الثابتات الصرفة من العقول المقدّسة باعتبار تخلّل العدم السابق بينها و عدمه، و كذلك القبلية الدهرية و المعية الدهرية، نظراً الى المتغيّرات /PB2/ باعتبارين. فلا يلزم من ذلك الامتداد في السرمد و الدهر بأن يقال: ان له تعالى في الأزل قبلية سرمدية فيا لا يزال معية سرمدية بالنظر الى الثابتات، فيلزم الامتداد في السرمد؛ وقس عليه أمر لزوم الامتداد في الدهر، نظراً الى المتغيّرات، حيث تكون في جهة الأزل له قبلية سرمدية و دهرية، فيلزم في السرمد و الدهر قبلية سرمدية و دهرية، فيلزم في السرمد و الدهر حدّان، هذا خلف و وجه الدفع ظاهر بما قرّرنا [ه]، فتدّبر فانّه يليق بالتدبّر!

#### [۱۷/۷] قال: ويسمّى السرمد ...

أقول: انّما كان السرمد محيطاً بالدهر؛ لأنّ احتال سبق العدم الصريح ممكن في الدهر و ممتنع في السرمد، فيكون الوجود السرمدي ثابتاً بالفعل مع عدم الحوادث الدهرية، و مع وجودها فيكون لا محالة أوسع من الوجودات الدهرية، و الدوام السرمدي و ثباته أدوم و أوسع من الدهري و ثباته، و لأنّ الوجود السرمدي علّة فاعلة للوجودات الدهرية فيكون محيطاً بها بالضرورة، و لأنّ الوجود الثابت السرمدي علّة جاعلة للثابتات الدهرية

و للمتغيّرات الزمانية و للزمان نفسه و للدهر في نفسه جميعاً ٢؛ فيكون السرمد أوسع و أعلى من الزمان و الدهر و محيطاً بهما، و هو بكلّ شيء محيط ٣، فليتبصّر ٢!

## [۴/۸] قال: لكونه سيّالاً غيرَثابت

أقول: قد عبر عنه في الطبيعيات بأنه غير محصّل بمعنى عدم تحصّله و قراره في آنٍ، لا بمعنى أنّه غير موجود مطلقاً، و بيّن ذلك بأنّ الوجود في آنٍ أخصّ من الوجود مطلقاً، و لا يلزم من نفى الأخصّ نفى الأعّم. و سنوضحه من ذي قبل اذا حان محينه، و المتأخّرون عن هذا غافلون. / MA6/

#### [٥/٨] قال: الفلك حامل الزمان ...

أقول: أراد به الجرم الفلك الأقصى لاغيره من الأجسام فلكية كانت أو عنصرية ؛ لأنّه حامل الزمان لكونه حامل حامله من الحركة، فلهذا يكون جسماً ابداعياً.

ثمّ انّ هذا التعلّق يجعل الحركة بمنزلة المتبوع لكونها معروضةً للزمان، و ذلك بخلاف ما عليه أمر تعلّق غيرها من الحركات؛ لأنّه بمنزلة التابع، لكونها واقعةً في الزمان، متقدّرةً به.

قال الشيخ في طبيعيات الشفاء: فرق بين أن يقال: «انّ الزمان مقدار كلّ حركة»، و بين أن يقال: «انّ ذات الزمان عارضة بين أن يقال: «انّ ذات الزمان عارضة للحركة»، و بين أن يقال: «انّ ذات الحركة»، و بين أن يقال: «انّ ذات الحركة يتعلّق بها الزمان»، على سبيل أنّ الزمان يعرض للما؛ لأنّ الأوّل معناه أنّ شيئاً يعرض لشيء، و معنى الشانى: أنّ شيئاً يستتبع شيئاً، والاستتباع لا يستلزم العروض، اذ ربّا قدّر المبائن بالموافاة /PA7 و الموازاة لما هو مبائن له، اذ معنى الاستتباع أنّ كلّ جزء من الحركة يفرض يكون وجوده مقارناً لوجود جزء

١ ـ م: المتغيرات.

٣ ـ اقتباس من سورة فصّلت، ٥٤: «ألا انّه بكلّ شيءٍ محيط».

۴ ـ م: فلتبضّر.

مفروض من الزمان بأن يحدثا معاً، و الكلّ للكلّ، و لذا لا يمكن أن يكون للمختلفات من الحركة زمان واحد، و اذ ذاك كذلك، جاز أن يقدّر الشيء بالمبائن عندالعارض لأمر آخرٍ. و اندفع ما يدور في أوهام المتوهّبين من أنّ الحركة لوكانت متقدّرة بالزمان لزم تقدّر أمر واحد بمقدارين متخالفين؛ لأنّ الحركة متقدّرة بالمسافة الواقعة هي فيها و بالزمان أيضاً، و الثاني أزيد من الأوّل؛ اذ الزمان مقدار حركة هي أسرع من سائر الحركات، و من أنّ الزمان لوكان مقداراً للحركة، لكلّ حركة زمان هو مقداره، اذ لكلّ حركة مقدار.

و وجه الدفع: أنّ الحركة لاتوجد بدون آنٍ يقارن وجودها وجود بعض أجراء الزمان مثلاً؛ لا بدون عروض الزمان لها، و المتخالفان في المقدار جاز أن يقارن بعض منها لبعض الآخر، من غير أن يعرض أحدهما للآخر، فلايلزم من كون الزمان مقدار الحركة أن يكون كلّ حركة مقداراً يقوم به.

#### [١١/٨] قال: بالتحقيق

أقول: اشارة الى ما وقع عنه في قاطيغورياس كتابه الشفاء من جواز اشتراك المتأتيات في متى واحد، بخلاف المتأيّنات في أين واحد، لاستحالة اشتراكها في أين واحد محمول على نوع مسامحة، حيث انّ المراد من الأوّل اشتراكها في زمان واحد، و من الشاني استحاله اشتراكها في مكان واحد، و في كلتى الصورتين يكون المتى و الأين متعدّداً بتعدّد المتمتى و المتأيّن و ان كان الزمان واحداً لتعدّد النسبة بتعدّد المنتسب، و في الأين تعدّد المنتسب اليه أيضاً.

#### [۱۵/۸] قال: ليس يعدم في زمان

أقول: هذا من المواضع الدالّة على أنّ من العدم ما لا يكون في زمان كعدم الزمان

السابق على وجوده، و الآلزم وجوده على تقدير /MB6/عدمه.

ثمّ انّ امتناع هذا النحو من العدم له لا يستدعي وجوبَه نظراً الى ذاته من حيث انّ امتناع أحد النقيضين يستدعي وجوبَ الآخر، و لم يعلموا أنّ هذا النحو من العدم أخصّ من العدم الذي هو نقيضه، حيث انّ نقيض كلّ شيء رفعه، و ليس هو بممتنع، لجواز عدم الزمان بأن لا يوجد أصلاً، أو بأن يوجد بعد عدمه السابق الدهري و ان استحال أن يوجد بعد عدمه الزمان.

و لعل فيا وقع عن الشيخ هيهنا نوع تنبيه على بطلان ما عليه بعض القدماء من الحكماء /PB7 في جاهلية الفلسفة الأولى من أن الزمان ليس هو الحركة و مقدارها، و قرّروا أنهم على أن الزمان ليس عرضاً. و استدل عليه بأنه أزلي قائم بنفسه غير مفتقر الى عل يقومه الكيف و هو واجب الوجود الإيكن أن يكون عرضاً، فيكون الزمان جوهراً أزلياً، فاستحال أن يتعلق وجوده بالحركة الا أنه يوجد مع الحركة، فيقدر الحركة و يسمّى الزمان، و تارة مجرّداً عينها و حينئذ يسمّى دهراً، و تارة مع الثابتات و يسمّى سرمداً.

ثمّ انّ الامام الرازي قد ذكر أنّ كون الزمان جوهراً ٢ هو مذهب أفلاطن، و قد نصره ٣ بشكّ ظنّه برهاناً و هو أوهن من بيت العنكبوت ٢، و ذلك حيث قال: دليل آخر على أنّ الزمان لا يجوز أن يكون مقدار الحركة، و ذلك باعتبار أنّ فرض عدم الزمان يوجب وجوده، لأنّ كلّ ما عدم فانّه يكون عدم بعد وجوده بعديةً بالزمان، فيكون عدم الزمان يوجب فرضَ وجوده، وكلّ ماكان كذلك فانّه واجب لذاته، فثبت أنّ الزمان واجب لذاته، فلوكان مقداراً للحركة و عرضاً حالاً فيها لكانت الحركة شرطاً لوجود ما هو واجب لذاته، و ماكان كذلك كان الأولى أن يكون واجباً لذاته، فيلزم أن تكون الحركة واجبةً لذاتها، هذا

١ ـ نسخه م هنا ممسوحة و يمكن أن تقرأ يقع فيه.

۲ ـ ب: + و.

۴ ـ اقتباس من سورة العنكبوت، ۴۱: «وان أوهن البيوت لبيت العنكبوت».

١١٠

خلف. و قد عرفت بطلانَ هذا الوجه بما قرّرناه آنفاً.

و منهم من اعترف بامكانه، و قال في بيان جوهريته: انّا نقطع بوجود أمر به التقدّم و التأخّر، و منه الماضي و المستقبل و ان لم يوجد جسم و لا حركة، حتى لو فرضنا أنّ الفلك كان معدوماً ثمّ وجد ثمّ فني ، كُنّا قاطعين بوجود ذلك و بتقدّم عدم وجود الفلك و تأخّر فنائه و توسّط وجوده بينها، فلايكون الزمان فلكاً و لا حركته ا و لا شيئاً من عوارضها الله يكون جوهراً أزلياً يتبدّل و يتصرّم و يتجدّد و يتغيّر بحسب النسب و الاضافات، لا بحسب الحقيقة و الذات.

و منشأ الغلط أمران: أحدهما: ما قدّمنا [ه]، و ثانيهما: اشتباه حكم الوجوب الذاتي بالوجوب الغيري، و الوجوب بشرط الوصف ككون الزوايا الشلاث للمثلّث مساوية للقاغتين، اذ ذاك واجب له بشرط أن يكون مثلّثاً، و وجوب الزمان من القسم الشاني لا الأوّل، فلا يكون وجوبه منافياً لامكانه و فيا ذكر [ه] ثانياً اشتباه الوهم بحكم العقل، اذ الوهم يحكم بتحقّق الزمان من غير حركة و جسم.

قال عمربن ابراهيم النيسابوري الخيّام في ترجمة ما وقع عن الشيخ في بعض /MA7 خطبه في تمجيد باريه الدهر وعاء زمانه و نسبة مبدعاته الى /PA8/اختلاف أحيانه بهذه العبارة: «و دهر چون ظرف است زمان را، و دهر بر جملهٔ زمان محيط است، و به سبب دهر نسبت ملائكه كنند به زمان و اجزاى زمان و زمانيان كه ايشان سرمدى اند و متغير نشوند».

#### [۱۷/۸] قال: تسمّى السرمد و الدهر

أقول: يعني أنّ نسبة الأبديات الى الأبديات عا هي الأبديات سرمد، و أمّا نسبة

۱ ـ م: حركة.

الأبديات اليها بماهي متغيّرة دهر، لِما وقع عنه بقوله: «تسمّى السرمد و الدهر» ناظر فيما ذكرنا [ه] من أخذ الأبديات نظراً إلى الأبديات بما هي أبديات بما هي متغيّرة، و هذا اذا أخذ الباري بالقياس إلى الفلك. و أمّا اذا أخذ بالنسبة إلى العقل فهو سرمد لاغير، لعدم تطرّق التغيّر اليه مطلقاً، لا بالذات و لا بالعرض.

## [۲۱/۸] قال: لايقع الله في الزمان

أقول: لا بمعنى أنّه ينطبق على الزمان، بل بمعنى أنّه يستدعي زماناً بحيث أيّ جزء فرض منه يكون هو موجوداً فيه بتهامه، فالموجود في الزمان قسمان:

أحدهما: ما ينطبق وجوده على الزمان، كالحركة بمعنى القطع حيث انّ أيّ جزء فرض منها يكون بازاء جزء من الزمان، و يعبّر عنه وجود زماني.

و ثانيهها: ما يستدعي وجوده الزمانَ و يمتنع وجوده الآبه، و لكن لاعلى أن ينطبق عليه، بل على أنّ أيّ حدّ فرض منه يكون هو فيه بتامه و لايكون قبله و لا بعده فيه، و ذلك كاللامماسة و اللاوصول و الحركة التوسّطية وأمثالها، و يعبّر عنه بموجود نفس زماني.

## [7/٩] قال: نسبة علل الأجسام

أقول: أي أجزاء وجودها التي هي علتها التألفية الى مبادي وجودها التي هـي المفارقات المحضة من الجواهر العقلية. فمن ذلك يظهر أنّ الزمان كمعلول للدهر.

### [7/9] قال: ولولا دوام نسبة الزمان

أُفيد ٢: «أي نسبة كلّ الزمان بحسب ثبات اتّصاله و امتداده الدهري الى مبدأ

٢ \_ م: أقول.

الزمان ١، أي فاعله الحق السرمدي، فيظهر من ذلك كون الدهر كمعلول السرمد »، انتهى ١. ثم أقول: الله المتعبر الدوام في الايجاد حيث ان نسبته الى المتغيرات و الزمنيات دهر، فخلقه تعالى ايّاها دفعة واحدة دهرية غير تدريجية.

#### [٩/٩] قال: و نسبة ما معالزمان ...

أقول: من البين من تضاعيف هذه العبارات الحكمية أنّ نسبته تعالى الى ماعداه إمّا سرمد و إمّا دهر، سواء كانت قبليةً أو معيّةً، و ليس للزمان هنالك سبيل حتى يتصف بالقدم "الزماني أو المعية الزمانية، و من هيهنا لاح و ظهر بطلان ما قيل من أنّه لاقديم بالذات و لا بالزمان سوى الله تعالى!

و أمّا القدم الزماني فيوصف به ذات اللّه تعالىٰ اتّفاقاً من الحكماء و أهل الملّة، و صفاته تعالىٰ عند من أثبتها كالأشاعرة، فانّهم أجمعوا على أنّ للّه تعالىٰ صفات موجودة قديمة قائمة بذاته تعالىٰ.

ثمّ ان صفاته تعالى على تقدير زيادتها على ذاته كما عليه الأشاعرة لاتكون تديمةً زمانيةً كالواجب \_ تعالى مجده \_ بل تكون نسبتها اليه تعالى نسبة ثبات الى ثبات و ان لم يشعروا به الأشاعرة الزمنيون.

١ ـ ب: للزمان. ٢ ـ م: ـ انتهى.

٣ \_ م: بالعدم. ٤ - كذا.

۵ ـ اقتباس من سورة الاسراء ، ۴۳: «سبحانه و تعالى عمّا يقولون علوّاً كبيراً».

٦ ـ م: لا تكونه.

ثمّ اعلم أنّ ماسوى ذات الله تعالىٰ و صفاته لايوصف بالقديم باجماع المتكلّمين؛ لأنّ ما سوى اللّه تعالىٰ و صفاته مخلوق وكلّ مخلوق حادث.

و أمّا الحكماء الذين مالوا الى القدم فقد قالوا بقدم العقول و النفوس السماوية و الأجرام الفلكية بذواتها و صفاتها من الصور و الأشكال و أصل الحركة الباقية \_الممتنع فناؤها لا أبعاضها الفرضية الحادثة يوماً فيوماً مثلاً \_و كذا الأجسام العنصرية بهيولاها.

ثم لا يخنى أنهم لم يقولوا بقدم العقول زماناً بل سرمداً، اذا نسبت الى الثابت الصرف الحق \_ تعالى مجده \_ أو نسبت بعضها الى بعض، و دهراً اذا نسبت الى المتغيرات.

ثم آن الجرم الفلك الأقصى عندهم ليس قدياً زمانياً، بل نسبة ثبات الى متغير فيكون جسماً ابداعياً، فيتصف بالقدم الدهري. وكذا الأمر في النفس المجرّدة التي تعلّقت به، و أمّا ما عداه من الأجرام الفلكية فيتصف بالقدم الزماني و الدهري جميعاً باعتبارين.

# [١٢/٩] قال: على الوجه المقدّس العالى عن الزمان ...

أقول: لاخفاء في أنّه بظاهره يعطى أنّه اعلمه تعالى بالجزئيات مقدّس عن الدهر أيضاً. و من البيّن أنّ من الجزئيات فاسدات متغيّرات، و نسبتها الى الثابت دهر. و القول بأنّها بالقياس اليه ثابتات لعدم تغيّرها و تعاقبها نظراً اليه، يوجب أن لا يتحقّق الدهر نظراً اليه تعالى، مع أنّه قد تقدّم أنّ نسبة الأبديات الى الزمان دهر.

و الذي يمكن أن يقال في حلّ هذا المقال أنّه لما يظهر أنّه ذهب الى العلم الحصولي في الاشارات، كما صرّح به شارحها المحقق [و] فهمه عيره أيضاً فيكون علمه تعالى بالجزئيات مطلقاً بهذا النحو من الوجود العلمي يعطي قيام صورها بوجوهها الكلّية المنحصرة في جزئي، على مانبّه عليه بقوله: «على الوجه المقدّس» بذاته تعالى، فتكون

٢ \_ م: دفعه.

١ ـ كذا.

٣ ـ م: بوجهها.

نسبته تعالى اليها نسبة ثبات الى ثبات فهو سرمد، لا دهر و لا زمان و ان كانت نسبته الى الجزئيات الزمانية بوجوداتها العينية دهراً.

قال الشيخ في نفسير سورة الفلق: «و أوّل الموجودات الصادرة عنه تعالىٰ الهو فضاؤه الله الشيخ في كتابنا الموسوم بكحل قضاؤه المرام عنه المرام عنه المرام عنه في كتابنا الموسوم بكحل الأبصار وكذا في كتابنا العروة الوثقىٰ في شرح الهيات الشفاء.

و حاصل ما وقع عن الشيخ في كتابه الاشارات من تقدّسه عن الدهر و تعاليه عن الزمان، لَعَلَى آتيكُمْ بِشَهَابِ قَبَسٍ مِنْهَا لَعَلَّكُمْ تَصْطَلُونَ. ٢

فنقول مغزى كلامه هنالك انّ العلم ينقسم [الي] قسمين:

أحدهما: ما هو حادث من وجود الشيء الخارجي ٥، مثل عـــلمنا /MA8/ بــوجود البناء بعد حدوثه.

و الثاني: ما هو متقدّم على وجود الشيء مثل علم الباني بالبناء قبل وجود البناء.

و علم الباري تعالى هو من قبيل القسم الثاني؛ لأنّه متقدّم على وجود المعلومات فصورة المعلومات حاصلة عنده قبل أن أبدعه و أوجده؛ اذ لما ثبت تقدّمها على المعلومات و لم يكن هو نفس الموجودات الخارجة ، و لم يجز أن يكون في موضوع آخر مفارق للموجودات الخارجة، و لذات الباري عزّ اسمه لائّه يحتاج الى سبب لكونه في ذات ذلك الشيء، و ان كان السبب ذات الباري تعالى كان ذلك السبب الذي هو صور تلك الموجودات قبل كونه في ذلك الموضوع موجوداً.

اذ قلنا: ان مثل ذلك العلم متقدّم على ذات الموجودات الخارجة، و كما احتاجت الموجودات الخارجة الى علم متقدّم عليه، فكذلك احتاج كون معلوميتها في ذات خارجة

۲ - م: قضاء.

١ ـ ب: ـ تعالى.

٣ ـ راجع: الرسائل. تصمير سورة الفلق، ص ٣٢٥.

۴ ـ اقتباس من كريمة النمل، ٧ و طه، ١٠.

٦ ـكذا و ما بعدها.

٥ ـ م: الخارج.

۷ ـ م موضع،

عن ذات الباري \_عزّ اسمه \_الى علم متقدّم عليه أيضاً، فان كان ذلك العلم المتقدّم عليه في موضوع مفارق أيضاً لذات الباري تعالى كان الكلام باقياً، و هكذا الى غير النهاية، فيكون الكلام فيه كالكلام فيه كالكلام فيه كالكلام في الأوّل، و يتسلسل الأمر.

و يلزم التسلسل من وجه آخر و هو أنّ العلم المتقدّم على كون هذه الصورة في موضوع هو وجود تلك الصورة، فيلزم أن يكون علم بعلم أو وجد فوجد، و هذا محال، لأنّه يؤدّي الى أن لا يكون شيء معلوماً البتة.

و أمّا إن تكون صور تلك الأشياء أجزاء للذات، و هذا يؤدّي الى تكثّر في الذات، تعالى الأحد الحقّ عن ذلك، فلم يبق للأقسام قسم الآأن يكون لوازم الذات، اذ لمّا ثبت وجود تلك الصورة و تقدّمها، و ثبت أنّها غير الموجودات الخارجية و غير موجود في موضوع آخر، و بطل أن تكون موجودة مفارقة للموجودات الخارجية و الموضوع الآخر ولذات الباري عزّ اسمه فتكون في صقع من الربوبية؛ اذ هذا المعنى هو معنى المثل الأفلاطونية المزيّفة في موضعها، و ثبت أنّها ليست عين الذات الأحد الحقّ تعالى عن ذلك بل هي غيره؛ فبق أنّه لازم الذات؛ اذ بطل سائر الأقسام؛ فلم يبق في التقسيات العقلية شيء الله و هو / ١٩٥٥ محصور هيهنا، و بطل سائر الأقسام؛

هذا ما عليه الشيخ من أنّ علمه تعالى بالموجودات الخارجية و الصور الادراكية و اللوحية القلمية بصورها الكلّية القائمة بذاته تعالى التي في ثبات صرف لاتغيّر فيه و لاتبدّل و لاتعاقب يعتريه، فنسبتها اليه تعالى سرمد، لا دهر و لا زمان. و أمّا علمه تعالى بوجودات تلك الأمور الجزئية بأعيانها الخارجية و حضوراتها العينية فهو دهر لاسرمد.

و الذي قوي عندي أن علمه تعالى بتلك الصور القائمة بذاته الصادرة عنه تعالى الم ابنفس تلك الصور أو بغيرها. فعلى الأوّل: تقدّم الشيء على نفسه، و على الثاني: مع لزوم التسلسل ننقل الكلام الى علمه تعالى بجميع الصور الغير المتناهية التي /88/ لاتشذّ عنها صورة، بأنّه يكون بذاته الحقّة لا محالة ، و اللّ لزم ايجاده تعالى لها بلاعلم، فهو نفي الاختيار؛

فتعيّن أن يكون علماً بجميع ما عداه.

وان لم تدرك أنت حقيقة هذا الشيء فلابأس؛ لأنّ خطرالعلم أضيق من أن يكون له الى مثل ذلك الجناب العالي مطمع نظر، لاسيًا في دارالغربة، فلاتنتمس من نفسك شيئاً عجز عنه الملائكة المقربون و الأنبياء المرسلون، جهد و فكّر في خبو تك و فرّغ زوايب قلبك عيًا سوه، ليحدث لك في أثناء الخبوت و توطين لنفس على المحدث أنموذج عن عبوم الأنبياء و الملائكة، و يستخلّص من ظمات العلوم المدوّنة في بطون لصحف المستخرجة بالأفكار النظرية، و تنكشف لك هذه من معني قوله عليه سلام د: «ألا نَالله في أيّاء دهركم نفحات ألا فتعرّضوا فه.» ا

اللهم أنت لمرجوع اليه و المعوّل عليه في تيسير هذا الأمر العظيم، و الانزال في هذا المنزل المبارك الكريم، و أتوا الخافلين من عبادك الى محلّ الشوق الى مثل ذلك العالم، و لمشتاقين منهم الى مرتبة العشق، الك أنت الرحيم الرؤوف الكريم، و صلّى الله على محمّد و آنه أجمعين.

## [٩ ٢٣] قال: توهّمه مع الزمان

أقول: أي تصوّر ما هو خارج عن الزمان.

## [ • ٢/١] قال: فيكون الدهر محيطاً بالزمان.

أفيد: «وقال في الكلمة الانمية الزمان عنه في الأفق الأقصى، و تحية الجوهر الأدنى عنه اشتمال لحركة على متقدّه و متأخّر، و وجود الجسم في تبدّل و تغيّر، و الدهر وعاء زمانه، و ينيض عنه وجود جو هر روحانية لا مكانية و الازمانية»، انتهى.

\* أقول: و توله «عنه ، أي ناشٍ عن الباري الحقّ ـ تعالى مجده ـ على الابداع على

ا مرحى حلبة لأولم، ج ١ - ٢٠١ و نحيع عمير، ج ١ / ٩٣.

القبس الأوّل

ما يرشدك اليه ما وقع عنه سابقاً بقوله: «و لايفعل الآابداعاً فيرتفع عن محلّ الزمان» الى آخره، أي من دون واسطة حركة و حركة على أن يكون ذلك من شرائط فعله و صنعه، بل انّا يكون محلّه و قابله.

و أراد بقوله في «الأفق الأقصى»، الفلك الأعظم، أي نشأ الزمان من جوده تعالى فيه الى مركز الجوهر الأدنى و هو الأرض، و وصفها بالادنى لقربها الينا /PA10؛ فقد استوعب الزمان جميع الاجسام، عاليها و سافلها من الحيط الى المركز. و لما كان بالحركة، قال: «عند اشتال الحركة على متقدم و متأخر» نظراً الى الأفق الأقصى و ما يضاهيه من الأجرام العلى.

و من هنالك قال الشيخ في رسالة الحدود: «الزمان [يضاهي المصنوع، هو] مقدار الحركة من جهة التقدّم! و التأخّر» لا و وجود الجسم في تبدّل و تغيّر نظراً الى الأجسام السفلى، حيث أراد به تغيّر كونِ و تبدّل فسادٍ الناشئين من حركات الأجرام العالية، و لمّا ذكر أنّ الزمان وعاء هذه الأجسام بأسرها، حكم بأنّ الدهر وعاؤه. ثمّ لمّا ذكر الدهر أشار الى السرمد حيث قال: و يفيض عنه وجود جواهر روحانية لا مكانية و لا زمانية، بل يكون على ثبات صرف، و قد علمت أنّ نسبة ثبات الى ثبات هو السرمد.

و نعم ما أشار الرئيس هيهنا الى أوعية الوجود على غط أوفى، قلّما تنالها أبصار بصائر الفضلاء /MA9/ و تتناول أثمارها أيدي أولى الأيد [ى] من الأذكياء فضلاً عن أشباه الرجال و أصاحيب القيل و القال، الذين قنعوا من رحيق الزلال بالسراب و بالقشر من اللباب، و ان هم الاّ ختّالة القوم و عشيرتهم الذين باعوا آخرتهم بثمن بخس من دنياهم، فنسوا اللّه فَانساهُم أنفسَهُم هُم فلذا تريهم أنهم يتبلبلون الم يتبلبلون، و يتقوّلون بما

٢ ـ الرسائل، رسالة الحدود، ص ١٠٥، رقم ٣٠.

٢ - كذا في النسخ. فختّال: خدّاع.

٦ ـ يتبلبلون: يختلطون.

١ ـ في المصدر: المتقدِّم و المتأخّر.

٣ ـ م: أضاحيب.

٥ \_ الحشر، ١٩.

يتقوّلون، ممّا يشتهون كيف يشتهون، فَذَرْهُمْ في خُوضِهِم يَلْعَبُون ا.

## [٩/١٠] قال: أو ضرب من التعلّق

أقول: بأن يكون جزء من حامل حامله كالهيولى و الصورة، أو يكون متعلّقاً بحامله كالنفس المجرّدة الانسانية و قواها أو آلات ادراكاتها الجزئية التخيلية و غيرها، كها أنّ المراد بفاعله ما يشتمل جاعلَه و شرائط تأثيره، ثمّ انّ قوله: «ضرب من التعلّق» يشمل تقدّر الحركة بالزمان و ان لم يكن الزمان كها مثّله فيا بعد «كنسبة خشبة "».

#### [١٧/١٠] قال: و ليس للوجود ...

أقول: ذلك لأنه لما كان معني مصدرياً، لاكمّية اتصالية و لا انفصالية و لا حقيقة نوعية، فلا يكون له ابتداء و لا انتهاء، و لا أجزاء وهميّة مقدارية و لا أجزاء عددية، و لا أجزاء ذهنية كالفصول و الأجناس. و لعلّ خاتم الحصّلين عنى بما وقع عنه في التجريد من قوله: «و الوجود لا ترد عليه القسمة.» أهذه القسمة لا ما ظنّه الشارحون حيث حملوه على ما لا اتّجاه له الى دار السلام، و وجّهوا توجيهات ركيكة.

منهم من قال: أنّ الوجود لا موجود و لا معدوم، لأنّه لا ترد عليه هذه القسمة العقلية الدائرة بين النفى و الاثبات، فيكون خروجه عن الأقسام لكونه خارجاً عن القسم المنقسم اليها، لا لامتناع كونه موجوداً أو معدوماً.

و منهم من قال: أن تقسيم الوجود إلى الوجود و العدم من بأب تقسيم الشيء إلى نفسه و إلى ما هو نقيضه، و هو لايقبل نقسيماً كذلك.

١ ـ اقتباس من الانعام، ٩١ و في المصحف الشريف: ثمّ ذرهم.

۴ ـ تجريد الاعتقاد، ص ١٠٨.

و منهم لجلالة قدره بين الأجّلاء قال /PB10/: «انّ الوجود معدوم، و لايلزم منه الآ اتصاف الشيء بنقيضه اشتقاقاً و هو جائز، اذ كلّ صفة قائمة بشيء فرد من أفراد نـقيض معروضه كالسواد القائم بالجسم، فانّه فرد اللاجسم.

و قيل عليه: ان هذا ليس من باب اتصاف الشيء بالنقيض، بل من باب اتصاف الشيء بما يتصف بالنقيض، و الالكان الجسم الأسود القائم به الحلاوة غير أسود، لاتصافه بعدم السواد، و خنى عليه أن اللاأسود محمول على الحلاوة حمل هو هو، فيكون من أفراده، و يكون ثبوته للجسم ثبوت اللاأسود، و هو ليس نقيضاً لحمل الأسود عليه بالمواطاة، اذ يقيض كل شيء رفعه لا اثبات رفعه اشتقاقاً، سيم اذا كان ذلك بواسطة.

ثمّ بما قرّرناه و أوضحنا [ه] و هو كنورٍ على علم، لاحاجة الى إكثار الايراد و ألجواب و المناقشات و المنافسات و التكلّفات الباردة السمجة للسمجة في «خذ العلم من أفواه الرجال»؛ لأنّه تحقيق كافٍ وافٍ، ثمّ اطرح ما قيل أو يقال خلف قاف.

و طوبى للشيخ الرباني و العارف بالعلم الايماني اليماني المشهور بـالمغربي، حيث قال، و ما أحسن في هذا المقال في منظومته:

خذو العلم من افواه الرجال بقلب لا بعقل ذي عقال و أقبل نحوهم روحاً و سرّاً و لاتقبل بنفس ذي جدال "

[۲۰/۱۰] قال: فهو في جهة حركته.

أقول: حاصله: أنّ نسبة الشيء الى الزمان بالحصول فيه لايكون الاّ للمتغيّر حقيقةً كالحركة، أو تقديراً كالسكون / MB9/؛ فانّ معني كونه في الساعة أنّه بحيث لوحصل بدله حركة لكانت في ساعة، و أمّا الغير المتغيّر فنسبته الى الزمان بالحصول معه؛ و لا خفاءَ في

٢ \_ السمجة: القبيحة.

١ ـ المنافسات: المفاخرات، المغالات.

٣ ـ م: ـ و طوبي ... جدال.

الفرق بين حصول الحركة مع الزمان و حصول السهاء معه و حصول السهاء مع الأرض. و من هنالك قال الشيخ في عيون الحكمة: «و أمّا السكون، فالزمان لايتعلّق به و لايقدّره الآ بالعرض؛ اذ لو كان متحرّكاً ما هو ساكن، لكان يطابق هذا الجزء من الزمان» أ.

## [ • ٢١/١ ] قال: الآن الدفعى ...

أقول: ذلك لأنّ الآن هو طرف الزمان، و هو موهوم، فيه الماضي و المستقبل من الزمان. و قد يقال: «آن» لزمان للقدار عند الوهم، متّصلٌ بالآن الحقيقي في حقيقته، على ما أشار اليه بقوله: «و الآن الذي» الى آخره. و أمّا الآن السيّال فهو كلام المتأخّرين.

### [۷/۱۱] قال: و كم ذراعاً يمتد.

أفيد: في نسخ المطارحات التي وقعت «الى ذراع» و الصواب «ذراعاً» بالنصب على التمييز.

#### [۸/۱۱] قال: و هو تمسکه.

أفيد: و قال في التلويحات: «و كما أنّ الشيء في العدد، امّا مبدؤه كالواحد، أو أقسامه كالزوج و الفرد، أو معدوده، فني "الزمان ما يؤخذ كالمبدأ و هو الآن، و أجزاؤه من الشهور و الأيّام، و ما يعدّه الزمان و يقدّره كالحركات. و الجسم من حيث هو جسم ليس في الزمان، بل لأنّه في الحركة و هي في الزمان، و الأشياء الغير المتقدّرة ٢ /١٩٨١/ المتغيّرة أصلاً عكالعقليات و التي تتغيّر و تثبت من جهة كالأجسام، فهي مع الزمان لا فيه؛ و نسبة ما الزمان اليه في الثبات هو الدهر، و نسبة بعضه الى بعضٍ اصطلح عليه بالسرمد، و الذاهل مع الزمان اليه في الثبات هو الدهر، و نسبة بعضه الى بعضٍ اصطلح عليه بالسرمد، و الذاهل

۴ ـ م: ـ المتقدّرة.

٣ ـ م، ش: في،

كمة، ص ۴۲۴. ٢ ـ م: زمان.

القبس الأوّل

عن الحركة ذاهل عن الزمان»، انتهى كلامه.

أقول: قوله «و ما يعدّه»، أى يجعله الزمان معدوداً و ذلك حيث انّ الزمان و ان كان متّصلاً، لكنّه معروض للكمّ المنفصل و هو العدد، كما يقال: مائة سنة، ألف سنةٍ أربعون ساعةً، فبهذا الاعتبار يعدّ الزمان الحركة، أي تجعلها ذات عددٍ و يقدّرها بكمّيته الاتّصالية. و بالجملة: أنّ الحركة معدودة بالزمان بكمّيته الانفصالية، مقدّرة بكمّيته الاتصالية ـعلى ما قال ـكالحركات، فيكون في الزمان بهذا الضرب من التعلّق.

### [١٥/١١] قال: و أنّ الكلمات ...

أقول: بمعنى العقول الفعّالة، و اطلاق الكلمة على كلّ منها لبساطته و تحقّقه بقول «كن»، و هو الأمر التكويني من دون مادّة، و لذلك يقال: انّها من عالم الأمر. ثمّ انّه أطلق الكلمات المنفعلة عن الذوات القابلة سواء كانت بواسطة حركات عقلية أو انتقالية؛ ثمّ انّه قد أطلق \_ تعالى قدسه \_ الكلمة على جوهر المسيح \_ عليه السّلام \_ حيث قال: ﴿كَلِمَته القالها إلى مَرْيَمَ ﴾ أ، كذلك الأمر في كريمة ": ﴿ يَضعَدُ ٱلْكَلِمُ الطيّبُ ﴾ أأي الجواهر المقدّسة و النفوس المطهّرة الانسانية الصائرة الى جناب بحده تعالى، كما تشعر به كريمة: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّفْسُ المُطهّرة أرْجِعي إلى رَبّك ﴾ ٥، و هو المعاد الروحاني، لعودها الى تجرّدها الذاتي و وطنها الأصلى.

و بالجملة: أنّ النفس الانسانية قابلة بواسطة حركات عقلية و انتقالات نفسية، و مشتاقة بجوهرها الاتّصال بالكلمات الفاعلة و المبادي المفارقة و الجواهر القادسة، و العكوف على /MA10/ بساطة قربها و ملازمة حضرتها، و الابتهال بمشاهدتها، و

٢ \_ النساء، ١٧١.

۴ ـ فاطر، ۱۰

١ ـ م، ب: كلمة.

٣ ـ م: + و.

۵ ـ الفجر، ۲۷.

الاستيناس بالقرب منها. و ذلك الشوق الثابت في جبلتها، الحاصل في غريزتها، تحمله المطالب و البحث على أن يكون دائم التضرّع الى تلك الكلهات التامّة الفاعلة في أن يفيض عليها شيئاً من تلك الجلايا المقدّسة، ان كانت نفسه عقلاً بالملكة؛ أم عند الاستعانة بالقوى الباطنة، و تمزيج صورها و معانيها و تحريكها أنواعاً من الحركات بحسبها، فتستعدّ لقبول الفيض. و كلّ ذلك عبارات صارت منها في تلك المبادي، فتصير النفس في هذه الدرجة متعبّدةً، و تلك الكلهات المفارقة الفاعلة العبودية، و الآله هو المعبود.

قال الشيخ: «ان تلك المبادي أسامي بحسب كل وقت، فالاسم الأوّل بحسب تكوّن المزاج \_ الربّ؛ و الثاني \_ بحسب فيض النفس \_ هو الملك؛ و الثالث \_ بحسب شوق النفس \_ هو الآله»، انتهى.

و أمّا / PB11/ أنا فلا يعجبني اطلاق هذا الاسم عليه و ان كان مجرّد الاسم بل المبادي الفاعلة و الكلمات التامّة مفيضةً على الكلمات القابلة ما تستعدّه باذن باريها، و هي شرائط تأثيره تعالى فيها، و هو الواحد بالكلمة على ما قاله تعالى: ﴿ فَإِذَا سَوَّيْتُهُ وَ نَفَختُ فِيهِ مِن رُوحِي ﴾ ٢. فلذا قال الشيخ: انّ الانسان لا يوجد عالماً مستعداً لبدن، و ذلك أنّ الاستعداد يحصّل بتربية لطيفة و تمزيج لطيف تقصر العقول عنه، و هو المراد بقوله تعالى: ﴿ فَإِذَا سَوَّيْتُهُ وَ نَفَختُ فِيه مِنْ رَوْحي ﴾، فان الدرجات هي التربية بتسوية المزاج، فأوّل نعم الله تعالى على الانسان أنه ربّاه بواسطة أنْ سوّى مزاجه، ثمّ بعد التربية بالقهر و الغلبة، و ذلك بأن أفاض عليها نفساً ناضقةً، و جعل أعضاء البدن بما فيها من القوى الحسّية و الخيالية و أفاض عليها نفساً ناضقةً، و جعل أعضاء البدن بما فيها من القوى الحسّية و الخيالية و الموهمية و الفكر و البصر و السمع و الشمّ و الذوق و اللمس و الشهوة و الغضب و المحاع و القوى الحرّكة للعضلات و القوى النباتية من الغاذية و شعبها من الماسكة و الجاذبة الماضمة و الدافعة و النامية و المولّدة.

و بالجملة جميع قواه النباتية و الحيوانية مع اختلاف أحوالها و تباين متعلَّقاتها، و

۱ ـکذا.

تشعّب مآخذها، صارت مقهورة تحت النفس الناطقة الروحانية الشريفة الكاملة، فللمّا سوّي المزاج أوّلاً، جعله مقهوراً للنفس ثانياً، و هو تحت ذلك ملك مطلق؛ اذ يملك تدبير البدن الى النفس، فانّ المالك لايملك.

#### [۱۷/۱۱] قال: ليس لما من مركزها ...

أقول: لاخفاء في أنّ ما ذكره هذا الكامل مخالف لما عليه أبرقلس حيث قال: «النفس و الافلاك تتحرّ ك على استدارة.» و التوفيق بين هذين المقالين يمكن بعد تمهيد مقدّمة.

فنقول: اطلاق الدائرة على العقل و النفس من سبيلين:

أحدهما: أنّ الدائرة الحسّية كما أنّها غير متناهية وضعاً لعدم انتهائها الى نقطة أو نهاية، أو تكون لها حركات أواخر بوجهٍ من الوجوه، فما فرض أنّه أوّلها و هو بعينه آخرها؛ و ما فرض آخرها هو بعينه أوّلها.

و بالجملة: أنّ /MB10/ محيط الدائرة فانّه و ان كان متناهياً مقداراً على معني أنّه مقدار محدود فقدّره بمراتب متناهية العدد لاتكون في الوضع، اذ ليس له طرف يشار اليه، فكذلك أمر العقل و النفس.

و ثانيها: أنّ الدائرة لمّا كانت محيطةً بما فيها، فكذلك العقل و النفس محيطان بالصور العقلية و العوارف القدسية.

و أمّا كون العقل غير متحرّك، فلأنّ جميع صفاته الكمالية الملكوتية حاصلة له بالفعل، فليس هنالك انتقالات فكرية. و من هيهنا تسمع أنّه ليس له معني ما بالقوّة، حيث انّ المنفي عنه معني على التوصيف و الثابت على الاضافة، و ذلك بخلاف ما عليه أمرالنفس؛ لأنّ كمالاتها حاصلة لها على التدريج، و الانتقال بالحركات /PA12/الفكرية، فقد أطلق عليها أنّها متحرّكة.

و أيضاً أنّها في الفطرة الأولى على مرتبة العقل المنفعل الهيولاني، تستكمل في الفطرة الثانية مراتبها الثلاث: العقل بالملكة، و العقل بالفعل، و العقل المستفاد \_بالاستفادة و الاشراق من العالم الأعلى \_و [في] المرتبة القصيا صارت عالماً قدسياً عقلياً مضاهياً للعالم الجملي الوجودي.

ثمّ لا يخفى أنّ الدائرة على ما قد بيّن في موضعه \_ أنّها أوسع الأشكال و انفس كذلك، أمّا الأوّل فظاهر، و أمّا الثاني فلها أشرنا اليه آنفاً. و من هنالك قال معلّم المشّائين في أثولوجيا: «النفس ليست في البدن، بل البدن في النفس؛ لأنّها أوسع منه، و من أراد أن ينظر الى صورة نفسه المجرّدة فليجعل من الحكمة مرآةً».

و أمّا كون العقل دائرة فظاهر بما قرّرناه. و أمّا أنّه متحرّك ا فلائه و ان كانت صفاته بالفعل دون التدريج و الانتقال، لكنّه واسطة في رشح الصور العقلية على النفوس و الكائنات الزمانية بما لهيولياتها استعدادات، فقد أطلق أبرقلس عليه أنّه متحرّك؛ ثمّ انّه لمّا كان متشوّق الأفلاك و سبب حركاتها الاستدارية، فقد أطلق على العقل أنّه متحرّك بالاستدارة. ثمّ انّ في تنكير «استدارة» اشارة الى أن ليس المراد منها ما يتبادر اليه الأذهان، و الاّ لكان التعريف أنسب من التنكير، كما لا يخنى على الناقد الخبير.

# [٢/١٢] قال: هيهنا أيضاً بغير زمان

أقول: فيلزم أن يكون على ثبات مع أنّها تحت الدهر مع ثباتها الصرف في ذلك انعالم مع الثابتات الصرفة فيكون تحت السرمد، حيث انّها مع ثباتها ما خلعت عن ربقتها قيد تعلّقها ببدنها الهيولاني في دار غربتها و أرض كربتها، فلها تعلّق بالزمان، وهو أفق التقضّي و التجدّد. و قس عليه أمر العلوم الأعلى حيث انّ من معلومها أمر زماني!

۱ ـ ب يتحرُّك.

٢ ـ ب الهوياتها.

٢ ـ ب: التنصّى.

و نعم ما حكى الشيخ السهروردي بعد مصيرها الى العالم الأعلى و سواله عن الحيتان المجتمعة في عين الحياة المتنعمة المتلذذة بظلّ الشاهق العظيم ما هولاء الحيتان؟ فقيل له: أشباهك، أنتم بنو أبِ واحدٍ، وقع لهم شبيه واقعتك، فهم اخوانك! فلمّا سمعتُ و ذلك فعانقتهُم لا، ففرحتُ و فرحوا بى، فصعدتُ الجبلَ، و رأيتُ أبانا شيخاً كبيراً تكاد السموات و الأرض تنشق من تجلّى نوره، فبقيتُ باهتاً // MA11 متحيّراً منه، و مشيت اليه، فسلم على و سجدتُ له، و كدتُ أغحق في نوره الساطع؛ فبكيتُ زماناً و شكوتُ عنده من حبس قيروان ".

فقال لي: نعمًا تخلّصتَ! اللّ أنّك لابدّ راجع الى السجن ً و انّ القيد بعد ما خلعتَه ٥ تامّاً؟

فلمًّا سمعتُ الكلامه ] طار عقلي و تأوّهتُ صارخاً صرخَ المشرف على الهلاك، و تضرّعتُ اليه.

فقال: أمّا العود فضروري الآن، ولكنّي ٢ /PB12/ أُبشّرك بشيئين:

الأوّل <sup>^</sup>: أنّك اذا رجعت الى الحبس، يمكنك <sup>9</sup> الجيء الينا و الصعود الى جنابنا <sup>1</sup> متى شئتً.

و الثاني: أنّك تتخلّص في الأخير الى جنابنا، تاركاً لبلاد الغربة بـأسرها مـطلقاً. ففرحت بما قال.

ثمّ قال لي: اعلم أنّ هذا جبل طور سينا [و] فوق هذا الجبل طور سينين، مسكن

٢ \_ م: فعانقتم. في المصدر: عانقتهم.

٤ \_ في المصدر: الحبس الغربي.

٦ \_ م: لسمعت،

۸ ـ م: امکنک.

١٠ ـ في المصدر: الى جنّتناهينا.

١ ـ مصدر: ـ و ذلك. و هو أصحّ.

٣ ـ م : جليس قشردان.

٥ ـ م : خلقت.

٧ ـ م، ب: لكن.

٩ \_ م، ب: امكنك.

والدي وجدّك، و ما أنا بالاضافة اليه الا مثلك بالاضافة اليّ ا، و لنا أجداد آخرون الى الني ينتهي [النسب] الى الملك الذي هو الجدّ الأعظم الذي لا أبّ له و لا جدَّ له ال و كلّنا عبيده، و به نستضيء و منه نقتبس، و له البهاء الأعظم و الجلال الأرفع [و النور الأقهر] و هو فوق الفوق و فوق النور و نور النور، و هو المتجلّى لكلّ شيءٍ وَ ﴿كُلُّ شَيءٍ هَالِكُ الاّ وَجَهَهُ ﴾ آ.

فأنا في هذه اللذّة <sup>٧</sup>؛ اذ <sup>^</sup> تغيّر على ّالحال <sup>٩</sup> و سقطت من الهواء الى <sup>١</sup> الهاوية بين قوم ليسوا بمؤمنين، محبوساً في ديار الغرب و بق [معي من] اللذّة مالا أُطيق <sup>١١</sup> أن أشرحه وانتحبت] ابتهلتُ، و تحسّرتُ على المفارقة، فكانت تلك الراحة أحلاماً زائلةً على سرعة؛ نجانا الله من أسر <sup>١١</sup> الطبيعة و قيد الهيولي ﴿ وَ قُلِ اَلْحَمْدُلِلهِ سَيُرِيكُم آياتِهِ فَتَغْرِفُونَهَا وَ مَا رَبُّكَ بِغَافِلِ عَمَّا تَغْمَلُونَ <sup>١٢</sup>﴾. <sup>١٢</sup>

ثمّ لا يخنى أنّ هذا بازاء قصّة وقعت و اتّفقت ١٥ للشيخ الرئيس في رسالته الطيرية ١٦ حيث قال: «فأقول برزت طائفة تـقتنص فـنصبوا الحـبائلَ [و رتّبوا الشرك و هـيّؤوا الأطعمة] و تواروا ١٧ في الحشيش و أنا في سربة طير ١٩ اذ ١٩ لحـظونا فـصفرونا ٢٠ الأطعمة)

٢ ـ ب: أخر.

٣ ـ في المصدر: حتّى ينتهي. ٣ ـ ب: ـ له.

٦ ـ القصص، ٨٨.

٧ ـ في المصدر: القصة. ٨ ـ كذا في النسخ.

١٠ ـ في المصدر: في.

٩ ـ في المصدر: الحال عليّ.

١٢ ـ م: اسوة.

۱۱ ـ م: اظن.

۱۳ ـ النمل، ۹۳.

۱ ـ م: أتى.

٥ ـ م: بكلّ.

۱۴ ـ قارن: مجموعه مصنفات شيخ اشراق، رسالة: «قصة الغربة الغربية»، ج ۲، صص ۲۹۳ ــ ۲۹۷.

١٥ ـ م: ـ و اتّفقت.

١٦ ـ قارن: الوسائل، لابن سينا، رسالة الطير، صص ٢٠١ ـ ٢٠٠.

۱۷ ـ م، ب: فظفروا.

٢٠ ـ م: الحظونا فظفروا.

١٩ \_م: اذا.

مستدعين أ، فأحسسنا بخصب [وأصحاب] ما يتخالج أفي صدورنا ريبة و لا زعزعتنا عن قصدنا تهمة، فابتدرنا اليهم مقبلين، و سقطنا في خلال الحبائل [أجمعين] فاذاً الحِلَق تنضم على أعناقنا و الشرك تتشبّث بأجنحتنا، و الحبائل تتعلّق بأرجلنا، ففزعنا ألى الحركة، فما زادتنا ألا تعسيراً، فاستسلمنا للهلاك، و شغل كل واحد منّا ما خصّه من الكرب عن الاهتهام لاخيه».

ثمّ قال: «بعد مضى زمان نسينا أصورة أمرنا أمنا بالشرك، و اطمأنًا ألى الأقفاص، فاطلعتُ ذات يوم من خلال الشبك، فلحظت رَفَقَةً من الطير أخرجت رؤوسَها عن الحلق، و أجنحتَها عن الشرك، و برزتْ عن أقفاصها تطير و في أرجلها بقايا الحبائل».

ثمّ قال: «عالجونى فنحيتُ الحبالةَ من أوقبتى و الشركَ عن ' أجنحتي و فتح باب القفص، و قيل [لى] اغتنم السلطاة. فطالبتهم بتخليص رِجلي عن الحلقة، فقالوا: لو قدرنا عليها لابتدرنا أوّلاً، و خلّصنا أرجلنا».

ثمّ قال: «فنهضت من القفص أطير»، ثمّ قال: «حتى وصلنا الى حجرة الملك، فلمّا // 811 منا الحجاب و لحظ الملك في جماله مقلتنا العلقت به أفئدتنا و دهشتنا دهشاً عاقنا عن الشكوى ١٣، فوقف على ما غشينا، فردّ علينا [الثبات بتلطّفه حتى اجترأنا على مكالمته و عبرنا بين يديه عن قصّتنا] فقال: لن نقدر على حلّ الحبائل عن أرجلكم»، انتهى. و هو صريح في المدّعيٰ / 13/2/

٢ ـ في المصدر: تخالج.

۴\_م: ففرعنا.

٦ \_ في المصدر: انسينا.

٨ \_ م: اطمأننا.

١٠ ـ في المصدر: من.

١٢ \_ م، ب: فقلنا.

١ ـ في المصدر: مستدعين.

٣ ـ م، ب: لا زعرتنا.

۵ ـ ب: زادنا.

٧ ـ م: أمورنا.

٩ ـ في المصدر: عن.

۱۱ ـ م، ب: استغنم.

١٣ ـ م، ب: السكون.

#### [۱۰/۱۱] قال: في الميمر

أفيد: «الميم» بفتح الميمين من حاشيتي المثناة من تحت المنقلبة عن الهمزة، أو بضم الميم الثانية، «مفعل»، [و] امّا من المؤامرة بمعني المشاورة، أو من الأمار و الأمارة \_بالفتح \_ بمعني الوقت و العلامة و الموعد. أو من الأمرة \_بالتحريك \_ بمعني النماء و الزيادة و البركة. أو بمعني العكم الصغير من أعلام المفاوز من حجارة و نحوها. أو من الأمر \_بفتح الهمزة و اسكان الميم \_ واحد الأمور. يقال: أمر فلان مستقيم و أمور القوم مستقيمة. أو من الأمر \_ بكسر الهمزة \_ بمعني القلب و العقل و النفس. أو من الأمرة بمعنى الامارة \_كلتاهما بالكسر \_ أي الولاية و الرياسة. أو من الايتار. و الأوّل أكثر شيوعاً عند الأدبيين.

قال علّامة زمخشر في أساس البلاغة: «اتمرت اما أمرتني به، أي: امتثلت. و فلان مؤتمر؛ أي مستبدّ يقال فلان لا يأتمر رُشداً الإ أي لا يأتي برشد من ذات نفسه \_ [...] \_ و تقول أمرته فأتمر؛ أي امتثل و أبي أن يأتمر؛ أي استبدّ ولم يمتثل. و تآمر القوم و ائتمروا "مثل تشاوروا و اشتوروا، و مُرني " بمعني أشِرْ على " \_ [...] \_ و تقول: فلان بعيد من المئمر ه، قريب من المئبر و [هو] المشورة. مِفْعل من المؤامرة و المئبر النميمة "»، انتهى القول. قلت: و ياء الميمر أيضاً منقلبة عن الهمزة.

## [١٠/١٢] قال: لأنّها علّة للزمان

أفيد: يعني أنّها صارت الى عالم الدهر و اتّصلت هناك بعلّة الزمان من الجـوهر العقلية. ٩

٢ ـ في النمخ: رشد.

٤ ـ في النبخ: أمرني.

٦ - في النسخ: الضميمة.

٨ ـ ب: المثبر.

١ ـ في النمخ: ايتمرت.

٣ ـ المصدر: أتمر.

٥ ـ في السخ: الميمر ... الميبر.

٧ ـ اساس البلاغة، ص ٢١.

٩ ـ قد وردت هذه التعليقة في ﴿بِ ﴿ قَبَلُ [١١/١١] قال: في الميمر.

# [٧/١٣] قال: و جَرْى حيوة تلكالأشياء.

أقول: الأشياء إمّا أن يكون ابداعيات، و إمّا أن يكون اختراعيات. فالأولىٰ تنبع من عين الابداع المحتوي عليه عين واحدة، و هو الله تعالىٰ. و الثانية التبع من عين الاختراع المحتوي عليه ذلك العين الواحدة.

و بالجملة: أنّ عيني الابداع و الاختراع تنبعان من عين واحدة حقّة. قوله: «لاكأنّها خرّارة ٢ واحدة»، أي كثيرة الجريان، بل الأشياء الصادرة عنه تعالى بالابداع و الاختراع يحتوى:

أوّهها: على ينابيع أنواع مختلفة ينبع من كلّ منها أنهار الأشعّة و الاشراقات و التدابير و الفيوضات، و هواقليم عالم الأمر و كورة عالم الملكوت الذي هو عالم حقيقة الحمد و عالم الأنوار العقلية.

و ثانيهما: عالم المواد و عالم الصور و كورتا أصول عالم الملك و الشهادة الذي هو عالم سلطان الطبيعة و عالم الجواهر الجسمانية، فني "كلّ من هذين العالمين ينابيع أنواع مختلفة، منها ينبوع هويّات متكثّرة.

و من هنالک ظهر ما ذکره بقوله: «لاکأنّها خرّارة واحدة أو ریح واحدة فقط، بل کلّهاکیفیة واحدة، فیهاکلّ کیفیة توجد».

فقد لاح أنّ عين الابداع المحتوي عليه عين واحدة قيّومية يندرج فيه نظام الوجود الذي هو في // MA12/حدّ الابداع، لعدم توقّفه اللّ على // PB13/جاعله التامّ من دون شرط مطلقاً، و هو الكتاب المبين لا يغادر صغيرةً من الموجودات اللّ أحصيها مع، فقال: كلّها كيفية واحدة، فيها كلّ كيفية؛ أي كلّها شأن واحد فيها كلّ شأن.

٢ ـ م: جرّارة.

١ \_ ب: الثالثة.

٢ \_ اقتباس من كريمة الكهف، ٤٩. ب: أحصها.

ثمّ ان نظام الوجودات الذي في حدّ الابداع كتاب فصّلت آياته اليكون بعضه الداعيات، و بعضها اختراعيات، و بعضها كائنات تحتوي على الأخير نون عين واحدة. و الحاصل كما أنّه ينطوي عين الحياة على عيني الابداع و الاختراع، فكذلك نونه

يحتوي على نونى التكوين و التدوين، ينبع من أوّلها الكائنات، و من الثاني أحكام معالم الدين و قوانين سنن الشرع المبين و علوم حقائق الكون و عوارف عوالم الكيان.

و قد عبر عنه تعالى بعينين و نونين، لاحتوائه على عيني الابداع و الاختراع و نوني التكوين و التدوين، مع بساطة ذاته الأحديّة القيّومية الربوبية ٥.

و لعل لاح سر اضافة الباري الحق القيّوم الى كلّ العوالم، سيّا عالم الأمر بخصوصه بالفاعلية و الغائية و المبدأية و المعادية، و متعلّق هذه الاضافة، أعني مجموع عالم الأمر و جميع مراتب الأمريات و هويّات الابداعيات، الشواهق و العوالي من العقول و النفوس بأسرها في وجودها و تماميتها و بدوها و عودها و ذاتها و فعلها، بما هي ملحوظة الاستناد في تلك الجهات و الاعتبارات الى بارئها الحقّ سبحانه.

فيلحظ أنّ أفاعيل العقول الفعالة و الكلمات التامّة و تأثيرات النفوس المدبّرة بأمر فعّاليته و صنع تدبيره لا و قس عليه الأمر الايجادي التكويني المتعلّق بعالم الطبيعة من حيث اضافة الباري سبحانه الى الطبيعة. و أمّا متعلّق هذا الأمر المنبعث عنه، أعني مكوّنات مالم الخلق و كائنات اقليم الصنع و مركّبات سلسلة العود بزمرها و أضاميمها قاطبةً. و في ذلك آية بيّنة لذوي العقول الصريحة، أنّ تأثيرات الطبائع و أفاعليها انّا هي باذن الله سبحانه.

فقد لاح سرّما في قالب أربع مصاريع من الشعر، قد صدرت من رهط من علهاء

٢ ـ كذا، و الصحيح: بعضها.

۴ ـ ب بقضّها.

٦ ـ ش: ـ ستر.

۸ ـ م: تكونات.

١ ـ اقتباس من كريمة فصّلت، ٣ و ٤٤.

٣ ـ بقضها.

۵ ـ م، ب: + على ما قال واحد.

۷ ـ م: تدبّره.

الأسرار.

عينان عينان لم يكتبها قلم و في كلّ عين من العينين عينان نونان نونان لم يكتبها قلم و في كلّ نون من النونين نونان ا

على أن يكون المراد من «قلم» العقل الفعّال ٢؛ لأنّـه ليس في مُـنّته ابداع الذات واختراع الخترعات و تكوين الكائنات و تدوين معالم أحكام الشرعيات، بل الكلّ من

١ ـ و للشارح المحقق شرح مستقل في هذا المقام، و نحن ننقله في هذا المجال.
 بسم الله الرحمن الرحيم

بعد حمد الله و الصلوة على محمد و آله خير البرية، يقول: أحقر الغني «أحمدبن زين العابدين العلوي» انّ بعض اخوان الصفا و خلّان الوفا التمس منّى شرح مصاريع من علماء الأسرار و عرفاء الكبار ينزلونها في استجلاب الخيرات و استزال البركات منزلةً عظيمةً، قد صدرت عن ينبوع الحكمة، فحل الفحول، سهام العقول، و هو أستادي و من البه في جميع العلوم استنادى حيث صدّر بها كتاب المجذوات و المواقيت، و هي:

عينان عينان لم يكتبهما قلم و في كلّ عين من العينين عينان نونان نونان لم يكتبهما قلم و في كلّ نون من النونين نونان

فاسعفت مأموله و انجت مسؤوله. فأقول و بالله التوفيق و بيده أزمّة التحقيق: «عينان» حرفيان عين الابداع و عين الاختراع «عينان» ينبوعان، «لم يكتبهما قلم» أى قلم من العقول الفعّالة و الجواهر القدسيّة القادسة، لانّه مع قدسيّته و فعليته و ملكوته في ساهرة الامكان الذاتي، و يكنفه الليس و البطلان في جوهر ذاته و سنخ حقيقته فلايكون في منته و قدرته اعطاء الوجود الابداعي و افاضته، و لا الوجود الاختراعي و افادته؛ بل انّ ذلك أمر قد استأثر به القيوم الواجب بالذات؛ لأنّه عين الحقيقة و ينبوع الوجود.

«فى كلّ عين من العينين عينان» اما في عين الابداع عينان \_مما عالم العقل و عالم النفس \_و هما عينان تحتويان على ينابيع أنوار مختلفة، تنبع من كلّ منها الاشعة و الاشراقات و جداول التدابير و الرشحات، و أما فى عين الاختراع فعينان اخريان هما؛ عالم المواد و عالم الصور، و هما اقليما بسائط عالم الشهود و الملك اللذان ينبوعان تنبع من كلّ منهما ينابيع أنواع مختلفة؛ منها ينبوع ذوات كثيرة و هويات عديدة؛ و هو اقليم الطبيعة.

«نونان» حرفيان، و هما: نون التكوين، هما نونان حرفان سبّاحان في عين الافاضة و بحر الايجاد «لم يكتبهما» كتبة بصنع و ايجاد «قلم» عقل مفارق و في بعض النسخ: «لم يكتبهما» أى لم ينبهما رقم الايجاد و الصنع من المفارق العرف فضلاً عن غيره، بل من صنع الواجب الحق تعالى و صنع مجده، و ان ذلك الّا من الشروط.

٢ ـ م، ش: عقل فعّال.

عين واحد قيّومي ربوبي.

## [١٣/١٣] قال: و أمّا السّالك في أرض الحياة ...

أقول: و هواقليم عوالم العقول المقدسة، و ليس يمكن أن يكون هالك مادة و لا مخالطة الهم المحالة الم

#### [۱۸/۱۳] قال: على درجاتها

أقول: الأولى عالم العقول الصرفة بمراتبها كما لوّحنا اليها سابقاً، ثمّ العالم النفسي و هو يشتمل على جملة كثيرة من ذوات معقولة ليست مفارقة الموادّ كلَّ المفارقة، بل هي ملابستها نوعاً من الملابسة، و موادّها موادّ ثابتة سهاوية؛ فلذلك هي أفضل الصور المادّية، و هي مدبّرات الأجرام الفلكية و بوساطتها للعنصرية، و لها في طباعها نوع من التغيّر و نوع من التكثّر لاعلى الاطلاق، و كلّها عشّاق للعالم العقلي، لكلٍّ عدّة مرتبطة، في جملة منها من التكثّر لاعلى الاطلاق، و كلّها عشّاق للعالم العقلي، لكلٍّ عدّة مرتبطة، في جملة منها ارتباط بواحد من العقول المترتبة، فهو عاقل على المثال الكلي المرتسم في ذات مبدئه المفارق، مستفاداً من ذات الأوّل الحقّ. ثمّ عالم الطبيعة، و يشتمل على قوى سارية في الأجسام ملابسة للهادة على التمام، تفعل فيها الحركات و السكنات الذاتية، و ترقى عليها الكلمات الجوهرية على سبيل التسخير، فهذه القوى كلّها فعّالة.

و بعده العالم الجسماني، و هو ينقسم الى أثيري و عنصري، و خاصية الأثـيري:

١ ـ بعدها.

القبس الأوّل

استدارة الشكل و الحركة و استغراق الصورة عن المضادّة، و خاصية العنصري: التهيو الله المنظلة المتخلفة و الأحوال المتغايرة، وانقسام المادّة بين الصورتين المتضادّتين، أيتها كانت بالفعل كانت الأخرى بالقوّة، و ليس وجود احديها لها وجوداً سرمدياً و لادهرياً، بل وجوداً زمانياً، و مباديه الفعّالة فيه من القوي الساوية بتوسط الحركات، و يسبق "كاله الأخير أبداً مّا بالقوّة، و الله ما في الساوات و الأرض. ه

## [۱۹/۱۴] قال: أي لاتوجد معاً ...

أقول: أي مع عدم اجتماع أجزاء كلّ فرد من أفرده و آحاده في الوجود.

و بالجملة: ذلك على أن لاتجتمع أجزاؤه في الوجود كالحركة، سواء كانت مع الزمان \_ كحركة الجرم الفلك الأقصىٰ على ما عبّر عنها بقوله: «لايمكن أن توجد الا مع زمان » \_ أو كانت أ في الزمان كحركة غيره.

و القسم الثاني: ما يكون آحاده و أفراده مع زمان، و تكون / / / / / / الجزاء كل فرد منه قار الوجود، أى مجتمع الأجزاء في الوجود في مكان، كما [أن ] الجسم مع أعراضه القارة من الكيّات المتّصلة القائمة به؛ أو مع مكان كاشتراك أجسام في المعية بمكانٍ مّا في زمان واحد، و القرينة على تخصيص قرار آحاده بسبب اجتاع أجزاء كلّ فرد منها في الوجود في هذا القسم؛ و تخصيص عدم قرار الوجود في الآحاد في القسم الأوّل من جهة اجتاع أجزاء كلّ فرد منها في الوجود، ما سيذكر من القسم الثالث، و هو عدم اجتاع أفراد طبيعة واحدة في الوجود، مع اجتاع أجزاء كلّ منها و قرارها في الوجود، كزيد المتقدّم على عمروٍ زماناً،

٢ \_ م: الأشكال.

١ ـ كذا، م: التهبيق.

۴ - م: - و٠

٣ \_ يمكن أن يقرأ في م: لسبق.

٥ ـ اقتباس من كريمة النساء، ١٣١ و غيره.

٦ -كذا، و في التبسات المطبوعة: « مع زمان أو في زمان، فإن العلة ».

كها الشار اليه بقوله: «أو كلاهما »،كها للأشخاص المتغيّرة. فالمعتبر في القسم الأوّل هـو الزمان فقط، و في الثاني [هو] المكان فقط، و في الثالث، كلاهما جميعاً. فلهذا لا تجتمع الأفراد في الوجود مع قرار أجزاء كلّ فرد منها في الوجود.

فالأولى' /MA13/ في التقسيم أن يقال، الوجود:

[الأوّل]: امّا زماني بمعنى انطباق وجوده على الزمان كالحركة، فهو غيرقارّ الوجود. و الثاني: قارّ الوجود في الآن، كزيد مثلاً و ان استمرّ وجوده في الزمان بعده.

و الثالث: ما لاتجتمع أفرادها في الوجود ـو ان اجتمع أجزاكلٌ فرد منها في الوجود\_ كأشخاص طبيعة واحدة، بعضها في الزمان الماضي المنقطع، و بعضها في المستقبل الآتي، فالمعتبر فيها الزمان و المكان جميعاً.

### [٣/١٥] قال: نسبة بأن يكون ...

أقول: الحاصل: أنّ الحقّ أنّ مقولة الوضع نسبتان:

احديهما: نسبة الأجزاء بعضها الى بعض.

و ثانيهما: نسبتها بوقوعها في الجهات، كالفوق و التحت و اليمين و الشمال.

و ظاهر ما في أصل الكتاب هو نسبة بعضها الى بعض آخرمنها بوقوعه في الجهات؛ و لم يظهر منه كونه نسبتين، بل نسبة واحدة بينها، لوقوعها لله في الجهات؛ و الحقّ ما قدّمناه.

و أمّاكون الوضع هيأةً تعرض للجسم بسبب اعتبار نسبتين، أو نسبتها بوقوعها في الجهات، أوكون نسبة الأجزاء بعد نسبة بعضها الى بعض الى الأمور الخارجة "، فلاجدوىٰ له أصلاً.

ثمّ انّ ظاهر الشيخ ماذكره خاتم المحصّلين هيهنا و ان قصّر في التجريد حيث قال:

١ ـ ب: على ما.

۲ ـ ب: بوقوعها.

«هيأة [عارضة] تعرض للجسم باعتبار نسبتين » ا، بل هو نفس نسبتين، أو نسبة الأجزاء بعضها الى بعض بوقوعه في الجهات على ما حقّقه في شرح الرسالة.

ثمّ على تقدير أن يكون الوضع هو الهيأة العارضة أو النسبة، كالقيام الذي هو هيأة قارّة عارضة للشيء بعد الانتصاب /PA15/ لا القيام الذي هوهيأة غير قارّة عارضة للشيء حال النهوض، و كالانتكاس الذي هو هيأة للجسم بسبب نسبة بعض أجزائه الى بعض و الى الأمور الخارجة، اذا كان مقتضى الشخص خلافه.

ثمّ الأوضاع قد تكون غيرَ متخالفة بالنوع، كالأوضاع العارضة للمتمكّن حين انقلاب سطوحه و للمستدير حين حركته بالاستدارة؛ و قد تكون متخالفةً بالنوع، كالوضع الحاصل للشخص حين القيام و الانتكاس؛ فانّ نسبة بعض أجزائه الى بعض و ان كان باقياً على حاله، اللّ أنّ نسبة أجزائها الى أجزاء العالم وجهاته قد تتغيّر و تتبدّل تبدّلاً خلاف ما تقتضيه طبيعته و ماهيته.

ثمّ اعلم أنّ الجسم اذا كان محيطاً على الاطلاق كان له ذلك بالنظر الى الأمور الخارجة فقط، و ان الداخلة معلم و ان كان محاطاً على الاطلاق كان له ذلك بالنظر الى الأمور الخارجة فقط، و ان لم يكن كذلك كان له ذلك بالنظر اليها معاً. و أيضاً هو قد يكون بالفعل، و قد يكون بالقوّة، و قد يكون بالطبع. كالقيام للانسان، و قد يكون بخلافه كانتكاسه، و قد يكون فيه تضاد، اذ القيام و الانتكاس وصفان وجوديان بينها غاية الخلاف، لها محلّ ليس لها أنّ يحلّا فيه معاً و شدة و ضعفاً، اذ الشيء قد يكون أشدّ انتصاباً أو انحناءً.

[٥/١٥] قال: و الطبائع المعقولة ...

أقول: يعني الماهيات الكلّية بحسب سنخ حقائقها المرسلة بماهي هـي. و يـقال

۲ \_ م: \_ و.

ا - تجريد الاعتقاد، ١٨٦.

للهويات الشخصية /MB13/التي هي أفرادها الأشياء الطبيعية.

و بالجملة لفظ الطبيعة يطلق في الاصطلاحات الصناعية على عدّة معانٍ مخــتلفة، فلذلك قيّد الطبائع هيهنا بالمعقولة.

الأوّل: ما قلنا [ه].

الثاني: العناية الأولى السابقة و الرحمة الواسعة السابقة على الاطلاق، و عنها التعبير في الصطلاح الحكماء المتألمين بـ «الطبيعة الفعّالة الكلّية المطلقة»، و هي المبدأ المفيض و الممسك الحافظ و المقيم المدبّر لنظام الكلّ بجملته. و قد يعبّر عنها بـ «الارادة الحقّة» و الاختيار الحقيقي هي العناية.

### [تفريع في معني العناية ]:

و العناية هي كون الأوّل تعالى عالماً لذاته من ذاته بما عليه الوجود في نظام الخير، و علم الخير و الكمال على حسب استحقاق طباع الامكان، و راضياً به على النحو المذكور. فيعلم نظام الخير على الوجه الأكمل الأبلغ في الامكان، فيفيض عنه ما يعلمه نظاماً و خيراً على الوجه الأبلغ الذي يعمله فيضاناً على أتم تأدية الى أقصى النظام بحسب الامكان، فهذا معنى العناية عندهم.

و لقد /PB15 تكرّر في الشفاء اطلاق الطبيعة الكلّية الممسكة لنظام العالم على العناية، و لعلّ هذا من باب المشاكلة و الازدواج، كما في قوله تعالى حكايةً عن المسيح في النشاة الآخرة: ﴿ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِى وَ لا أَعَلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ ﴾ ا.

و منه اطلاق الطبيعة الخامسة على الطباع الفلكي في كتابيه الاشارات و الشفاء، واطلاق الحاسّة السادسة على القوّة العاقلة في أثولوجيا.

الثالث: الطبائع الكلّية المقيّدة، و هي العقول النورية القدسية المفارقة التي هي مدبّرات عوالم الجسمانيات و أرباب أنواعها، و انّما طبائع الأجسام و صورها النوعية

القبس الأوّل

\_المنطبعة افي مبدأيّته آثار النوع\_طلسمات و أظلال لها، فكلّ منه في عنايته و تـدبيره بالقياس الى عالم من العوالم بجملته و نوع من الأنواع بكلّيته ا، مثابته مثابة النفس الجرّدة في عنايتها، و تدبيرها بالقياس الى هوية شخصية بخصوصه و بدن جزئي بعينه.

الرابع: الطبائع المجرّدة الجزئية التي هي النفوس المدبّرة، و انّما تدبيرها بالقياس الى أبدان جزئية على سبيل الغلبة و التسلطن.

الخامس: الطبائع الجسمانية و الصور النوعية الجوهرية المنطبعة " \_ بحسب اعتبارين متخلفين، حيث انها بما هي مبدأ الحركة و السكون بالذات \_ فطبيعة، و بما هي مبدأ نوعية النوع صورة نوعية، بل بما هي مبدأ أثرٍ مّا " قوّة.

### [٤/١٥] قال: كما للأشخاص ...

أقول: ذلك مثل أفراد طبيعة واحدة، كهويّات مندرجة تحت طبيعة الانسان التي لااجتاع لأفرادها في الوجود، و أنّ كلّ منها قارّ الوجود في المكان مع استمرار وجوده في الزمان، فهذا القسم يغاير القسمَ الأوّل.

٢ \_ م: الكلية.

۴\_ش: ما،

١ ـ م: المنطبقة.

٣ \_ م: المنطبقة.

و بالجملة: أنّ نسبة الشيء الى الزمان بالحصول فيه لايكون الاّ للمتغيّر حقيقةً كالحركة \_أو تقديراً \_كالسكون \_ فانّ معني كونه في الساعة أنّه بحيث لوحصل بدله حركة لكانت في ساعة، و أمّا الغير المتغيّر فنسبته الى الزمان بالحصول معه

فقد انصرح أنّ الثابت الصرف الذي لا انتقالَ فيه بوجهٍ لا يكون مستحرّكاً و لا ساكناً، فلا يكون في زمان مطلقاً، و لا في آنٍ، كالطبائع المرسلة و الأنوار /PA16/ المقدّسة من العقول القادسة الطاهرة عن المادّة و علائقها.

### [٨/١٥] قال: من حيث طبيعة الانسانية ...

أقول: ذلك حيث انها مجرّدة بوجودها الامتيازي، فلاتكون زمانيةً ليجري فيها متى، و لا مكانيةً ليجري فيها أين.

و الحاصل: أنَّ الطبيعة الكلِّية لها وجودان:

أحدهما: خلطي اتّحادي.

و ثانيهها: انحيازي امتيازي.

فعلى الأوّل تتّحد في الأعيان مع أفرادها، فتكون محفوفةً بالمحسوسية و المشخّصية، و كذا تكون متمتّية المتأيّنة بالعرض. و على الثاني لاتجري فيها تلك الأمور مطلقاً.

و من هنا لك اندفع ما حقّقه الشهير بالتحقيق في حاشيته على المحاكمات في نفي وجود الكلّى الطبيعي في الخارج بأنّ الشيء ما لم يتشخّص لم يوجد، فلو وجد لكان شخصاً لا ماهية كلّية. و لم يعلم أنّ مرادهم من «أنّ الشيء ما لم يتشخّص لم يوجد» أعمّ من أن يكون شخصاً أو محفوفاً به، فلا يلزم من ثبوت الثاني له بوجوده الخلطي الاتّحادي ثبوت الأوّل. وقد حقّقناه مزيد التحقيق في كتابنا كحل الأبصار على الاشارات.

ثمّ اعلم أنّ الوجود " الامتيازي للطبيعة لايوجد الّا في الأذهان لا في الأعيان، على

٣ ـ ب: الوجو.

١ ـكذا في النسخ، و هي مشتقّة من ومتي..

۲ ـ ب: مشخصاً.

ما نسبه الشيخ الى أفلاطن الالهي في برهان الشفاء، و جعلها من أحد احتالات المُثل الأفلاطونية التي ذهب اليها أفلاطن، ثمّ زيّفها هنالك على نمط أوفى!.

### [۴/۱۶] قال: فكما العدم ...

أقول: يعني العدم بمعنى سلب الوجود عنها، فان صدقه عليها لا يستلزم ثبوته لها، حتى ينافي كون الماهية بما هي هي ليست الآهي، حيث ان المراد منه عدم ثبوت العوارض لها في مرتبتها، و هذا ليس من تلك؛ و ذلك بخلاف ما اذا أخذ على سبيل العدول أو الموجب السالب المحمول، فانه يصير من العوارض الثابتة، فينافي كون الماهية بما هي هي ليست الآهي، بخلاف ما عليه صدق أمر العدم بمعنى السالبة البسيطة عليها، فانه غير ثابت لها و ان كان صادقاً عليها؛ و بينها بون بعيد.

ثمّ اعلم أنّ صدقه عليها بشرط تقديمه على الحيثية لاتقديمها عليه، و الآلزم أن يكون سلب النقيضين مقتضى نفس ذات الشيء، فيخلو عنها على ما نبّه عليه الشيخ بأنّه ليس لذلك السلب حقيقة، و صدق عليها على فرض تقديم الحيثية على ما ذكره في منطق الشفاء بقوله: «انّ قولنا من حيث هو كذا و من // MB14/ جهة كذا في مثل قولنا هذا، لم يجز أن يقدّم و يحمل جزءاً من الموضوع، بل يجب أن يؤخّر و يجعل جزءاً من الحمول، و الآلزم منه عال، فانّ الحيوان من حيث هو حيوان ان كان ناطقاً أو غير ناطق، لزم أن يكون كلّ حيوان امّا ناطقاً أو غير ناطق، لزم أن يكون كلّ حيوان من يكون أن يكون ثابتاً لها.

ثمّ انّ الأستاذ /PB16/ المصنّف -قدّس سرّه - قدنبّه على بطلان ما عليه الفاضل الدواني من عدم صدقه عليها، وكذا ما يقابله من الوجود، فحكم بجواز ارتفاع النقيضين عنها في تلك المرتبة، و ان جعل من مراتب نفس الأمر. و السيّد السند قد جعلها من

١ .. ب: أمر صدق.

التعمّلات الاختراعية. وكلا هذين المسلكين خارج عن النهج الصواب. ثمّ انّ الحققّ الدواني قد نقل عن الشيخ في بحث الماهية كلاماً، حمله على غير مغزاه.

و الحق ما قلناه، تقريره على وجهه: هو ان تقديم الحيثيّة على السلب يعطي كونَه مقتضى ذات الموضوع مثلاً أن لو صدق أن الانسانية من حيث انّها انسانية ليست بواحد و لا كثير، يلزم عدم اتّصافها بشيء منها، فيلزم خلوّها عن النقيضين في الواقع، لأنّ ما بالذات لا يختلف و لا يتخلّف، و ذلك بخلاف ما عليه أمره اذا أخّرت الحيثية، فانّه يرجع الى كون الوحدة و الكثرة الناشئتين من حيث الذات مسلوبتين عنها، و ذلك لا ينافي اتّصافها بشيء منها.

و بعبارة أخرى أنّ شيئاً من طرفى النقيضيين ليس لها من ذاتها، و هو معنى حقّ لايلزم من صدقه خُلّو الماهية عنهها؛ لجواز أن لاتخلو عنهها لأمرٍ مّا هو غيرها، بخلاف ما اذا قدّمت الحيثية على السلب، اذ مفاده حينئذٍ أن ليس لها شيء منهها، و هو معنى يـوجب صدقه خلوَّ الماهية في نفس الأمر عن النقيضين و هو باطل قطعاً.

و السرّ فيه أنّ تأخّر الحيثية عن السلب يوجب أن تكون الحيثية من تتمّة الحمول، و كان السلب وارداً على المقيّد لها، الذي بينه و بين ما هو مقيّد بها أيضاً من سلبه تناقض، و تقديمها عليه يوجب أن تكون الحيثية من تتمّة الموضوع، و يكون السلب وارداً على النقيضين الممتنع ارتفاعها، بخلاف الأوّل، اذ ارتفاعها ليس ارتفاع النقيضين.

و من هنالك قال: فان قيل ان الانسانية التي في زيد من حيث هي انسانية هل هي غير التي في عمرو؟ فيلزم أن نقول ": لا، وليس يلزم من تسليمنا هذا أن نقول: فاذن هي و تلك واحدة بالعدد؛ لأن هذا كان سلباً مطلقاً؛ و عنينا بهذا السلب أن تلك الانسانية من حيث انسانية انسانية فقط، و كونها غير التي في عمرو شيء من خارج.

١ \_كذا.

ثمّ انّ غاية توجيه ما عليه الفاضل الدواني أنّ عدم الوجود في المرتبة اذاكان عدماً للوجود في المرتبة على أن يكون نفياً للمقيّد \_أى سلب الوجود في المرتبة \_ فهو يغاير النفي المقيّد في المرتبة. و بعبارة أخرى أنّه اذا قيل نفي المقيّد على سبيل الاضافة يغاير قولنا النفي المقيّد على التوصيف؛ لأنّ الاضافة هنالك لامية [و] هيهنا بيانية؛ و الأوّل / MA15/ نقيض الوجود في تلك المرتبة دون الأخير. و من البيّن أنّ النقيضين لا يكونان في تلك المرتبة؛ و الأرتبة قد ظنّ المعتبر أفي صدقه هنالك أن تكون المرتبة قيداً له، و لا يلزم ذلك ضرورة أنّه يجوز أن يكون ظرفاً لاقيداً؛ فأحسن تدبّره!

فقد ظهر أنّ التمسّك بعدم كون /PA17/ نني الوجود في تلك المرتبة من وجهين:

أحدهما: كونه من العوارض لها و لاعارض هنا لك، و الآلكان ذاتاً أو ذاتياً لها، و قد علمت أنّه ليس من العوارض الثابتة، و صدق نني الوجود عن الماهية في مرتبتها لايستدعي الآكونه ذاتاً أو ذاتياً على تقدير جعل الحيثية قيداً للماهية، و ليس كذلك حيث نبّه عليه الشيخ بتأخيرها عن المحمول.

و ثانيهما: كون العدم ننى الوجود عنها في تلك المرتبة على أن تكون المرتبة قيداً للمنفي \_و هو الوجود \_ لا للنفي و هو عدمه، فالوجود في تلك المرتبة منتفٍ عن الماهية، فانتفاء الوجود انتفاء له على الاطلاق لا في تلك المرتبة؛ و قد علمت أنّ في المرتبة ظرفاً للوجود لاقيداً له، فاذا ننى يكون النفي في تلك المرتبة بدلاً عن الوجود و هو نقيضه.

فاندفع ما يتوّهم من أنّه عدم مقيّد، و العدم المقيّد لا يكون نقيضاً، ذهولاً عنه أنّه عدم مظروف للمرتبة لا مقيّد بها، فيكون رفعاً للوجود فيها، فيكون صادقاً على الماهية بماهي هي في تلك المرتبة، فلاتكون المرتبة خاليةً عن النقيضين.

ت تا فاذا عرفت هذا فنقول: ان هذه المرتبة العقلية، وكذا العقل و الخارج أوعية نفس فاذا عرفت هذا فنقول: ان هذه المرتبة و العقل و الخارج بمنزلة الموجودات في الأمر، فيكون أوسع منها كالدهر، و تلك المرتبة و العقل و الخارج بمنزلة الموجودات في

١ \_م: المعبر.

الزمان أو في الآن أو جميع الأزمنة أو متن الواقع المتقدّس عنها جميعاً، و هذا نظير الخارج، و المرتبة و العقل بمنزلة الآن و الزمان، فكما أنّ المعدوم في الدهر ما يرتفع وجوده عن الآن و أفق الزمان حكلاً و بعضاً و عن متن الواقع، فكذلك المعدوم في نفس الأمر ما يرتفع وجوده عن مرتبة الماهية و العقول و الأذهان و متن الأعيان جميعاً، كالممتنع، كشريك الباري و اجتاع النقيضين و ارتفاعها.

### [١/١٧] قال: عن لوازمهما ...

قال الرئيس في الالهبات ، «لا جوهرَ يقبل الأضدادَ فيتغيّر، و لا عرضَ يسبق وجود الجوهر، لا يوصف بكيف فيشابه ، و لا بكمّ فيقدّر و يجزّي، و لا بمضاف فيوازي و يحاذي، و لا بأين فيُحاط به و يحوى، و لا بمتى فيقبل من هذه الى هذه، و لا وضع فتختلف عليه الهيئات و تكتنفة الحدود و النهايات، و لا بجدة فيشمله، و لا بانفعال فيتغيّر وجودد»، انتهى كلامه.

و قس عليه أمرَه تعالىٰ؛ اذ<sup>ه</sup> محيط الدهر نظراً الى ذاته و صفاته الحقيقية، سبحانه عن أن يحويه دهر و (زمان أو تعتريه جهة أو مكان أو متى و نسبة /MB15/و جدة و اضافة و فوق و تحت و محيط و مركز أيّن الأيون، و حيّز الأحياز، و جهّر الجواهر، و عرض الأعراض، /PB17/ تعزّز عن الماهية و الانّية و اللمّية، و تعاظم عن تصاريف الكيفوفيّة و الكمّية و الأينيّة و المعاني و الصفات و العوارض و الحيثيات.

١ ـ الان وفق.

٢ \_ م: الالهيّة.

٣ ـ م: لسبق.

۴ ـ کذا.

٥ ـ في النسخ: اذا.

٢ - م: - و.

٧ ـ م: ـ أيّن.

و أمّا أحكام الزمان فهي الحضور و الغيبة و الصباح و المساء و الظلام و الضياء والابلاء ا، سبحانه من متعال عن أن يشغله شأن عن شأن، و يحويه مكان، و تغيّره آونة و أوان، و يصفه لسان، و أن يبليه دهر و زمان، و أن يعتريه صباح و مساء و ظلام و ضياء، لا يعزب عنه مثقال ذرة في الأرض و لا في السهاء ٢.

و أمّا عوارض " فهو تصرّم وانقطاع و تجدّد و تعاقب، سبحانه من قدّوس تدرّج و تعاقب و تغيّر و انقياد و تكثير مفهوم و مفهوم و حيثيةٍ و حيثيةٍ و اعتبارٍ و اعتبارٍ؛ فيتقدّس عن الدهور و العصور ٥ و الآجال، أوّل كلّ أوّل بأوّليّته ٦ الأزلية و آخر كلّ آخر بأخّريته اللايزالية، صلت في لم يزليّته ^، و لا يزاليّته الآزال و الآباد، و جــلّت أبــديّته و أزليَّته عن مجانسة الآجال و الآباد، علا فقرب و قرب فَعلا، و دنا فبعد، و بعد فدنا.

#### [٢/١٧] قال: من فرائض ...

أقول: أراد بها صفاتها الكمالية من العلم و القدرة و الحياة، و من نوافلها صفاتها بحسب الاضافة الى الجنبة السافلة بالتأثير فيها ٩ و الاشراق عليها باذن الله سبحانه من تلقاء الفعلية المستفادة من فعّاليته و الشعاع المقتبس من نوره.

و من هنالك ظهر سرّ ما حكم به الاُستاذ من وجودها في الدهر لا في السرمد، نظراً الى الاضافة الى الجنبة السافلة لتغيّرها، فتكون نسبتها اليها نسبة ثبات الى تغيّر؛ نعم ١٠ انّ في هذه الجنبة، النفس القدسية الناطقة البشرية، و هي عند استمام مرتبة العقل المستفاد و

٥ ـ ب: الاصول.

٩ \_ م: \_ فيها.

١ ـ كذا، و في العبارة اضطراب،

٢ ـ اقتباس من كريمة سبأ، ٣ : «لايعزب عنه مثقال ذرة في السماوات و لا في الأرض».

۴ ـ أي: انقياد تكثير حيثية و انقياد حيثية.

۳ ۔ کذا.

٦ ـ م: تأوليته.

٨ ـ ب: لم يزلية.

١٠ \_ م، ب: الى تغيّرها أنّ في.

٧ ـ م: تأخريته جلت.

استكمال نصاب التألّه و التقدّس و مهجرة اقليم الحسّ و مرافضة عالم الهيولى التي هي بالحقيقة القرية الظالم أهلها ، تنسلخ عن عوارض النفسية و يستحقّ اسمَ العقل الناصع، و تنخرط في سلك الملكوت الأعلى، و تكون مثابتها في آخر السلسلة العودية مثابة العقل في أوّل السلسلة البدوية .

فاذن كما كان للعقل <sup>4</sup> أولى <sup>6</sup> المراتب في سلسلة البدء و تعود، فيصير في سلسلة العود أخيرة المراتب؛ فتتكرّر الملكوت الأعلى في دائرة الوجود في نظام الجملي أوّلاً و آخراً.

## [١١/١٧] قال : العدم بحسب الحدوث ...

أقول: أراد بالعدم هيهنا الليس المطلق، و هو سلب وجود الماهية في المرتبة عنها، حيث أثبت أنّ العدم بمعنى رفع الوجود عن الماهية بحسب المرتبة صادق عليها في تلك المرتبه، و هو غير معني الامكان و ان كان أيضاً معنى سلبياً؛ لأنّ مرجعه الى سلب ضرورتى الوجود و العدم، فبحسبه يصدق ذلك عليها في تلك المرتبة.

ثمَ أنَّ الحدوث الذاتي عبارة عن مسبوقية الأيس بالليس المطلق الذي هو سلب الوجود عنها في تلك المرتبة، /PA18/على ما نبّه عليه في الحاشية حيث قال: «بمعنى الليس المطلق بالذات الماهية في حدّ نفسها من جهة /MA16/طباع الامكان بالذات الذي بحسبه الحدوث الذّاتي»، إلى آخره.

و ظاهر هذه العبارة: أنّ الليس المطلق بحسبه جهة الحدوث الذاتي، أي كون الوجود مسبوقاً به بالذات لا بحسب الامكان الذاتي، و أنّ الليس المطلق \_ و هو رفع الوجود و نفيه \_ صادق على الماهية في تلك المرتبة من جهة طباع الامكان الذاتي، على ما عملت من صدق

١ ـ م: مرافقة.

٢ ـ اقتباس من كريمة الساء. ٧٥: ﴿ رَبُّنَا أَخْرِجِنَا مِنْ هَذَا الْقَرِيةِ الظَّالَمِ أَهْبُهَا .

٤ ـ ش: كما كمال العقا .

٣ ـ ش: البدوية.

٦ ـ م: أقول. و هو تصحيف.

٥ ـكذا في النسخ و الطاهر: اوّل.

القبس الأوّل

الليس المطلق الذي هو رفع الوجود على الماهية في تلك المرتبة على ما قاله الشيخ و المصنف، قدّس سرّه.

ثمّ انّ الفاضل الدواني لمّا لم يثبته في تلك المرتبة، جعل الحدوثَ الذاتي، الوجودَ المسبوقَ بالامكان الذاتي، الذي حقيقته السلب ضرورتَى الوجود و العدم، لا السلب المطلق، لعدم صدقه عليها في تلك المرتبة.

ثمّ نقول: انّه لو صحّ ما ذكره من عدم صدق الليس المطلق على الماهية في تلك المرتبة، لصحّ أن لا يصدق عليها الامكان الذاتي فيها أ؛ لأنّ نسبة ذلك السلب الى ضرورتى الطرفين عن الماهية في تلك المرتبة نسبة الليس و العدم الى الوجود في تلك المرتبة نظراً الى الماهية؛ والجواب الجواب، فكلا العدمين صادق عليها في تلك المرتبة على ما قرّرنا [٥]، و الحدوث الذاتي بحسب الليس المطلق الذي من جهة الامكان الذاتي، فهنا لك عدمان مترتبان، الليس على الامكان؛ و أمّا الحدوث فيترتب على الليس، أي كون الوجود مسبوقاً بالعدم و هو سلب الوجود الصادق على الماهية في المرتبة التي "للممكن من جهة الامكان الذاتي.

# [٢١/١٧] قال: ففي هذين النوعين منالحدوث ...

أقول <sup>4</sup>: عز <sup>6</sup> القول الفصل في هذا المقام: أنّ الذاهبين الى أزلية العالم يفرّقون بين المبدع \_أي متعلّق الصنع و التكوين \_ بأنّ المبدع \_أي متعلّق الصنع و التكوين \_ بأنّ الكائن هو ما له الكون بعد اللاكون في متن الواقع، فالعدم المقابل للوجود و قد سلّط عليه، و مكّن منه تمكيناً يسبق الوجود، فيصدق عدم تحقّق الوجود في حاق الواقع، ثم يطرء الوجود

٢ ـ م: ـ فيها.

۴ ـ ب: افيد.

۱ ـ ب: حقيقة.

٣ ـ م، ب: الذي.

۵ ـ محزّ: موضع القطع.

فيبطل صدق عدمه المقابل ايّاه في متن الواقع على خلاف الأمر في المبدع؛ اذ عدم المقابل لوجوده في الواقع لم يسلّط عليه و لم يتمكّن منه و لم يسبقه في متن الواقع أصلاً؛ بل كان هو في الدهر من تلقاء ابداع الجاعل ايّاه أزلاً و أبداً.

و هذا الفرقان لايتصحّح امن حيث العدم بمعني الليس المطلق لذات الماهية في حدّ نفسها من جهة طباع الامكان بالذات الذي بحسبه الحدوث الذاتي، فانه ليس مقابلاً للوجود، و الواقع من تلقاء افاضة العلّة الجاعلة ايّاه بالفعل في متن الأعيان، بل /PB18/انّه مجامعه.

فاذن ائما يستنبّ تصحيح هذا الفرق بين الكائن و المبدع من حيث العدم الصريح لا بزمان و لا بمكان الذي هو المقابل للوجود في متن الواقع، و بحسبه يكون الوجود حادثاً في الدهر، فالعدم الصريح المقابل للوجود في متن الواقع قد سلّط على الكائن، و مكّن تمكيناً

١ ـكذا؛ و لم تستعمل هذه الصيغة في اللغة أصلاً.

۲ ـ م، ب: لايصحّ. ٢ ـ م. ب: المعتب: يستبين، يتبيّن.

يسبق الوجود، ثمّ بطل سلطانه و ارتفع حكمه بحدوث الوجود في الدهر، و لا كذلك الأمر في المبدعات. و أزلية المبدعات لا تتصحّح الله باثبات العدم الصريح الدهري للمكوّن دون المبدع.

فهذا سبيل من يظن أزلية المبدعات، فأمّا عندنا معشر الحكماء الراسخين فالابداعيات و التكوينيات سواء في سلطان سبق العدم الصريح المقابل للوجود عليها بأسرها في الدهر، ثمّ بطلان سلطانه و انقضاض معدار حكمه جدوث الوجود في متن الدهر من تلقاء صنع الجاعل؛ و المّا سبيل الفرق أنّ المكوّن مسبوق بالمادّة بخلاف المبدع؛ فليُستيقن!

#### [٢١/١٧] قال: هو كون الفعلية ...

أقول: لا خفاء في أنّ الفعلية مرتبة الذات المتقرّرة المتقدّمة على وجودها الاثباتي الانتزاعي، ويقابل الأوّل البطلان وليسية القوّة، وأنّ الوجود الذي له يقابل العدم و السلب. وما ذكره طاب ثراه قياسه الى حال الحادث الذاتي، والآفالحق أنّ الفعلية هنالك هو الوجود الصرف والأيسية الحقّة المطلقة الذي الايسبقه عدم، وقد أشار اليه فاتح الأوصياء وسيّدهم في خطبة بليغة حسلوات الله عليهم في وصفه تعالى بقوله العزيز: «سبق العدم كونه» أي ما مكّن العدم وجوده، بل سلطان وجوده /١٩٨٩/ أبطل العدم الذاتي عن سُدّة بابه و جناب قدسه و سرادق مجده.

قال خاتم المحصّلين في نقده للمحصّل: «من هنا أنعني بالواجب موجوداً اذا تصوّر و حلّل الى أمرين، و وضع أحدهما و نسب الآخر اليه، عرض لنسبته (وجوب، اللّا أنّه موجود

٢ \_انقضاض: سقوط، انكسار.

١ ـ كذا، كما مضى.

۴\_م: \_الذي.

٣ ـ ش: حكمته.

٥ ـ قارن: نهج البلاغة، خطبة ١٨٦. ٣، و فيه: , سبق الأوقات كونه و العدم وجوده..

۷ \_ م: السبه.

كان ذلك في نفس الأمر، ليستلزم الحتياجَه الى علّة احتياجَ الواجب اليها، على أنّ احتياج شيء الى شيء عند تعقّله لايوجب احتياجه اليه في نفس الأمر.» و أنت خبير بأنّ مساق هذا يناسب سياق المرام الذي عليه أستاذنا القمقام، رفع اللّه درجته أعلى درجات دار // MA17/ المقام.

# [١٣/١٨] قال: أوّل زماني.

أقول: و ان كان له أوّل دهري كها عليه أمر الأجرام العلوية حيث انّها قديمة زماناً بهذا المعنى و ان كانت مسبوقةً بعدم صريح دهري، فتكون له أوّلية دهرية ٢ بمعنى كونه مسبوقاً بعدم دهري.

## [۲۲/۱۸] قال: أو في هذا المكان.

أقول: فما ظنَّك بمن هو متعال عن الدهر و فوق قلل العوالي و شواهق العوالم كلَّها؟

# [١٨/١٩] قال: أي الآذاته تعالىٰ ذكره.

أقول: تفسيره على ما أفيد هو: أنّه يمكن عود الضمير في الآية الكريمة اليه سبحانه"، و الى الشيء.

فعلى الأوّل: الوجه بمعنى الذات كما في قولهم: «أكرم اللّه وجهك»، و اذ تحقق الحدوث الذاتي فكلّ شيء هالك الوجه، باطل الذات في حدّ ذاته أزلاً و أبداً الاّ وجهه الكريم الذي هو تحت الوجود الحقّ القيّوم الواجب بالذات، فالعارف يسمع نداءً بطلان عالم

١ ـ م: يستلزم. ٢ ـ ب: اوليته دهر لا.

٣ ـ اشارة الٰى آية ٨٨ من سورة القصص: ﴿كُلُّ شَيِّء هالكُ الَّا وجهه﴾.

۴ ـ م: هذا.

الامكان من قوله عز من قائل: ﴿ لِمَنِ المُلكُ اليَومُ لِلَّهِ الواحِدِ القَهَّارِ ﴾ أعلى الاتّـصال، و لا يوجله بقيام الساعة، و لا يؤخّره الى وقت مرتقب، و الله منتظر بل لا يفارق ذلك سمعَه أبداً، وكلّ معلول بلسان ماهيته يشهد بليسيته، ﴿ وَ عَنَتِ الوُجُوهِ ﴾ أي الذوات ﴿ لِلحَيِّ القَيُّومِ ﴾ `.

و على الثانى: يحتمل أن يعنى بوجه الشيء جهة استناده الى بارئه، أي كل شيء هالك في ذاته من كل وجه في الآزال و الآباد الا من وجهه الذي هو استناده الى جاعله، و يحتمل أن يقصد به من هو حقيقة الحقائق و ذات الذوات الذي هو مذوِّت كل ذات و مصوِّر كل صورة، و جاعل كل حقيقة فيصير التفسير على هذا أيضاً الى الوجه الأوّل.

و انّما التعبير عن ذاته سبحانه بوجه كلّ شيء؛ لأنّ «الوجه» أوّل ما يظهر من الشيء و يواجه به و يناله الادراك، و الراسخون في العلم بعقولهم يدركون الجاعل / / / / / / الحقّ أوّلاً، فينتقلون منه الى العلم بمراتب الجعولات على ما هو سنّة العقل في البراهين اللمّية، فهم يستشهدون بالحقّ على الخلق عليه، «ما رأيت شيئاً الله و رأيت الله قبله» "، فهو الظاهر الحقّ و الوجه المطلق، منه البدؤ و به البقاء و اليه المصير. و الله سبحانه أعلم بأسرار كلامه و رموز خطابه و بطون وحيه و حقائق تنزيله.

## [١٣/٢٠] قال: الَّا للعلَّة.

أقول: تقريره: أنّ للماهية بما هي هي عدمان:

أحدهما: لا ضرورة الوجود و العدم نظراً اليها على سبيل السلب البسيط التحصّلي، لا الموجبة المعدولة، و لا الموجب السالب المحمول، و هو علّة الفاقة الى جاعل الوجود. و ثانيهما: نفي الوجود عنها في تلك المرتبة على أن تكون المرتبة ظرفاً للوجود لا قيداً

۲ ـ طه، ۱۱۱.

۱ ـ غافر، ۱ ٦.

٣ ـ من كلام على (ع). راجع: علم اليقين، ج ٢٩/١.

له، و الآلزم أن لا يكون نفيه في تلك المرتبة، فيلزم ارتفاع النقيضين. ثمّ الله لا علاقة سببية و علّية بين هذا النفي و وجودها في تلك المرتبة، حتى يلزم أن يكون أحد النقيضين عللة للآخر، بل يصحّ أن تكون للعدم بهذا المعنى علاقة سببيّة للوجود في متن الواقع، و هو ليس نقيضاً له، فلا استحالة في سببيّته له /187 من جهة كونه علّة الفاقة الى الجاعل حيث أن ليس نقيضاً للوجود لا تلك المرتبة.

و بالجملة: أنّ نقيض الوجود في المرتبة سلبه و نفيه عنها على شاكلة أن تكون المرتبة ظرفاً لوجودها لا قيداً له، و الآلزم أن لا يكون العدم و النفي في تلك المرتبة، لأنّ رفع الوجود في المرتبة على التقييد رفع و سلب مطلق، لا سلب في المرتبة؛ فتذكّر ما قدّمناه!

## [٢٢/٢٠] قال: و استحقاق العدم الى قوله: فلو انفرد.

أقول: جواب عن الشكّ الثاني، و منه الى آخره جواب عن الأوّل.

أمّا تقرير الأوّل منهما فهو: انّ الممتنع ما يستحقّ العدمَ في متن الواقع، لا ما يكون في مرتبة لحاظ الشيء منفرداً عمّا عداه من العوارض.

و أمّا تقرير الثاني: فباختيار الشقّ الأوّل من الترديد بحمل الانفراد، انفراد لحاظِه عمّا عداه، لا انفراده عن العلّة، فينافي الانفراد.

قال الشيخ في الشفاء: «انّ الأمور التي يكون منها ما اذا اعتبر بذاته وجب وجوده، و منها ما اذا اعتبر بذاته لم يجب وجوده، و ظاهر أنّه لايمتنع وجوده و الّالم يدخل في الوجود، و هذا الشيء في حيّز الامكان»، انتهى.

و من الظاهر أنّ الممكن لمّا لم يجب وجوده نظراً الى ذاته فيكون مسلوباً عنه الوجود في مرتبة ذاته، و هو نقيض هذا الوجود، فهو غير نقيض لوجوده في متن الواقع، بل هو عدم ثابت للممكن في مرتبة ذاته أبداً، فلاينا في وجوده في متن الواقع أبداً، بل سبباً له بالممكن من الامكان.

والحاصل: أنّ المحمول ـ سواء كان وجوداً أو غيره ـ اذا نسب الى موضوعه بالايجاب و السلب، فذات موضوعه امّا أن /PA20/ يقتضي ثبوتَه له ا أو لا ؛ و على الثاني امّا أن يقتضى نقيضَ هذا الثبوت أو لا ، و الأوّل من الأوّل: هو الوجوب، و من الثاني: الامتناع، و الثاني منه: الامكان الذاتي.

### [١/٢١] قال: فلو انفرد ...

أقول: هذا ناظر الى ما قال الشيخ في الاشارات من قوله: «بل ان قرن باعتبار ذاته مثل شرط عدم علّته صار ممتنعاً.» أنت خبير بأنّه بظاهره ينافي ما وقع عنه في التعلبقات حيث قال: «انّ الموجودات إمّا ان تكون واجبة الوجود و إمّا ممكنة الوجود؛ و الواجب إمّا بذاته و إمّا بغيره، و الذي هو بذاته فلا علّة له، و الذي هو بغيره فعلّته واجب الوجود بذاته، و هو في ذاته ممكن الوجود و بغيره واجب الوجود؛ و قد يكون بغيره أيضاً ممكن الوجود؛ و الذي موجود، و قد مرّ أنّ وجوده بغيره، اللّا أنّ الم توجد علّته، فاذا أوجده صار به واجب الوجود، و قد مرّ أنّ وجوده بغيره، اللّا أنّ المكان وجوده بذاته لم يزل عنه»، انتهى.

و انّما قلنا ذلك حيث ان قوله: «ان قرن» الى قوله: «صار ممتنعاً» و قوله هيهنا «و قد يكون بغيره أيضاً ممكن الوجود [و] اذا لم توجد علّته» متنافيان متهافتان مع عدم استقامة هذا الأخير في نفسه، لاستحالة امكان الممكن بغيره، و يمكن أن يكون مراده بقوله الأخير الامكان الاستعدادي، حيث ان المعتبر فيه أن يكون و مع ذلك لايكون / MA18/ ما اعتبر الاستعداد نظراً اليه، فلا محالة يكون لعدمه مدخل في وجوده، و لما كان ذلك من لواحق تأثير الجاعل في وجوده، فقد عبر عن ذلك بقوله: «اذا لم توجده علّته».

" ثمّ لا يخنى أنّه قد وقع عن بعض الأجلّاء نظير هذا التناقض في حواشيه الجديدة على التجريد بقوله: « الامكان يتحقّق بشرط أخذ و مع وجود العلّة أو عدمه ألبتة »، انتهى. و من

١ ـ ب: ـ له.

البيّن أنّه أكثر فساداً حيث زاد فيه «مع وجود العلّة»، و مع ذلك ينافي ما وقع عنه هنالك بقوله: «انّ الممكن المأخوذ مع وجود العلّة مثلاً بحسبه وجود ذاته و هو ممكـن نـظراً الى ذاته»، فتدبّر!

### [١۶/٢١] قال: من المقلّدين ...

أقول: أشار به الى الفاضل الدواني و أنّ ا ما سوّغه من ذلك الارتفاع في المرتبة أخذه من الفاضل الرازي، حيث أورد على الشيخ الرئيس و غيره أنّ نهاية ما لزم من ذلك أن يتقدّم عليه سلب الوجود المقيّد بكونه في تلك المرتبة لااتّصافه بسلب الوجود الواقع في تلك المرتبة تقدّمُ عدم الممكن على تلك المرتبة، فلايلزم من تقدّم سلب الوجود في تلك المرتبة تقدّمُ عدم الممكن على وجوده، و لمّا نبّه على أنّ هذا يوجب ارتفاع النقيضين \_اذ كلّ شيء إمّا أن يكون له الوجود أو العدم \_التزم جواز ارتفاع النقيضين في المرتبة، و قال: «انّ ارتفاعها في نفس الأمر من الحالات، و أمّا ارتفاعها في الذهن أو في مرتبة فليس فيه استحالة.» و لم يتفطّن /١٩٤٥/ بأنّ هذا ان كان كذلك جاز أن يتوهّم ارتفاع النقيضين، و ليس كذلك.

و بالجملة: أنّ اتّصاف الماهية في تلك المرتبة بسلب الوجود ليس على سبيل العدول أو الموجبة السالب المحمول، و لاينافي اتّصافه به اتّصاف الشيء بالسلب البسيط التحصيلي، على ما نبّه عليه الأستاذ بقوله: «و لا يستشعر»، فتدبّر!

## [۲۰/۲۱] قال: بأسرها صادقة

أقول: بمعنى أنّ أيّ سلبٍ فرض للماهية في مرتبة ذاتها المرسلة فهو مسلوب، وكذا سلب سلبه، فتكون ذاتها في مرتبتها ليست الآهي، فلو سئل عنها بطرفي النقيضين منها وجب أن يجاب عنه بسلب كلّ واحد منهما قبل الحيثية لا بعدها، فهذا لاينا في ارتفاع طرفي

النقيضين عن الماهية في تلك بأن لايصدق عليها فيها الوجود و رفعه.

ثمّ انّه \_طاب ثراه و جعل الجنّة مثواه \_ لمّ الم يسوّغ منه ارتفاع النقيضين فما يسوّغ صدق السؤال بأسرها عليها في تلك المرتبة على ما قال «و لا يستشعر» الى آخره.

# [۴/۲۲] قال: و يكذب سلب السلب بتَّةً.

أقول: لا يخنى أنّ ما ذكره الأستاذ المصنّف ـ قدّس سرّه العزيز ـ مبنيّ على أنّ سلب السلب مثلاً رفع للسلب و نقيض له، فحكم بأنّ السوالب الأوتارية صادقة و الآشفاعية كاذبة، حيث انّ مرجع الأولى الى رفع الوجود عن الماهية في تلك المرتبة، و الشانية الى صدق الوجود عليها في المرتبة، و هو من العوارض الواجب انتفاؤها عنها بحسبها.

و أمّا المحقّق الدواني فلمّا حقّق أنّ سلب السلب يرجع الى سلب / 818/ شبوت السلب، زعماً منه أنّه لا يتصوّر الآكذلك حكم بصدق السلوب على الماهية في تلك المرتبة سواء كانت و تريةً أو شفعيةً؛ فلا ثبوتَ لشيء منها للماهية في تلك المرتبة أصلاً؛ و لا نقيضه؛ لأنّه لا سلب الآ و يصحّ سلبه عنها في تلك المرتبة.

و من هنالك حكم في الجواب عن لزوم تعدّد النقيض لأمر واحد كالامكان، حيث ان ضرورة الطرفين و اللاامكان و سلبه نقائض له بالمنع عن ذلك، ظنّاً منه أنّ اللاامكان و سلب الامكان نقيض لثبوت الامكان لا لنفس الامكان، حيث انّ اللاامكان أمر و ثبوت الامكان أمر آخر، فلايكون نقيض الأوّل نقيضاً للآخر. و أمّا نقيض الامكان الذي هو لا ضرورة الطرفين فهو ضرورة الطرفين فلايكون للامكان الانقيض واحد.

ثمّ انّ اللاامكان و سلب الامكان لمّا كان مرجعها الى رفع ثبوت الامكان فيكون نقيضه واحد، و ان كان الأوّل نقيضاً عدولياً و الثاني نقيضاً سلبياً، و الأوّل محمولاً على التواطئ، و الثاني على الاشتقاق ٢ لاشتقاقه عن لا. و لم يعلم أنّه يرد عليه ما لا محيصَ عنه

من لزوم أن لاتكون للمفردات نقائض، و ذلك حيث /PA21/ان الفرسية مثلاً يلزم أن لايكون اللافرسية نقيضاً لها، حيث ان مفادها عدم ثبوت الفرسية، لا عدم الفرسية نفسها؛ حيث ان ثبوت الفرسية أمر و الفرسية أمر آخر، و سلب الأوّل ليس سلباً للثاني، فلا يتصوّر لها نقيض عنده، و هذا خلف فاحش.

فكذا قال الرئيس: «تقابل النفي و الاثبات إمّا بسيطاً \_كها هو فرس لما ليس بفرس \_ أو مركّباً، كقولنا: زيد فرس، زيد ليس بفرس. و الأوّل: لا صدق و لاكذب فيه، و الثاني: فيه صدق و كذب»، انتهى. و هو صريح في كون ليس بفرس نقيضاً للفرس.

قال خاتم المحصّلين في منطق التجريد: «أو لهما السلب و الايجاب، كقولنا: فرس و لا فرس، و أو زيد كاتب، زيد ليس بكاتب» ٢.

قال صاحب الشجرة الالهية: «و التقابل "بين الايجاب و السلب قد يكون في القضية، كقولك: زيد كاتب، زيد ليس كاتب، و هو تقابل التناقض؛ و قد لايكون في القضية بل في المفردين، كقولك: فرس و لا فرس. و لمّا كان التقابل الايجابي و السلبي يعمّها، عُلم من ذلك خطأ قول من قال: انّ التناقض نفس التقابل الايجابي و السلبي»، هذا كلامه.

و بالجملة: أنّ ما ظنّه ذلك المحقّق ليس الا بعض الظن حيث أنّه شقّ عصاهم مع أنّ كلامهم أجدى من تقاريق العصا، فلذا قال الاُستاذ \_قدّس سرّه \_: «ثمّ يتمجمج ١» أوّلاً، و «لايستشعر» ثانياً.

قال الشيخ في منطق الشفاء: «لست أقول انّه يجتمع في شيء أن يكون فيه المرائحة و ليس رائحة، فانّ هذين الأمرين لايجتمعان». و قال أيضاً: «انّ هذين القسمين من التقابل

٢ ـ راجع: جوهر النضيد، ص ٣٢.

۴ ـ م: - في.

٦ ـ مجمج: الكتاب أى لم يبيّن حروفه و لم يفد به.

۱ ـ ب: أو.

٣ ـ ش: + بينهما.

۵ ـ ب: اجذى.

٧ ـ ش: \_ فيه.

يشتركان في أن ليس فيها اشارة الى وجود من خارج، بل اعتبار أحكام عقلية، فان اللافرسية من حيث هي كذلك ان كان // // // // // اللافرسية من حيث هي كذلك ان كان // // // // // اللافرسية من حيث هي كذلك ان كان // // // // // // // اللافر موجودة بغير نهاية، لأنها ليست بحجارة و لا بثلاثة و لا بأربعة و لا أمر من الأمور التي لاتتناهي اذ ليس معني سلب شيء في شيء الانسبته اليه». و قال أيضاً «و ليعلم أنه ليس يعنى بالتقابل حال كل غيرين متقابلين كيف اتفق، بل امّا الأوّل من التقابل فهو الأيس و الليس، و ذلك موجود في الجوهر و العرض، فان العرض لاجوهر، و الجوهر لاعرض».

### [۱۳/۲۲] قال: بالعدم.

أقول: قد أفيد في حلّ هذا المقام: أنّ الامكان الذاتي سلب ضرورة طرفي الذات المتقرّرة بلحاظ نفس جوهر الذات حين هي متقرّرة بافاضة الفاعل، و العدم مطلقاً انتفاء الذات أو انتفاء الوصف، ولو بانتقاء الذات فهو ليس بعدم، بل هلاك للحقيقة المتقرّرة حين التقرّر //PB21 كالقوّة، فانّها تكون للهادّة الموجودة بالقياس الى ما ليس لها، ولها أن تلحقها، و لا هو أيضاً بقوّة حقيقة، اذ القوّة انمّا هي للذات بالاضافة الى ماوراء جوهرها ممّا يصح أن يلحقها، وهو قوّة الذات بالقياس الى نفس جوهرها، فالقوّة أشبه منه بالعدم، ولو يصح قسماً من القوّة مناف الشاكلة لسائر الأقسام، اذ بحسبه للشيء معني بالقوّة و بحسب سائر الأقسام معني ما بالقوّة لم يكن شططاً.

و بالجملة: الامكان الذاتي ليسية نفس جوهر الذات في تقرّر لا ليسيتها في انتفاء، فلذلك لا يصحّ أن يوصف به المعدوم بما هو معدوم بالحقيقة، بل معني امكان المعدوم أنّه لو وجد كان الامكان من أوصافه العقلية الانتزاعية بخلاف المعدوم الممتنع.

#### [۱۷/۲۲] قال: و البطلان ...

أقول: لا خفاء في أنّ البطلان و الهلاك بطلان الماهية المتقرّرة نظراً اليها بما لها من الامكان، بمعنى الا ضرورة التقرّر و اللاتقرّر و الذات و اللاذات، على ما نبّه عليه الاستاذ بقوله العرشي ا: «تشهد على نفس ذاته بالحدوث و البطلان و الهلاك و الليس،» و هذا ليس يقابل تقرّر الذات، نظراً الى ذاتها و سنخ جوهر حقيقتها، فهنالك امكانان و سلبان: امكان التقرّر؛ أى لا ضرورة تقرّرها و لا تقرّرها، و ذاتها و لا ذاتها، نظراً الى جوهر ذاتها بما هي هي، و بطلان و هلاك للذات بحسب امكانها، و امكان الوجود \_أي لا ضرورة الوجود و العدم الذي بحسبه العدم المقابل للوجود \_ فالامكان امكانان، و البطلان بطلان بطلان المتقرّرة من صنع الجاعل، و بطلان الوجود و هو العدم.

فحان حين أن يحكم العقل الصريح المهاجر عن ابليس الوهم و الخيال، بل العقل الذي يرجم بشهبه الثاقبة أبالسة الأوهام عن أن يسترق بسماعها هذه الأحكام من سماء العقل. فنقول: المعلول أمكن، فبطل، فاحتاج، فأوجب، فوجب تقرّره أ، فتقرّر، ثم بقوله نظراً الى ما له من الوجود فأمكن، فعدم، فاحتاج، فأوجب، فوجب، فأوجب، فأوجد، فوجد؛ فالشيء // MB19 ما لم يجب لم يتقرّر، و ما لم يجب لم يوجد. و هذه المراتب تابعة لتلك المراتب على القول بالجعل البسيط على ما عليه المصنّف، قدّس سرّه و زاد في سماء القدس فتوحه.

و بما قرّرناه لك علمتَ أنّ هذا التقرّر ليس ما عليه المتكلّفون من المعتزلة من التقرّر؛ فيلتبصّر!

#### [٢٣/٢٢] قال: و البقاء لتقرّره. /PA22

أقول: اشارة الى الماهية المجعولة المتقدّمة على وجودها الانتزاعي الاثباتي،

٢ ـ م: للعرشي.

٤ ـ اقتباس من الصافات، ١٠.

٦ ـ م: تقرّر.

۱ ـ م: ـ بمعنى.

٣ ـ ب الحدث.

۵ ـ اقتباس من الحجر، ۱۸.

٧ \_ كذا.

فالخاطب بقول «كن»، و المأمور بأمر الصدور نفس جوهر الماهية المجسب مرتبة المائية الاسمية السائية المسائية الاسم، و أنّها صدرت عن فيّاضيته و فعّاليته أ، فتقرّرها و حقيقتها من تلقاء قدسه لا من حيث نفسها و بحسب جوهرها.

و بالجملة: أنّ ماهيات الجائزات مجعولة "بالجعل البسيط، فكلّ ما هو جائز الذات فانّه بنفس مرتبة ذاته و سنخ جوهر حقيقته مجعول الجاعل الحقّ، و فعله و صنعه و فيضه، و وجودها منتزع عنها في مرتبة متأخّرة.

### [٥/٢٣] قال: و هو حصول الشيء ...

أقول: كما عليه الشأن في الآنيات و الحصولات الآنية، كالوصول و الحاذات و المماسة. و أمّا عدم هذه الأمور كاللاوصول و اللامحاذاة و اللامماسة فهو من القسم الثالث. و قس عليه عدم الآن. فحينئذ لامجال لما يقال من أنّه لوكان للآن وجود عنى الزمان للزم تتالي الآنات، لكنّ التالى باطل، فكذا مقدّمه.

أمّا الملازمة: فلأنّ عدمه ليس يجوز أن يكون أمراً تدريجياً أو مشروطاً بانقضاء زمان، و اللّا لزم بقاء الزمان في زمان هو متقدّم على حدوثه، فلا يكون آناً، فلا يكون دفعياً، ليس له تحقّق اللّا في آنٍ هو غير وجود الآن، فيكونان متتاليين و هو المطلوب.

و أمّا بطلان التّالى: فلاستلزامه تركّبَ الزمان و الحركة و المسافة من الأجزاء الغير المتجزّية، و هو باطل قطعاً.

و اتما حكمنا بعدم مجال هذا الاشكال حيث انّ عدمه في الزمان، و اتما يوجب ذلك لو وجب أن يكون لعدمه آن أوّل حدث هو فيه، و لا يجب ذلك لجواز أن يكون في الزمان، لكن لا بمعني أن تكون له هيأة تدريجية يوجد بعض منها في بعض منه و البعض الآخر في البعض

٢ ـ م: فياضية و فعالية.

١ - م: الماثية.

۴ ـ م: ـ فهو من ... وجود.

الآخر، و الاّ لكان تدريجياً، بل بمعنى أن لايوجد في زمان هو بعد وجود آنٍ الاّ و هو واقع فيه بتامه.

#### [۲۲/۲۳] قال: بمادّة ...

أقول: انّما وصفها بكونها حاملةً لامكان وجوده أى الامكان الاستعدادي الحترز ابه عن المادّة للأجرام الفلكية، حيث انّها غير حاملة لامكان وجودها.

و من هيهنا نبّه الشيخ عليه في الاشارات بأنّها علّة لقوامها، و في العنصريات علّة لكونها. و من هنالك لاتنّصف الأفلاك بالحدوث الزماني، بل تنّصف بالقدم الزماني، غير الجرم الأقصى، لكونه حاملاً لحلّه، و ان كانت متّصفةً بالحدوث الدهري على ما عليه المصنف من اخراج الجاعل ايّاها من جوّ العدم الصريح العيني الدهري مع سبق المادّة سبقاً بالذات لا غير /PB22/، من غير سبق مدّة بشيء من أنواع السبق أصلاً.

و الذاهبون الى القدم اعتبروا فيها الاخراج من الليس الذاتي مع سبق المادة بالذات /MA20 من غير المسبوقية بعدم صريح دهري؛ و الذاهب الى التخصيص منهم [من] يعتبر فيه التأييس من الليس مع سبق الجوهر المفارق المتوسّط بالذات من غير مسبوقية بمادة و مدة.

### [٢٢/٢٣] قال: و هذا اليوم مثلاً ...

أقول: يشير بذلك الى أنّ تقدّم بعض أجزاء الزمان على بعض زماني و ان كانت فرضية لاتصال الزمان في نفسه، و أمّا عدم استقراره، فيوجب صحّة ذلك، ذكر الشيخ في الشفاء بعد أن قال: فالتقدّم الزماني تقدّمه أنّ له وجوداً مع عدم شيء آخر لم يكن موجوداً وهو موجود؛ انّ هذا الأمر لا يجوز أن تكون نسبته الى عدم فقط أو وجود فقط، فانّ نسبة

وجود الشيء الى عدم الشيء قد يكون تأخّراً كها قديكون تقدّماً. و كذلك في جانب الوجود، بل هو نسبة الى عدم مقارن لأمر آخر اذا قارنه كان تقدّماً و ان كان قارن غيره كان تأخّراً، و العدم في الحالين عدم، و كذلك نظيره يقارن المنسوب؛ لأنّ المنسوب أيضاً منسوب اليه و بالعكس و له ذلك الحكم، و ذلك الأمر زمان أو نسبة الى الزمان، فان كان زماناً فذلك ما نقوله، و ان كان نسبةً الى الزمان فتكون قبليتها لأجل الزمان.

وكان خاتم الحصلين نظراً الى ذلك قال في شرحه للاشارات: «و أمّا ما له حقيقة غير عدم الاستقرار، يقارنها عدم الاستقرار، كالحركة و غيرها، فاغًا تبصير متقدّماً و متأخّراً بتصوّر عروضها له، و هذا هو الفرق بين ما يلحقه التقدّم و التأخّر لذاته و بين ما يلحقه بسبب غيره». وكذا قال فيه تارةً أخرى: «ثمّ اذا فرض له أجزاء فالتقدّم و التأخّر لها بعارضين يعرضان للأجزاء، و تصير الأجزاء بسببها متقدّمةً و متأخّرةً؛ بل تصوّر عدم الاستقرار الذي هو حقيقة الزمان يستلزم تصوّر تقدّم و تأخّر للأجزاء المفروضة، لعدم الاستقرار، لا لشيء آخر». و هذا معني لحوق التقدّم و التأخّر الذاتيين، لئلا يتوهم متوهم أن عروضها لها ليس له مطابق في نفس الأمر، فيكون من الاعتبارات المعتبرة.

فاذا عرفت هذا فيجوز حمل ما وقع عنه في التجريد ا من التقدّم بالذات لأجزاء الزمان بعضه على بعض على تقدّمه بالزمان بذاته لا بأمر آخر. يرشدك اليه ما ذكر في الشجرة الالهية بهذه العبارة: «و المتقدّم و المتأخّر في الزمان المّا يكون بحسب ملاحظة الذهن الآن الدفعي الوهمي /١٩٨٥ و ما حواليه من الزمان، فما قرب منه من أجزاء الماضي يسمّى بَعداً و ما بعد عنه يسمّى قبلاً، و المستقبل بالعكس، و قد يأخذ الذهن مبدءاً واحداً، فكلّ ما قرب منه نأخذه أقدم و ما بعد عنه نأخذه أبعد. فعلم أنّ التقدّم و التأخّر في الزمان المّا هو بحسب قرب و بعد من الآن لا من الحركة من حيث هي حركة».

و بما قرّرنا [ه] ظهر أنّ ما قاله صاحب المطارحات من «أنّ لأجزاء الزمان بعضها

١ ـ قارن: تجريد الاعتقاد، ص ١٨٥.

على بعض تقدّماً بالذات» محمول على أنّ لأجزائه الفرضية /MB20/ تقدّماً و تأخّراً زمانياً بالذات لا بمقارنه أمر آخر، و ذلك بخلاف أمر غيرها من الحوادث الزمانية؛ فانّ تـقدّم بعضها على بعض زماناً بحسب مقارنة غيرها من الزمان؛ فتدبّر في المقام فانّه من مـزالق الأقدام!

ثم قال الأستاذ \_قد سرة \_ في كتاب الايماضات و التشريقات في بحث تقد مه تعالى بهذه العبارة: «ثم هذا التقدم من صفات الجاعل \_ تمجّد قدسه \_ و ليس للعقول النورية و الأنوار المفارقة العقلية الى اكتناه شيء من سبيل، فأنى للأذهان التربة الانسانية و القرائح الغبرة البشرانية تكنيهه و تحديده.» ثم قال: «ضرورة أن الحادث اليومي يتخلف في الوجود عنه سبحانه بتة و يتعالى كبرياؤه عن التقدم الزماني؛ اذ معروضه بالذات ليس الا أجزاء الزمان، و لايوصف به بالعرض الا المزمّنات».

#### [۲۳/۲۳] قال: متكمّماً ...

أقول: أو آنياً بحسب طرفه، على ما يرشدك اليه بما ذكره الأستاذ في كتاب الايماضات بقوله: «انى أظنك الآن مستشعراً أنّ الحدوث الزماني بما هو حدوث زماني ليس البتة يستوجب تخلّف موصوفه و تأخّره تأخّراً زمانياً، الاعمّا قد حقه أفق الزمان حفّاً، أليس هو انمّا يستوجب التخلّف في الوجود عمّا قد تخلّل بينه و بين زمانٍ مَا أو آنٍ ما!؟»، انتهى. و هو صريح في المدّعىٰ.

### [۱۷/۲۴] قال: صانع ...

أقول: انَّما اختار الصنعَ في القدم، و الابداعَ في الحدوث، نظراً الى الانسان الكبير الذي هو نظام الوجود، حيث انّه على التقدير الأوّل يكون بعض نظام الوجود متسرمداً و

بعضه حادثاً، فلا يكون مجموعاً مجتمعاً في الوجود ليكون مبدعاً، نظراً الى عدم توقفه الآ على ذات الجاعل الحق تعالى من دون تخلّل شرط، فضلاً عن المادّة على ما عليه الأمر في حدوثه؛ بل صدر عنه النظام حينئذ دفعة واحدة دهرية لا آنية و لا زمانية. و مضمّن في تلك الوحدة الدهرية /PB23/، الا يجادات القدسية و المرّات الزمانية و الدفعات الآنية الى أقصى الأبد، و التقدّم و التأخّر المّا يقع في حدوثها الزماني دون حدوثها الدهري.

و بالجملة: أنّ متعلّق هذا الأمر المرتب المنبعث عنه و هو الانسان الكبير الذي هو الشخص الجملي لنظام عوالم الوجود بأسرها و جملتها المتحصّل من السلسلتين البدوية و العودية، جاعله التامّ مبدعه القيّوم و علّته التامّة. عنايته الأولى، لايتصوّر بالنسبة اليه الاختراع فضلاً عن التكوين، كما الأمر في أوّل أجزائه و أفضل أعضائه، فكيف يُعقل أن يكون مجموع ما سوى الله تعالى متوقّفاً على أمرٍ مّا غير ذاته الأحدية و جاعليته الابداعية!؟

ثمّ ان صدور ذلك النظام على خلاف ما عليه أمره، اذا كان قديماً لتشطره في فلذا اختار الصنع؛ و ذلك على ما حقّقه قدّس سرّه في الصحيفة الملكونية من أنّ الصنع تارةً يقابل التكوين الذي هو احداث زماني في الدهر، بحسب الابداع و الاختراع و تارةً يختصّ بالتكوين، ولكن باعتبار الاحداث في الدهر، بحسب الايقاع في الزمان.

فاذا تقرّر /MA21/ هذا فنقول: انّ أوّل ما يبدع عنه عالم العقل و هو جملة يشتمل على عدّة من الموجودات قائمة بلا موادّ، خالية عن القوّة ٦ و الاستعداد، عقول طاهرة ٧ و

٢ ـ م، ب: + انَّ،

۱ ـکذا.

۴\_م: جاعليه.

٣ \_ م: خصلتها.

٥ ـ م: لتشطر. كذا، و لم تستعمل في اللغة أصلاً. الشطر: البُعد.

٦ ـ اشارة الى حديث العالم العلوى: «أنّه سئل عن العالم العلوى، فقال: صور عارية عن المواد، خالية عن القوّة و
 الاستعداد، تجلّى لها فاشرقت و طالعها فتلألأت ...... راجع: المناقب لابن شهر آشوب، ج ٢ ص ٤٩.

٧ ـ ش، ب: ظاهرة.

صور باهرة، ليس في طباعها أن تتغيّر أو تتكثّر أو تتحيّز، عشّاق اللاُوّل و للاقتداء " به و الاظهار لأمره، واقف من قربه و تلتذّ بالقرب العقلي منه، سرمد، و هو م الدهر على نسبة واحدة.

ثمّ العالم النفسي و هو مشتمل على جملة كثيرة من ذوات معقولة ليست مفارقةَ الموادّ كلُّ المفارقة، بل هي ملابستها نوعاً من الملابسة، و موادّها موادّ ثابتة سهاوية، فلذلك هي أفضل الصور المادّية، و هي مدبّرات الأجرام الفلكية و بـواسـطتها للـعنصرية، و لهـا في طباعها نوع من التغيّر و نوع من التكثّر لا على الاطلاق، و كلّها عشّاق للعالم العقلي، لكلّ عدة مرتبة في جملة منها ارتباط بواحد من العقول المترتّبة؛ فهو عالم على المثال الكلّي المرتسم في ذات مبدئه المفارق، مستفاداً من ذات الأوّل الحقّ.

ثمّ عالم الطبيعة و يشتمل على قوي سارية في الأجسام ملابسة للهادّة على التمام، تفعل فيها الحركات و السكنات الذاتية، و تترقّ عليها الكمالات الجوهرية على سبيل التسخير؛ فهذه القوي كلُّها فعَّال.

ثمّ بما قرّرنا [ه] لاح أنّ ما ذكره من التسخيريات اشارة الى القوي السارية في الأجسام التي تفعل فيها الحركات و السكنات، و قد يعبّر عنها بالطبائع أيضاً.

## [۱۸/۲۴] قال: و الستّة السابقون.

أقول: فيثاغورس و انباذقلس و انكسيايس و ثـالس و آغـاثاذيون و هـرمس /PA24/ و نعم ما قال أستاذنا فاولئك في هذه المسألة اخواننا الذاهبون، فحقّ لنا أن نظمأ ٥ اليهم و نعضٌ ٦ الأيدي على فراقهم، ولكنَّهم و ان صادفوا سمت الوجهة و ولُّوا الوجوهَ شطرَ

٢ ـ س: الاقتداء.

۱ ۔کذا

۴ ـ م: ـ و هو.

٥ ـ نظماً: نعطش شديداً، نشتاق. ٦ - نعضٌ الأيدي: نمسك الأبدى بأسناننا.

السبيل، الله أنّهم لم يكونوا يورثون الأخلاف بمرموزات كلماتهم ما يستنيم اليه السرّ في حلّ عويصات الشكوك و عُقد الأعضالات ﴿ ذَلِكَ فَضْلُ اللهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشاءُ وَ اللهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظيم ﴾. ا

#### [۲۰/۲۴] قال: عالمي الخلق.

أقول: الخلق يختصّ بالموجودات الطبيعة و يعمّ جمعيها، و الأمر يقابله، و هو متعلّق بكلّ ذي ادراك. و بالجملة: انّما سمّى ذلك بعالم الأمر، لصدوره عن بارئه تعالى بأمره العلوي من دون الاعتلاق بمادّة أصلاً، فتدبّر!

#### [۲۱/۲۴] قال: مبدعه

أقول: بعناية الأولى السابقة و رحمته الواسعة السابقة على الاطلاق، و عنها التعبير في اصطلاح الحكماء العريفين الراسخين في التأله بـ«الطبيعة الفعّالة الكلّية المطلقة» و هي المبدأ المفيض و الممسك الحافظ و المقيم المدبّر لنظام الكلّ بقضّه ٢ و قضيضه ٣.

و من باب ضرب الأمثال المدبّر لنظام الجملي الذي هو الانسان الكبير بمنزلة البدن و الجسد؛ و العناية الأولى بمثابة النفس و الروح. و من باب ايراد العقليات في قالب الحسّيات و القدسيات في طيّ الهيولانيات نظام الكلّ بمنزلة مادّة الجسم، و العناية الأولى بمثابة جوهر الطبيعة، و كلّ ما يقع في أقاليم //MB21/ الوجود و عوالم الموجودات من القسريات و الطبيعيات و التسخيريات و الاراديات بالنظر الى النظامات الجزئية من صغير و كبير و جزئي و كلّي، فهو طبيعي النظام الجملي الوجودي و طباعي الانسان الكبير الكلّى؛ و الطبيعة الفعّالة في النظام الجملي بالارادة الحقّة و الاختيار الحقيقي هي العناية.

٢ \_ قضى: صغار الحصى، جاء القوم قضَّهم أي جميعهم.

١ ـ الجمعة، ٢.

٣ ـ قصيص: حميع،

و العناية هي: كون الأوّل تعالى عالماً لذاته من ذاته بما عليه الوجود في نظام الخير، و علّة لذاته للخير و الكمال، على حسب استحقاق طباع الامكان، و راضياً به على النحو المذكور، فيعلم نظام الخير على الوجه الأكمل الأبلغ في الامكان، فيفيض عنه ما يعلمه نظاماً و خيراً على الوجه الأبلغ الذي يعلمه فيضاناً على أتمّ، أو به الى أقصى النظام بحسب الامكان. فهذا معني العناية عندهم.

### [7/۲۶] قال: من الحدوث ...

أقول: أى كون الوجود بعد العدم و مسبوقيته به بما له من الامكان الذاتي، ضرورة انتفائه عن الواجب و الممتنع، أمّا الأوّل: فظاهر. و أمّا الثاني: فلامتناع أن يكون للسممتنع ذات حتى يكون له عدم في المرتبة، بل انّا له العدم على الاطلاق في متن الأعيان بما له من استحقاقه.

و قوله \_قدس سرّه \_: «من تلقاء نفس الماهية» اشارة الى ردّ اشكال ربّما يورد في هذا المقام من أنّ العلّة التامّة /PB24/ ليست يجوز أن تكون بسيطةً، على ما نصّ عليه في الشجرة الالهية من أنّ الامكان سابق على الوجوب بالغير الذي هو بالحقيقة أثر الفاعل؛ وهذا لو تمّ لكان لكلّ معلول امكان سابق على وجوده هو من جملة علله؛ فلا يوجد معلول تكون له علّة هو الفاعل وحده.

وجه الجواب: أنّ الامكان من جانب المعلول غير داخل في علّة، حيث انّا نأخـذ الشيء ممكناً، ثمّ نطلب له علّةً، فلا يكون من تتمّة العلّة، اذ الاحــتياج و الامكـان و مـا يساوقها و ما تقدّم عليها موضوعة أوّلاً، مفروغ عنها عند هذا النظر.

و بماقرّرنا [ه] لا حاجةَ الى أن يقال: انّ العلّة بعد الامكان و أمور أخر قد تكون بسيطةً، لأنّ العلّة التامّة المطلقة قد تكون كذلك.

١ ـكذا. م: أويه.

ثمّ ظاهر خاتم المحصّلين في شرحه للاشارات أنّ الامكان مأخوذ من المعلول و مؤخّر عنه، فلا يكون علّة له، و ذلك حيث قال: انّ الأثر الصادر عن الفاعل أمر بسيط، يمكن أن يحلّل الى ماهية و وجود، اذا نسب الوجود الى الماهية حصل في الذهن معقول هو المكانه، فيكون الامكان معلولاً مترتباً على الوجود الذي هو بالحقيقة المعلول، و على الماهية المعلولة للوجود في الخارج لا في الذهن، اذ هي فيه علّة له، فلاتكون علّة للوجود المتقدّم عليه بمراتب.

و ما يقال من أنّ الامكان علّة للممكن مقدّم عليه، فمعناه: أنّه علّة لاتّصافه بالوجود الذي هو من الاعتبارات العقلية في الاعتبار العقلي، لا أنّه علّة له في نفس الأمر لما هو المعلول بالحقيقة فيها، فيكون علّةً لبعض الاعتبارات المعلولة في الاعتبار، و ليس كلامنا // MA22 فيه، بل فيا هو علّة للشيء في نفس الأمر.

## [۱۳/۲۷] قال: هل خير أم شرّ.

أقول: لاخفاء في أنّ اللذّة إمّا حسّي و إمّا عقليّ، أمّا الأوّل: فهو كتكيّف العضو الذائق بالحلاوة، و القوّة الغضبية بصورة غلبةٍ مّا، و القوّة الوهمية بما يرجو به؛ و أمّا الثانية لا فهى بأن يتمثّل فيه ما يتعلّقه من الواجب بقدر الاستطاعة، ثمّ ما يتعقّله من صور معلولاته المترتبة؛ أعني الوجود كلّه تمثّلاً مطابقاً خالياً عن شوائب الظنون و الأوهام بحيث يصير عقلاً مستفاداً.

فاذا تقرّر هذا فنقول: انّه لا مجالَ للحكم بشرّية اللذة العقلية بوجهٍ، و أمّا اللذّة الحسّية فانّها كهال لمدركاتها حتى الغلبة نظراً الى القوّة الغضبية، و لكنّها ليست كهالاً للنفس العاقلة، فيشبه أن يكون النزاع في خيريّة اللذّات الحسّية و شرّيتها لفظياً، حيث انّها كهالات للقوي الحسّية و غير كهالات للقوي العقلية؛ بل توغّل القوى فيها شرّ بالقياس الى النفس

۱ ـ م: يتحلّل.

الناطقة، يوجب أن لاتكون مستكملةً بكالاتها العقلية، بل تجذبها الى الاستغال بمشتهيات الهذه القوي و الاستغراق فيها، و هو يوجب الإعراض عن كهالاتها. فاذا عرفت اللذّات /PA25/ الحسّية و العقلية فقد عرفت آلامها، كالمرارة و المغلوبية و اليأس، و أن يتمثّل في العقل ما هو غير واقع في الواقع.

ثمّ اعلم أنّ اللذّة العقلية أقوى من الوهمية، و هي أقوى من سائر الحسّيات الآخر. أمّا كون الثانية أقوى من الثالثة، فلاختيار العقلاء ايّاها عليها بوجوهٍ:

منها: أنّ المتمكّن من غلبةٍ مّا و لو في أمر خسيس كالنرد و الشطرنج فقد يـعرض عليه منكوح أو مطعوم، فيرفضهها و لايتوجّه اليهها.

و منها: أنَّ اللذَّة [في] نيل الحشمة و الجاه يؤثر أيضاً عليها.

و منها: أنَّ كريم النفس يؤثر "لذَّة ايثار الغير على نفسه فيما يحتاج هو اليه على لذَّة التمتّع بها.

و منها: أنّ كبير النفس يؤثر لذّة الكرامة المتوقّعة من محافظة ماء الوجه أو من الأقدام على الأقوال مع عدم العلم بنيلها على اللذّات الحسّية الى حدّ يتحمّل آلام الجوع و العطش. و منها: أنّ كلب الصيد يؤثر اللذّة الوهمية التي ينالها من توقّع اكرام صاحبه على لذّة الأكل.

و منها: أنّ الراضعة من الحيوانات توّثر اللذّة الوهمية التي تجدها من تصوّر سلامة ولدها على لذّة نفسها.

و هي صغريات تضاف اليها كبرى مشهورة، هي أنّ كلّ ما هو آثر عند شخص فهو ألذّ.

و أمّا كون الأوّل أقوى من الثانية و الثالثة، فلإعراض كثير من العقلاء عن أكثر هذه

۱ ـ م: مشتبهات.

٢ ـ م: كالمراة و المغلوبة.

القبس الأوّل

اللذّات الحسية و النفسية بهذا الوجه الى ادراك المعقولات، كما هو المشاهد من أحوال العلماء و العرفاء المعرضين عن اللذّات الحسية، المقبلين الى الأمور العقلية. ألا ترى أنّ كثيراً من المتألّمين الذين لم يتعلّموا الآ من المتألّمين الذين لم يتعلّموا الآ المسائل معدودة يبتهجون بها /MB22/ابتهاج و يؤثرون الاشتغال بمذاكرتها ، و على تلك الدنيا و ما فيها، فضلاً من لذّة مطعم و منكح، و كلّما هو كذلك فهو ألذّ، فادراك الأمور الحسية. و أيضاً عدد تفاصيل المعقولات أكثر، بل تكاد أن تكون غير متناهية، فاللذّات العقلية أكثر و ما يكون كذلك كان ألذّ.

و أيضاً العقل قد يصل الى كنه المعقولات، و الحسّ لايدرك من المحسوسات الّا ما يتعلّق بظواهرها، فتكون الكمالات العقلية أكثر و ادراكاتها أتمّ.

فاذا عرفتَ هذا فقد عرفتَ أنّ اللذّات الحسّية خيرات بالقياس الى مباديها، و شرور بالقياس الى الجوهر الناطق، فلايكون نزاع في خيريتها و شرّيتها بحسب المعنى، كما لايخف.

## [١٥/٢٨] قال: و انّ الواحد موجود ...

أقول: نقل عن عن عنه فيثاغورس و أصحابه أنهم قالوا: «ان الوحدة تنقسم الى وحدة ذاتية غير مستفادة /PB25 من الغير، و هي لاتقابل الكثرة و لايتركب منها، و هو المبدأ الأول و وحدة غير ذاتية مستفادة من الغير، هي مبدأ الكثرة و ليست بداخلة فيها، بل تقابلها، ثم يتألف منها الأعداد، و هي من الموجودات».

ثم اعلم أنّ الظاهر من كلامٍ ذكره الشيخ في شفائه و اشاراته، أنّ القائلين بقدم مادّة العالم سوى أرسطو و من تابعه ذهبوا الى قدمها الذاتي، على ما نصّ عليه خاتم المحصّلين في شرحه للاشارات، و لذا أبطل قولهم بتذكير ما ذكر في بيان كونه تعالى واحداً لايحتاج في

٢ ـ م: لم يتعلَّمن.

۱ ـ م، ش، ب: كثير،

۴ ـ ش: من.

قوامه الى شيء، و لاينقسم بحسب الحدّ و الماهية، و لا بحسب المعنىٰ و القوّة، و لا بحسب كمّية الأجزاء و لا بحسب الجزئيات، و لا بالوجود و الماهية،

فقد لاح و ظهر أنّ الواحد الذي هو موجود في الكثرة هو غيره تعالى، و هو واحد وحدةً مستفادةً من الغير، فالأوّل: وحدة عددية، و الثانى: وحدة غير عددية، لاستحالة تألّف الكثرة منها.

و الحاصل: أنّ الواحد بالعدد الذي هو مبدأ الأعداد والوحدة العددية التي من تكرّرها تتحصّل حقيقة الكثرة هو غير الواحد الباري الحقّ سبحانه، حيث انّه متعال العزّ و الجلال عن أن يوصف ذاته الحقّة الأحدية بوحدة عددية، بل الوحدة العددية قصاراها أنّها ظلّ الوحدة الحقيقية، على ما نبّه عليه المعلّم الأوّل بقوله: «حدثت من ابداع الباري لها،» و هذا منه تنصيص على أنّه لا مجالَ لأن يتّصف العالم بالقدم الذاتي عنده.

#### [٥/١٩] قال: و هم، كاذب ...

أقول: لا خفاء في أنّ من المتوقّفين الشاكّين في أنّ العالم هل هو قديم أو حادث جالينوس، على ما حكى عنه أنّه قال لبعض تلامذته في مرضه الذي توفّى فيه: «اكتب عنى "، ما علمتُ أنّ العالم قديم أو محدث، و أنّ النفس الناطقة هي /MA23/المزاج أم لا؟» وقد طعن بعض أقرانه عليه حين استدعى من سلطان زمانه أنّه يلقّبه بالفيلسوف.

و أنا أقول ان استدعاء ذلك منه يُعطى أنّه ليس متفلسفاً فضلاً عن كونه فيلسوفاً؛ لأنّ الحكيم الفيلسوف لايستدعي أمثال ذلك من سلطان انسيّ، بل انّما يستدعيه من سلطان عقلي يهب العلم و الحكمة باذن بارئه \_الحق تعالى \_ على النفوس الانسانية التي بحسبها يستحق أن يلقب بالفيلسوف و الحكيم. و أمّا قصارى استدعائه أذلك من غبره

١ ـ لفظ «الباري» ممحوّ في نسخة م.

۲ ـ ش، ب: عن.

۴ - م: استدعاد.

فهو ارادة التقرّب الى العوام، و الزلني لديهم، و اظهار ما ليس له عليهم و التبختر و التجبّر، أعاذنا الله من أمثال ذلك.

ذكر العامري في كتاب الأمد على الأبد: «أنّ عدم اطلاق الفيلسوف عليه لأمر آخر، هو أنّه شكّ في صفات الخير الأوّل، فقالت الفلاسفة: من كان شاكّاً /PA26/ في أوصاف صانعه ليس يستحقّ أن يقال له الحكيم، فضلاً عن الفيلسوف، فعليك بخدمة المرضى و معالجتهم؛ و مِن هيهنا قيل: انّه رجل طبيب لاحكيم.»

و أنا أقول لو قطعنا النظرَ عن ذلك كلّه فلا يستحقّ أن يكون حكيماً فليسوفاً من جهة ذلك الاستدعاء، حيث انّ مبتغاه الركون الى الخيرات المظنونة و الثمرات المسمومة و الغايات الموهومة و الزّهرات الميسومة او الفيلسوفون لم يلتفتوا لفّتها و ان أعطوها، حيث انّه ما زاغ بصرهم و لاطغى ٢ عن كرائم الخيرات الحقيقة و مكارم الكالات القدسية، و يعلمون أنّه لا ضررَ و لا اضرار عليهم في جهل غيرهم بهم على ما قال امام الحكمة أفلاطن الالهي: «لا يضرّن جهل غيرك علمك بنفسك.» كونوا من الموقنين و لا تكونن من غاغة ٣ الغافلين، و لا من جهالة المرعرعين المتعرعرين ٩٠٠

#### [٢٣/٢٩] قال: و العدم لا بزمان ...

أقول: اتما اختار <sup>ه</sup> قدّس سرّه العدم بما هو غير زماني و لا آني، نظراً الى الحوادث الكائنة بما هي حادثة، لمشاركتها المفارقات الصرفة من العقول المقدّسة حينئذ في هذا الحكم، و ان كان لتلك الحوادث الكائنة بما هي متغيّرة أو مستكملة عدم آخر زماني كما سنقرئك فلاتنسي <sup>1</sup>.

٢ ـ اقتباس من كريمة النجم، ١٧: «مازاغ البصر و ما طغى».

١ -كذا، ب: الميشومة.

٣ ـ غاغة: الكثير المختلط من الناس، السفلة من الناس.

٤ ـ المرعرع، المقرعر: مضطرب.

٦ \_اقتباس من كريمة الأعلى، ٦.

۵ ـ ب: اختاره.

ثمّ انّ ذلك العدم من المبادي العرضية للحادث بما هو حادث أيضاً، و ذلك لأنّه لا يمكن أن يتحقّق الا بعد عدمه، و ليس عدمه متقدّماً عليه تقدّماً ذاتياً هو إمّا بالعلّية أو بالطبع أو بالماهية؛ اذ لو كان الأمر كذلك لما جاز أن يتأخّر عنه عدمه؛ اذ المتقدّم بهذه التقدّمات لا يمكن أن يتبدّل؛ لكنّ التالي باطل، اذ عدم الحادث قد يكون متأخّراً عنه.

و أمّا كونه من المبادي فلامتناع تحقّق الحادث الذي هو موجود مسبوق بالعدم بدونه. و أمّاكون تقدّمه عليه تقدّماً عرضياً غير ذاتي، فلأنّ تقدّمه عليه ان كان ذاتياً لم يجز تأخّره منه.

ثم ان من الحوادث حوادث متغيّرة بما هي متغيّرة أو مستكلمة /MB23 بما هي مستكلمة، فلها عدم زماني، و هو انما ينشأ عن خصوصية كونها متغيّرة أو مستكملة لا بما هي حادثة، لأنها بما هي حادثة مسبوقة بعدم صريح غير زماني، كما الأمر في المفارقات.

و من هنالك ذهبت الحكماء الى أنّ الحوادث من حيث انّها كائنة فاسدة تسبقها مدّة و مادّة حاملة لقوّة يقال لها الامكان الاستعدادي لحصول الحوادث منها أو فيها أو معها، كأشخاص العناصر و صورها و النفوس المتعلّقة بالمركّبات منها؛ اذ لو لم يكن الأمر كذلك لكان حدوث بعض منها بعد بعض آخر، لا قبلها /PB26 و لا معها في موادّها، لا في مواد أخر أو منها أو معها حدوثاً دائمياً أو أكثرياً.

قال الشيخ في طبيعيات شفائه، بما تلخيصه: «فمن الكونيات ما يكتنى في تكوّنه جزء دورة من الفلك، و منها ما يكتنى فيه دورة تامّة ، و منها ما يحتاج في كونها الى عودات مملة من أدوار حتى تميّز تكوّنها.» ثمّ لا يخنى أنّ عدم الكائنات المتغيّرة بما هي متغيّرة بما هو مقارن فهذه الدوارت كلّا أو بعضاً علّة لها بما هي كذلك.

۱ ـ کذا.

٣ ـ م: عوادات.

٢ - م: - تامة.

۴ ـ ب: هو.

٥ ـ ب، يما هو مقارن.

و اليه ينظر ما قاله الشيخ أبوالعبّاس اللوكري في بيان الحقّ: «فانّ العدم شرط في أن يكون الشيء متغيّراً أو مستكملاً، فانّه لو لم يكن هنالك عدم لاستحال أن يكون مستكمل أو متغير ١، بل كان يكون الكال أو الصورة حاصلةً له داعًا، فاذاً المتغير، والمستكمل يحتاج الى أن يكون قبله عدم حتى يتحقّق كونه متغيّراً أو مستكملاً، و العدم ليس بمحتاج في أن يكون عدماً الى أن يحصل تغيّر أو استكمال، فرفع العدم يموجب رفع المتغيّر و المستكل من حيث هو متغيّر أو مستكل، و رفع المتغيّر و المستكل لا يوجب رفعَ العدم، فالعدم من هذا الوجه أقدم.»، انتهى على تباع ما قاله الشيخ في طبيعيات الشفاء: «انّ العدم شرط في أن يكون الشيء متغيّراً أو مستكملاً، فانّه لو لم يكن هناك عدم لاستحال أن يكون مستكملاً أو متغيّراً، بل كان الكمال حاصلاً دائماً، فلذا يحتاج المتغيّر و المستكمل الى أن يكون قبله عدم حتى يتحقّق كونه متغيّراً و مستكملاً، و العدم ليس يحتاج في أن يكون عدماً إلى أن يحصل تغيّر أو استكمال، فرفع العدم يوجب رفعَ المتغيّر و المستكمل من حيث انّه متغيّراً و مستكمل، و رفع المتغيّر و المستكمل لا يوجب رفع العدم، فالعدم من هذا الوجه أقدم، فهو مبدأ ان كان ما لابدّ من وجوده، أيّ وجود كان ليوجد شيء آخر من غير انعكاس مبدأ و ان كان ذلك لا يكني في كون الشيء مبدءاً، و لا لكون المبدأ كلّ ما لابدّ من وجوده، بل لابدَّ من ٢ وجوده مع الأمر الذي هو مبدأ له من غير تقدّم أو تأخّر، فليس العدم مبدءاً له، و لا فائدة كنا في أن نناقش في التسمية»، هذا كلامه.

وعلم منه أنّ العدم من مبادي الحوادث و المتغيّرات من حيث انّها كذلك، فقد لاح أنّ العدم مطلقاً دهرياً كان أو زمانياً من المبادي العرضية للكائنات الحادثة المتغيّرة باعتبارين، و ما اختاره الاُستاذ //MA24 قدّس سرّه في هذا الكتاب من العدم لا بزمانٍ نظراً الى أحد الاعتبارين، و هو لاينافي تقدّمَ عدم آخر زماني باعتبار آخر، و على التقديرين يكون العدم من المبادي الفرضية لا الذاتية، و لاينافي حصر العلل في الأربع.

#### [١/٣٠] قال: كالناص ...

أقول: لعلّه ـطاب ثراه ـ يشير بذلك الى ما نقل عنه /PA27 في كتاب السماء و العالم: أنّ الكلّ ليس له بدؤ زماني حيث يظهر منه بمفهومه الابمنطوقه، أنّ له بدواً غـير زماني فيكون له بدؤ غير زماني و لا آني، و هل هذا الّا المعنى الثالث؟

ثمّ انّ الحدوث للفلك و الأنوار العقلية من العقول القادسة بهذا المعنى لاينافي ننى حدوثها الزماني الذي يتصحّح بسبق العدم الزماني \_و ان كان لِما عدا الثابتات الصرفة و الفلك الأقصى من الأفلاك "\_و قدم زماني و حدوث دهري بعد عدم غير متكمّم و لامتقدّر.

و الذي يشيّد أركانَ ما ذكرنا [ه] و يؤيّد ما آتيناك من العلم هو ما قاله الأستاذ في بعض رسائله بعد نقل تلك العبارة عن كتاب السماء و العالم بهذه العبارة: «فن المنصر للعقل الصرح الملقّح بلقاح الحكمة، أنّ ذلك المّا يحيل \_كها ذكره هذا الشريك الشيخ المعلّم \_أن يكون لحدوث الكلّ بدؤ زماني عن عدم ممتدّ موهوم مستمرّ الى حين وجود العالم على ما هو الطريقة المعروفة المألوفة للطبائع العاميّة الوهمانية و المسلوكة لأمم من الأوائل من عمت متفلسفة الفلسفة، المشوّشة النيّة في العصور اليونانية و غيرهم، و لجههير الأوائل من متكلّفة المتوسّمين المنتميين الى الملّة الحنيفية الاسلامية، لا أن يكون حدوث الكلّ من بعد العدم الصريح البات الساذج في متن الواقع و حاق الأعيان الخارجة لا بزمان و لا مكان و لا بامتداد و لا بلا امتداد من علم الباري الفعّال سبحانه و عنايته و ارادته و فعّاليته و ابداعه و احداثه ايّاه دفعةً واحدةً دهريةً، لا بزمان و آنٍ، و لا بحركة و رويّة و نفكر و همامة، على ما هو مذهب امام اليونانيين، ^ أفلاطن الالهي [و] من ساهمه من أمّة تفكّر و همامة، على ما هو مذهب امام اليونانيين، ^ أفلاطن الالهي [و] من ساهمه من أمّة

۲ ـ م: ـ و.

۴ ـ ب: فمن.

٦ ـ بات: قاطع

٨ ـ م: اليونانين.

١ ـ م: بمفهوم.

٣ - م: + و.

٥ ـ م، ب: منتمين. المنتميين: المنتسبين.

٧ ـ ب: عن.

القبس الأوّل

الحكمة الحقّة السوية»، انتهى.

و الحاصل: أنّ ننى الزمانية عن البدؤ يعطى كونَه دهريّاً لمفهوم الصفة، فلذا قال عقد سرّه ـ «كالناصّ» و لم يقل «الناصّ» بدون أداة التشبيه. و أمّا اثبات الحدوث الذاتي و البدؤ الذاتي نظراً الى مسبوقيته البيس مطلق، نظراً الى جوهر ذات الكلّ، فهو تخمين باطل و تحريف قبيح لا يصغى اليه و لا يعذر عليه على ما نبّه عليه الاستاذ في هذا الكتاب بقوله المستطاب: «و نحن نقول كأنّك» الى آخره.

## [۲۰/۳۰] قال: فيه ما نقلناه سالفاً.

أقول: تفصيل المرام في تحصيل ما عليه هؤلاء الأعلام أنّهم ما أبدوا في العالم الآ القول بالحدوث، و المتعصّبون لأبرقلس من مهد له عذراً في ذكر هذه الشبهات و قال: «انّه يناطق //MB24/ الناسَ بنطقين، أحدهما: روحاني بسيط، و الثاني: جسماني مركّب و كأنّ أهل زمانه \_الذين يناطقونه جسمانيين \_ و المّا دعاه الى ذكر هذه الأقوال، مقاومتهم ايّاه، المحترج عن طريق الحكمة و الفلسفة، و من هذه الجهة وضع كتاباً في هذا المعنى فطالعه مَن لم يعرف طريقتَه، ففهموا جسمانية قوله دون روحانيته»، انتهى.

و هو صريح في أنّ أساطين الحكمة المتعالية السابقين الأقدمين على أرسطو لم يقولوا بقدم العالم، بل قالوا بحدوثه الدهري، و انتهت علوم هؤلاء الى الأنبياء السابقين، حيث انّه قد نقل نقلاً مستفيضاً أنّ أفلاطن قد اقتبس أنوارَ المعارف و شواهق ً قلل العوارف عن سقراط و هو عن فيثاغورس و هو عن أنبادقلس و هو عن لقبان و هو عن داود عليه السلام \_ فقد انصر ح انتهاء سلسلة علومهم الى الأنبياء الى أن ينتهى الى ادريس عليه السلام \_ و هو في لسان أرباب صناعة الحكمة و أصحاب الفلسفة الحقة «هرمس الأعظم» و «هرمس المرامسة» و «أبوالحكماء و والدهم»؛ لأنّه نشر " الحكمة و العلمَ في الآفاق على

٢ ـ شواهق: جمع شاهق أي مرتفع.

١ ـ م: مسبوقية.

٣ ـ ب: فسر،

الاطلاق، و لكثرة مدارسة العلوم قد سمّى بادريس.

و من هيهنا ترى حالَ ما قاله المحقّق الدواني في بعض رسائله: «انّى رأيت في بعض كتب الفلسفة و قد نسخ بخطّ قديم قبلَ هذا التاريخ بأربعهائة سنة نقلاً عن أرسطاطاليسر أنّه قال: لم يقل أحد من الفلاسفة بحدوث العالم الله رجل واحد. و قال مصنّفه أنّه عنى به أفلاطونَ»، انتهى.

أمّا أوّلاً: فلأنّه يدافع ما ذكره علّامة المتكلّمين في كتابه الملل و النحل المعتبر في ضبط الأحوال و الأقوال.

و أمّا ثانياً: فلانّه لايليق بحال مثل أرسطو، بل يحرم على مثله أن يذكر مثله مع كونه من تلامذته برجل، على أنّ ذلك المحقّق ذكر في كتاب أخلاق نقلاً عن شيخ أتباع الرواقيين و محيي مراسم الاشراقيين أنّه قال: «طرء لي خلسة ملكوتية فوصلتُ الى عالم المجرّدات و رأيت أرسطو و سألت عنه، و قلت له أيّة نسبة بين علمك و بين علم اُستاذك أفلاطن؟ قال أرسطو في الجواب: انّ العلم كان سبعين جزءاً، واحد من تلك الأجزاء السبعين عندي، و الباقى عند اُستاذي أفلاطن»، انتهى.

ثمّ لا يخفى جواز أن يقال في الجمع بين هذين الرأيين، أنّ أفلاطن قائل بالحدوث الدهري بحسب متن الواقع و حاق نفس الأمر، و أرسطو قائل بالقدم على مسلك الجدل و إعال المقدّمات الذائعة المشهورة و ان لم يطابق الواقع، فالبرهان مسلك و الجدل مسلك، و بين المسلكين بون بعيد.

قال أفلاطن في كتابه طيماوس !: «انّ للعالم مبدعاً أزلياً واجباً بذاته عالماً بجميع معلولاته على نعت الأسباب الكلّية كان في الأزل، و لم يكن في الوجود رسم و لا ظُلل الآ مثال عند الباري، و أغّا يعبّر عنه بالعنصر الأوّل»، انتهى. و هو صريح في المدّعيٰ /١٩٨٥/ و الاستثناء الواقع عنه، إمّا أن /١٨٤٥/ يكون اشارةً الى الصور العلمية للموجودات العينية

١ ـ لم نعثر على هذا الفقرات المنقولة في طيماوس الذي طبع بذيل افلاطون في الاسلام، صص ٨٥ ـ ١١٩.

القائمة بذاته تعالى \_على ما عليه انكسيايس الملطي \_و إمّا أن يكون اشارةً الى وجوده تعالى لما كان عالماً المجميع الأشياء على أتمّ وجه، و أكمل انكشاف، فاطلق عليه المـثالَ تارةً، و العنصرَ الأوّل \_أى الأصل الأوّل \_ تارةً.

وأيضاً ذكر في ذلك الكتاب: «انّ العالم مكوّن أو ان كان الباري قد صرفه مِن لانظام الى نظام، وأنّ جواهره كلّها مركّبة من المادّة و الصورة، وأنّ كلّ مركّب معرض للانحلال»، انتهى. و هذا كما ترى، حيث انّ المكوّن من الأسهاء المشتركة لاينافي ما وقع عنه بقوله في كتابه أثولوطيقوس \_أي تدبّر البدن \_: «أنّ العالم أبديّ، غير مكوّن، دائم البقاء»، انتهى.

و انّما قلنا ذلك، لأنّ مراده من كونه «غير مكوّن» غير حادث زماني يسبقه زمان، و لم يحدث عن شيء، بل انّما صرفه من لا نظام \_أي عدم صرف دهري غير زماني و لا آني الى نظام وجود منتظم. و أنّ المراد من المادّة و الصورة ما يشمل الجنس و الفصل، فيشمل المفارقات القادسة من العقول المقدّسة.

و نظير ما ذكرنا [٥] من التوفيق بين كلاميه ما تصدّي تلميذه، المعلّم الأوّل بين مقاليه حيث أطلق القول، و في كتابه المنسوب الى فاذى "على ما قال: «انّ جوهر النفس غير مكوّن و انّه لايموت.» و قال في كتاب طيماوس: «انّه مكوّن و انّه ميّت، غير دائم.» للتوفيق بينها فقال: عني بقوله الأوّل أنّه لم يتدرّج في حدوثه القوّة الى الفعل، لكنّه أحدثه دفعة من لم يعرض له موت في دار المثوبة، و عنى بقوله الثاني أنّه معرض للاستحالة من الجهل الى العلم، و من الرذيلة الى الفضيلة، و أنّ ذاته ماكان ليفوز بالبقاء الأبدي لو لا استبقاه الله تعالى على الدوام. و قد صرّح بذلك في كتاب طيماوس فقال: «انّ خالق الكلّ أوحى الى الجواهر الروحانية بأنّكم لستم بأنّكم لاتموتون، ولكني استبقيكم بقوّتي الآلهية»، انتهى. و لايخني أنّ ما وقع عنه بقوله: «و انّ كلّ مركّب يعرض للانحلال» يجوز أن يكون

٢ ـ م: تكوّن.

١ \_م: علماً.

۳ \_كذا. و الظاهر أنَّه «فايدون».

اشارةً الى أن لايوجد بسيط حقيقي في حيطة عالم الامكان ـسواء كان ذلك من المجرّدات الصرفه أو المادّيات ـلأنّها مركّبة ـو ان كانت عقلاً ـبانحلالها ولو في لحاظ التعيّن و الابهام، فكلّ ممكن زوج تركيبي.

و قوله: «من لا نظام الى نظام» اشارة الى عدم نظام الوجود في الخارج أوّلاً، ثمّ وجد ثانياً فيما لا يزال، فيصدق أنّه ـ تعالى جدّه ـ عقد صرف العالم من لا نظام الى نظام حيث يصدق ذلك عليه بحسب السلب البسيط التحصّلي لا الموجب السالب المحمول أو معدول المحمول؛ لأنّ سلب المعدوم عن نفسه حقّ ، و اذا وجد بعد ما لم يكن يكون على نظامه الطبيعي و اشتباك أجزائه، بعضها مع بعض و التيامها.

و ما /PB28/ وقع عنه بقوله: «بأنكم لستم» معناه أنّكم لم تكونوا في الأول فبعد المعدم الأزلي صرتم موجودين، فقد خرجتم عن ساهرة أذلك العدم و البطلان الى فضاء الوجود /MB25/ بجودي الأزلي، و لاتموتن بعد ذلك بقوّتي، و استنادكم الى عنايتي لا بقوّتكم و حولكم، لا حَولَ وَ لا قُوَّةَ إلاّ بِاللهِ العَلِيِّ العَظيم.

# [۲۰/۳۰] قال: يغنيني ٥.

أقول: يقال هذا الأمر لايغنيني، أي لايشغلني و يهمني كذا في النهاية أ، فعلى هذا يكون فاعل قوله «يغنيهم» الضمير المستتر العائد الى «ما».

## [١٢/٣٥] قال: اطراح.

أفيد: بتشديد الطاء على الافتعال من الطرح، قال: بيّناً برهانياً.

١ - م: نظام عدم.

٣ ـ م: و بعد.

٥ - م: لما لاينهم.

۲ ـ م: ـ بعد.

۴ ـ ساهرة: الأرض و قيل وجهها.

٦ ـ ئم نعتر عليه فيها.

## [۱۵/۳۵] قال: بياناً برهانياً ا

أقول: قلتُ تقريره على أن يكون برهاناً على ابطال كون العدم السابق على وجود العالم ممتداً بأنّ العدم بما هو كالوجود، فكما أنّ الوجود في ذاته لا ممتدّ و لا لاممتدّ، كذلك العدم بما هو عدم، حيث أنّ اتصاف شيء منهما بشيء منهما انّما يكون بمقارنة زمان أو آنٍ، و لمّا استحال ذلك في العدم السابق على العالم فيكون عدماً صريحاً دهرياً لا زمانياً. و أيضاً لوكان العدم السابق ممتدّاً لكان زمانياً، لا عدماً صرفاً، و الواقع خلافه، هذا خلف.

و قد نبّه الأستاذ ـطاب ثراه ـ عليه بقوله: « و لايلزم من ذلك ابطال الحـدوث، يعني المسبوقية بالعدم الصريح.» أي لايلزم من ابطال العدم الممتدّ الوهمي بالبرهان ابطال الحدوث الدهرى، بل نني ذلك الوصف عن العدم يثبت هذا العدم.

ثمّ أقول لاخفاء في أنّ ما سلكه الاُستاذ في توجيه ما وقع عن شريكه في رسالة المبدأ و المعاد و في الطبيعيات من كتابه الشفاء حيث قال: «لو استقصى كاد يكون برهانيّاً من التوجيه على الوجهين» أنّا نشأ من غاية شفقته و زيادة عنايته لشريكه الرئيس.

ولكنّ الذي يخطر ببالي القاصر و ذهني الفاتر في توجيه مرامه فيا وقع عنه من أقاويله هو: أنّ امتداد عدم العالم عند المتكلّفين لمّا كان أمراً وهمياً لايصلح أن يكون علّة لحدوث الحوادث و لا ما ينتهى اليه علله، بل لابدّ من حركة موجودة سرمدية متصلة من الأزل الى الأبد، الموجود منها شطر.

ثمّ انّها لمّا كانت ذات جهتين: الاستمرار و التجدّد، فمن جهة الاستمرار مستندة الى القديم، و من جهة الحدوث واسطة في صدور الحوادث عن القديم، و ينظر اليه ما قالوا: «لولا الحركة لما جاز أن يصدر الحادث عن القديم»، و ما قاله تلميذه في التحصيل: «و لولا أنّ في الأسباب ما يعدم لذاته، لما صحّ وجود الحادث، و ذلك هو الحركة التي لذاتها، وحقيقتها تفوت و تلحق».

١ - م: - قال بياناً برهانياً.

و بالجملة: كما أنّ الموجودات الممكنة تنتهى الى موجود غير ممكن واجب لذاته، و أنّ الموجودات القابلة تجب أن تنتهى الى موجود كان قبوله لذاته كالهيولى الأولى، يجب أن ينتهى /PA29/التغيّر التدريجي الى ما يتغيّر لذاته الذي هو الحركة، و قد بيّن في مظانّه أنّ سببيته مثل هذه الأسباب عرضية غير ذاتية لاتفيد وجود شيء، بل اغّا تفيد حدوثه في حدّ معيّن من الزمان، و كونه سبباً لحدوثه ليس باعطائه الاستعداد فقط على ما توهمه شرذمة الله قد يكون به و قد يكون /MA26/ بغيره، و أنّ المترتّب عليه أوّلاً و بالذات قرب الفاعل من القابل و بُعده عنه.

ثمّ القابل و الفاعل ان كانا مستجمعين لجميع شرائط التأثير و التأثّر، صدر عن الأوّل الفعل، و حصل للثاني القبول، كحدوث الضوء في سطح الأرض بعد طلوع الشمس عن الأفق؛ اذ ذاك تأثير و تأثّر لايتوفّقان الاّ على نسبة معيّنة بين الفاعل و المنفعل. و ان لم يكن الأمر كذلك \_كانقلاب الماء الى الهواء مثلاً \_ يحتاج الى استعداد آخر يحدث في المادّة، ثمّ يؤثّر فيها الفاعل و هي تتأثّر عنه؛ فاندفع ما قيل من أنّ حدوث الحوادث يتوقّف على استعدادات حادثة متواردة على المادّة على سبيل التعاقب.

ثمّ اعترض عليهم بأنّ في كلامهم تناقضاً حيث قالوا: «انّ القديم سابق على الحوادث كلّها، و انّ الاستعدادات المتناهية حادثة كلّها.» اذ مقتضى ذلك أن يكون القديم مقارناً للحادث دامًا و أن لا يكون مقارناً له؛ اذ لو سلّمنا ذلك فهو انّا يرد على من حصر كيفية حدوث الحوادث في ذلك، و ليس في كلامهم ما يوجب ذلك؛ اذ وجه الأرض قد يحدث فيها الضوء كلّ يوم، و لا يحتاج في ذلك الى حدوث استعداد حادث؛ و هو ظاهر.

و الحاصل: أنّ الشيخ قد التزم حركةً سرمديةً و زماناً سرمدياً، قال في طبيعيات الشفاء في جواب بعض الاعتراضات الموردة هناك، المستنبط ممّا ذكره بقوله: «انّـه يجب أن يكون في العلل و أحوال العلل محلّه غير قارّة للوجود، بل وجودها على التبدّل و على

ا ـ شردمة: جماعة قليلة.

النقل من أمور الى أمور، و ليس هذا غير الحركة و الزمان، و الزمان في نفسه لايفعل فعلَها، فالحركة تقرّب العلّة. فتكون سبباً و علّةً بوجهٍ مّا؛ اذ تقرّب العلّة.

فقد بان أنّه كلّما فرضنا أنّ للحركة مبدءاً بهذه الصفة كان قبلها حركة، فلايكون للحركة المطلقة مبدأ الآالابداع، و لا قبلَها شيء الآذات المبدع قبليةً بالذات لا بالزمان، و كيف يكون قبلها شيء الآذات المبدع؟ و قد منعنا أن يكون للزمان في نفسه آن أوّل متقدّم عليه و لا شيء أوّل الآذات الباري، فكذلك لا يكون للحركة ابتداء زماني الآعلى جهة الابداع، و لا شيء يتقدّم عليها الآذات الباري»، انتهى.

و هو يدل على التزامه وجود حركة سرمدية /PB29/ لايتقدّمها الا ذات باريها، و لما لم يجتمع في الوجود في آن، حكم بعدم استحالتها على ما قال في هذا الكتاب أنّ لكلّ من الحركة و الزمان هيأة اتّصالية و هوية فردانية، و ان لم يكن لشيء منها وجود في آن، و المراد من عدم ثبوت شيء منها عدم وجودهما في آنٍ مّا، ضرورة أنّه ينافي عدم قراره في الوجود؛ و ذلك حيث قال: «انّ الزمان لا وجود كه ثابتاً، معناه لا وجود له في آنٍ واحد، و نحن لا نمنع أن يكون له وجود و ليس في آنٍ، بل وجوده على سبيل التكوين /MB26/ بأن يكون أيّ آنين فرضناهما كان بينهما الشيء الذي هو الزمان واحداً البتة»، انتهى.

و في النجاة: «و أمّا اذا كانت أجزاء لاتتناهي و ليست معاً و كانت في الماضي و المستقبل، فغير ممتنع وجودها [واحداً] قبل آخر أو بعده لا معاً، أو كانت ذات عدد غير مرتب افي الوضع و لا في الطبع، فلا مانع عن وجودها معاً و لا برهانَ على امتناعه، بل على وجودها [برهان. أمّا] من القسم الأوّل: فانّ الزمان ثبت كذلك، و الحركة أيضاً كذلك. و أمّا من القسم الثاني: فثبت لنا ضرب من الملائكة و الشياطين لا نهاية لها في العدد "،، انتهى و هو يدلّ بمنطوقه على وجود حركة أزلية و زمان أزلي، و لمّا لم تجتمع أجزاؤهما " في وهو يدلّ بمنطوقه على وجود حركة أزلية و زمان أزلي، و لمّا لم تجتمع أجزاؤهما " في

٢ ـ النجاة، صص ٢٤٥ ـ ٢٤٦.

١ ـ في المصدر: مترتب.

٣ ـ م: أجزاء بما،

الوجود فلا استحالةً فيه؛ وكذلك وجود أُمور غير متناهية لا ترتّب بينها،كضرب من الملائكة و الشياطين، لا استحالةً فيه.

فقد انصرح أنّ الحركة السرمدية المتصلة وكذلك الزمان المتّصل لو فرض لها أجزاء غير متناهية لا استحالةً فيهما، لعدم اجتماعهما في الوجود، كحركات استداريـــة و دورات غير متناهية.

قال في الطبيعيات في جواب ايرادٍ أورده على نفسه بـقوله: «فـان قـال قـائل: انّ تجويزكم في قدرة الله أن يكون كأن يخلق خلقاً قبل كلّ خلق على وجه جعلتم الحركة لابدايةَ لها، و هذا يوجب أن يقولوا بوجود حركات لانهايةً لها في الماضي، فتكون الحركات التي الى الطوفان أقلّ و التي الى زماننا أكثر، و لا شكَّ في كون الأقل ممّا لا نهايةً له متناهياً، فيكون ما ليس له نهاية متناهياً.» و ذلك حيث قال في جواب هذه السؤال: «انّ تــلك الحركات اذا فرضناها قد خلقها الله \_عزّ و جلّ \_ فانّها اذا اعتبرت الآن كان لا وجودَ لها البتة، بل هي معدومة؛ فاذا قيل لها: انَّها غير متناهية فيليس على أنَّ لها كمَّا حياصلاً غيرمتناهٍ، بل على أنّ أيّ عدد للحركات توهّمناه وجدنا قبله غـيره، و اذ هـي مـعدومة فلايخلو إمّا أن يجوز ان يقال في المعدومات أنّها أكثر و أقلّ و متناهية و غـيرمتناهية، أو لايجوز؛ فان لم يجز فقد زال الاعتراض، و ان جاز فيجوز /PA30/ ضرورة َ أنّ المعدومات بلانهاية معاً، و١ أنّ بعضها أقلّ من بعض كالمعدومات في المستقبل التي هي كسوفات القمر، فانَّها أقلَّ من دورات القمر، و عودات عدَّة أفلاك فيها أقلَّ من عودات فلك واحد، و التي في زمان الطوفان أكثر من التي في زماننا، و مع ذلك فغير متناهية»، انتهي.

فقد بان أنّ ما ذكره في البرهان بعد الاستقصاء هو هذا. و لكنّي أقول: انّ عدم وجود شيء من الحركة و الزمان في الآن ظاهر، و وجودهما في المستقبل كوجودهما في الماضي، و اجتماعهما في الوجود في وعاء الدهر بالنظر الى الثابت الصرف حاصل و ان لم يكن حاصلاً في

 $<sup>^{1}</sup>$  معاد $^{1}$  معاد $^{1}$  معاد $^{1}$ 

آنٍ على ما قال، فليس على أنّ لها كمّاً حاصلاً غير متناهٍ، و عدم الاحاطة بها لمن لم ينقض أذياله عن غبار عالم الزور، و لم يتخلّص رقابه عن ربقة اقليم الطبيعة و دارالغرور، و ذلك لا ينافي وجودَهما في الواقع و بالقياس الى الجرّد الصرف الذي نسبته الى الزمان -من أزله الى أبده ـ و المكان ـ من مسافته الى آخره ـ على سنّة واحدة / MA27/

فما ذكره الشيخ من أنّ الجملة يفهم منها الاجتماع، و هذه لم يجتمع في الوجود، مبنيً على عدم اجتماعها في الأزل، و هو لاينافي اجتماعها في وعاء الدهر، و بالقياس الى الثابت الصرف يجري برهان الحيثيات و المسامتة و غيرها على استحالة ذهاب السلسلة الى ما لايتناهى، بأن يقال: انّ ما بين هذه الدورة مثلاً و بين أيّة دورة فوقها الى أقصى ما بلغه الوجود، لايخلو امّا أن يكون متناهياً، أو غير متناه و الثاني: يوجب انحصار الغير المتناهي بين الحاصرين، فتعيّن الأوّل، فيلزم تناهيها.

ثمّ انّ ما ذكره من الاشكال بلزوم تناهي غير المتناهي اذاكان أنقص عن آخر، يتمّ لوكان ذلك في جانب لاتناهيه لا مطلقاً، يدلّ عليه ما قاله في النمط الخامس من كتابه الاشارات من أنّ غير المتناهي المعدوم قد يكون فيه أقلّ و أكثر. و من هنالك ذكر الشيخ في أواخر النمط الخامس من الاشارات بعد نقل مذاهب المتكلّمين في ايجاد العالم و مذهب القائلين بالحدوث و القدم بهذه العبارة: «فهذه هي المذاهب، و اليك الاختيار بعقلك دون هواك بعد أن تجعل واجب الوجود واحد ا»، انتهى.

و لمّا رخّصنا شيخنا في الاختيار بالعقل دون الهوى، فذكرنا مايرد عليه من أمر القديم، وكذلك نذكر مايرد على ما ذكره شيخنا الرئيس بقوله: «انّه لايتقدّم على الزمان و الحركة اللّا ذات المبدع» حكاية ما؛ لأنّها مسبوقتان بمادّة قابلة لها، وكذلك مسبوقتان بالعقول المجرّدة /PB30، مع أنّه حقّق في رسالة المبدأ و المعاد أ، أنّ الابداع عند الخاصّة هو الايجاد الذي لا يكون مسبوقاً اللّا بذات الجاعل الحقّ، لا يتوقّف المعلول بحسبه اللّا على ذاته؛

٢ \_ قارن: المبدأ و المعاد، ص ٧٧.

و أمّا عند العامّة فهو الايجاد الذي لايكون مسبوقاً بمادّة و مدّة؛ فالمبدع على الأوّل ينحصر في الصادر الأوّل في سلسلة نظام الوجود الطولي و في نظام الوجود بحسب السلسلة العرضية.

ثمّ المبدع على اصطلاح الجمهور يشمل العقولَ الصرفة عن آخرها، لعدم كونها مسبوقة عن آخرها، لعدم كونها مسبوقة عادة و لا مدّة بوجه؛ و ا ما في الاشارات أنّ الابداع هو أن يكون من الشيء وجود لغيره متعلّق به فقط، من دون واسطة من مادّة أو آلة أو زمان، و ما يتقدّمه عدم زماني لم يستغن عن متوسّط، فالابداع على رتبة من التكوين و الاحداث، مبني على أحد هذين الاصطلاحين.

ثمّ انّه على كليهما لايكون الباري ــالحقّ تعالىٰ ــ جاعلاً للحركة و الزمان عـلى سبيل الابداع الّا بضرب من التكلّف؛ و تمام البسط و التحقيق بما لا مزيدَ عليه في كتابنا العروة الوثقى في شرح الهيات كتاب الشفاء.

# [۵/۳۶] قال: الى مقدّمة أخرى ...

أقول: أي ما يشتمل على مقدّمة مطويّة، كقول من احتجّ على امتناع كون الفلك بيضيّاً بأنّه لوكان كذلك لزم منه الخلأ، و ليس ذلك الاّ بضمّ مقدّمة أُخرىٰ و هـي كـونه متحرّكاً حولَ القطر الأصغر.

فتقريره: أنّ الفلك لوكان كذا /MB27 أو يتحرّك حولَ القطر الأصغر، للزم منه الخلأ، وهو محال لزم من فرض كونه بيضيّاً مع حركته حولَ القطر الأصغر لا من كونه بيضيّاً. و أمّا مثال ما يكون الاختلال بنحوالحمل كقولنا: «زيد انسان و الانسان نبوع»، لاينتج «زيد نوع» لاختلاف نحو الحمل، حيث انّ الكبرى قضية مهملة فيكون موضوعها ماهيةً كلّيةً متشخصةً "تشخصاً ذهنياً؛ فالصغرى قضية متعارفة، و المحمول فيها الانسان من

١ حرف «و» عطف على الجمهور؛ و لايخفى أنّ في الكلام اضطراب.

۲ - م: لزم.

حيث هو، و الكبرى قضية موضوعها الطبيعة المرسلة. و قس عليه قولنا: «الانسان مبائن للفرس و الفرس حيوان».

و قد يقع الغلط في مادّة القياس بأن يكون محرّفاً عن الانتاج باغفال الشرائط بحيث لو صار كمّا يجب لصار كاذباً، أو صار بحيث إن صدق صار غيرقياسي، فهو يقال له: «سوء التبكيت» بالقياس الى الجدل و «سوء التأليف» بالقياس الى البرهان، كقولنا: «كلّ انسان ناطق من حيث هو ناطق، و لا شيء من الناطق من حيث هو ناطق بحيوان»، اذ مع اثبات قيد «من حيث هو ناطق» فيهما تكذب الصغرى، و ان حذف من الصغرى و أثبت في الكبرى لتصدقا، اختلّت صورة القياس، لعدم اشتراك الأوسط، /١٨٥٩ و منه قوله تعالى: ﴿ لَوْ عَلِمَ اللّهُ فِيهمْ خَيْراً لاَسْمَعَهُمْ وَ لَوْ أَسْمَعَهُمْ لَتَوالُونا ﴾ أ، لأنّ الاسماع الذي هو تالي الصغرى قلبي، و الذي هو مقدّم الكبرى سمعي.

و من القياس ما يكون من أقسام سوء الحمل بأن يؤخذ الجزء خالياً عمّا هو منه، مثل القيود و الشروط التي هي إمّا من تتمّة الموضوع أو المحمول، كمن يأخذ عن الموجود الذي هو قد يكون محمولاً على الشي، مطلقاً؛ و قد تكون رابطة بينه و بين غيره شيئاً غير موجود مطلقاً، كالشاعر في قولنا: «أوميرس يوجد شاعراً»، ثمّ يحمل عليه ما هو باقٍ منه، أعني وجد، فانّه يغيّر معني القضية؛ فانّ معناه مع القيد «ثبوت الشاعرية له»، و بدونه «ثبوت الوجود له»، و أحد المعنيين غير الآخر.

و قديكون الغلط في تأليف القضية، كمن رأى الخمر أحمر ما يعاً، فظن أن كلّ أحمر ما يع فظن أن كلّ أحمر ما يع هو الخمر، و يقال له: «ايهام العكس» لابتنائه على حسبان أنّ حكم العكس كحكم أصله.

[٨/٣٤] قال: فانّ ذلك القياس ...

أقول: لا يخنى أنّ القياس ان كان مركّباً من مقدّمات حقّة واقعة في نفس الأمر، مرتّبة

١ \_ الأنفال، ٢٣.

على وجهٍ ينتج ما هو مثلها انتاجاً لذاتها فهو برهان. و ان كان مركباً من مشهورات ذائعات محمودات مرتباً على وجه يلزم منه قول آخر و ان كان ذلك بحسب زعم المرتب كان جدلياً دالاً على أن ذاك كذلك عند من يسلمه. و ان لم يكن قياساً برهانياً و لا جدلياً فقد يكون قياساً مغالطياً، فهو ان كان مركباً من مفهومات شبيهة بالمقدّمات البرهانية يقال للمتشبّث بها السوفسطائي و لصنعته السفسطة؛ و ان كان مركباً من مقدّمات شبيهة بالمقدّمات المسلمات فهو قياسٌ مشاغبي، بمعنى أن المتشبّث ابه مشاغبي / MA28/ و لصنعته المشاغبة.

ثمّ انّ الأستاذ المعلّم قد تصدّي لبيان أقسام الجدل، و الذي ذكرناه على الاجمال ممّا نبّه عليه المعلّم الأوّل. و نعم ما قال الرئيس في حقّه، «أنظروا \_معاشر المتعلّمين \_ الى ما قاله هذا العظيم! ثمّ اعتبروا أنّه هل ورد من بعده الى هذه الغاية و المدّة \_قريبة من ألف و ثلاث مائة و ثلاثين سنة \_ من أخذ عليه أنّه قصّر و صدق فيا اعترف به من التقصير، فانّه قصّر في كذا؛ و هل بلغ مِن بعده مَن زاد عليه في هذا الفنّ زيادة ً!؟ كلاً! بل ما عمله هو التامّ الكامل و القسمة تقف عليه و يخطر تعدّيه الى غيره. و الذي علّمه معلّمه أفلاطن و سمّ ه سوفسطيقا حاد فيه عن الواجب و قصّر عن الكفاية.

و أمّا «الحيد» فلخلطه المنطق بالطبيعي و الالهي، و هذا لضعف تمييز "كان في الأوائل. و أمّا «التقصير» فلأنّه لم يفهم للمغالطة وجهاً الآ الاسم، فبالحريّ أن يصدق و يقول و ان كان الانسان مبلغه من العلم ما انتهى الينا منه، فقد كانت / PB31/ بضاعته مزجاةً، لم تنضج الحكمة في أوانه نضجاً تجنى ٥، و من يتكلّف له العصبة، و ليس في يديه من علمه الآ ما هو منقول الينا، فذلك إمّا عن حسد لهذا الرجل، و إمّا لعامّية فيه يرى أنّ الأقدم زماناً أقدم في الصناعة رتبةً، الحقّ بعكس ذلك؛ و اللّه أعلم بالصواب»، انتهى.

۲ ـ ب: الضعف.

۴ ـ ب: لا.

١ ـكذا، و الظاهر: يقال للمتشبّث بها.

۲ ـ م، ب: تميّز.

۵ ـ جني: ـ الثمر، أي تناوله من شجرته.

و لا يخفى أنّ في خلطه الطبيعي بالالهي و بالعكس رعاية أن لا يضع العلم عند غير أهله، و لا حيد عن الصواب من هذه الجهة. و أمّا عدم سو فسطائية بهامه، قال المعلّم الأوّل في آخر كتاب مقاومة السو فسطائيين ما حاصله: «انّ صناعة السو فسطائية فلم تتم عقودها لقلّة الحاجهم الى مقاومتهم، فلذا لم يعرف السابقون منها شيئاً يعتد به، بل انّما تكلّموا فيها بأمثلة جزئية قليلة جدّاً، لكنّا أبسطنا القول فيه و نظرنا في وجود الأغاليط، و جمعناها و جرّدنا [ها] عن موادّها و جعلناها صناعة »، انتهى.

و لا مضائقة للرئيس في تعظيم هذا العظيم، أرسطاطاليس، و في كدّه و تدوينه، لكن لا يعجبني اطّراده و مبالغته في تعظيمه بحيث يؤدّي الى وهانة عالى معلّمه أفلاطن الذي كانت سيرته الرموز و الألغاز، لئلا يطّلع عليه الا واحد بعد واحد، فلذا قال هذالعظيم: «انّا لم المنستفد ما في المنطق. فمن سلف صناعة مسرعة بحرّدة ، بل و دنياهم أمور عضابية و مقبولية و جدلية و برهانية. و أمّا صورة قياس قياس فأمر قد كدّدنا في طلبه مدّة من العمر، حتى استنبطناها». ثمّ اعتذر فقال: «فان وقع في هذا الفنّ الواحد تقصير فليعذر لا، و لنقبل المئة بمبلغ ما أخذناه. و ليعلم أنّ افادة المبدأ و استخراج قاعدة الصناعة أحلّ موقفاً و أسى و مرتبة من البناء عليها، خصوصاً اذا كان المستنبط مع أنّه مخترع محيطاً بكمال الصناعة و قوانينها، لا يندر منه الله ما لا يعتدّ به»، انتهى.

و لا يخنى أنّ /MB28/ما ذكره من استنباط لها يدلّ على ما ادّعينا من أنّ ما ذكر معلّمه و سابقوه من الرموز هي التي مستنبط منها هاتيك الكنوز، فالاختلاف بينها بالرمز و التدوين، فالمطلوب واحد و المسلكان مختلفان، و ﴿ كُلُّ حِزْبٍ عِا لَدَيْهِمْ فَرِحُون ﴾ ١٠

٢ ـ ب: لعلة.

۴\_م، ب: أموراً.

٦ \_ م: \_ قياس.

٨ ـ ب: ليقبل.

١٠ ـ المؤمنون، ٥٣ و الروم، ٣٢.

١ ـ ب: خلط.

٣ ـ وهانة: تضعيف. م: دهانة.

٥ ـ م: مقبولة.

٧ ـ ب: فليقدر،

٩ ـ أسى: أبقى.

## القبس الثاني

#### [١٥/٤١] قال: فكيف تبطل بها نفس ذات المعروض \*

أقول: أنت خبير بما قرّره الأستاذ على وفاق ما حقّقه شريكه الرئيس، من أنّ الجوهر في الذهن جوهر، و خصوصية الظروف لاغية افي جوهريته ـسواء كان ذلك في الذهن أو في الخارج ـو لكن بتى أنّه بظاهره يخالف ما عليه الرئيس في الهيات كتاب شفائه: «من أنّ العلم بالجوهر كيف يكون عرضاً؟ فانّ الجوهر لذاته جوهر؛ لأنّ ماهيته محفوظ، سواء نسبت الى ادراك العقل أو نسبت الى الوجود الخارجي.»

و أجاب: «بأنّ الجوهر /PA32/ ماهية اذا وجدت في الخارج لايحتاج الى موضوع، و لاينافي ذلك الاحتياج الى الموضوع في الوجود الذهني، فلا منافاة بين كون الشيء جوهراً في ذاته و عرضاً بحسب وجوده في الذهن. نعم لا يجوز أن يكون شيء جوهراً و عرضاً بالنظر الى وجود واحد حتى يكون شيء واحد لا يحتاج الى الموضوع بحسب الوجود الخارجى مثلاً، و هو بعينه محتاج اليه في ذلك الوجود»، انتهى.

قلت: ان كلامه المنقول مساعدة لشركائه في الصناعة على ما ذكره في أوّل كتاب الشفاء، «و أمّا هذا الكتاب فأكثر بسطاً و أشدّ مع الشركاء من المشّائين مساعدةً» ثمّ قال:

١ ـ لاغية: أي ما لايعتد به.

«و من أراد الحقَّ على طريق فيه ترضّ الى الشركاء و بسط كثير و تلويح الى ما لو فطن به لاستغنى عن الكتاب الآخر \_أى الحكمة المشرقية \ \_ فعليه بهذا الكتاب ، \ انتهى. و هو يدلّ على المدّعى.

ثمّ انّه قد صرّح بما يتفطّن به أذهان الحكماء على ما نبّه عليه الأستاذ بقوله: «اغّما اللازم من ذلك أن يكون العلم بها، و هو وجودها الارتسامي» على وفاق ما عليه شريكه الرئيس في قاطيغورياس الشفاء حيث قال: «فالانسان امّا جوهر؛ لأنّه انسان، لا لأنّه موجود في الأعيان نحواً من الوجود و اذا كان جوهراً لأنّه انسان فما لحقه من اللواحق العني الشخصية و العموم و أيضاً مثل الحصول في الأعيان أو التصوّر في الذهن فهي أمور تلحق جوهراً، و لواحق الجوهر لوازم و أعراض لاتبطل معها جوهريته فتبطل ذاته، فيكون قد لحقت غير الجوهر، اذ الجوهر قد بطلت ذاته، فاذاً الأشخاص في الأعيان فيكون قد لحقت غير الجوهر، اذ الجوهر، صحيح عليه أنّه ماهية حقّها في الوجود في الأعيان أن لايكون في الموضوع؛ ليس لأنّه معقول الجوهر، فانّ معقول الجوهر ربّا شكّ في أمره بظنّ أنه علم و عرض، بل كونه علماً أمر عرض لماهيته و هو العرض، و أمّا ماهيته فماهية الجوهر، و المشارك للجوهر ماهيته جوهر أيضاً»، انتهى.

و هو ناصٌ على أنَّ الجوهر في الذهن جوهر و ان عرض له عرض.

و بالجملة: أنّه لامنافاة بين كون الشيء جوهراً في ذاته و عرضاً /1049 بحسب وجوده في الذهن و هذا توجيه مع قطع عمّا ذكرنا من مساعدته لشركائه في الصناعة.

و يؤيده ما وقع عنه في هذا الكتاب بقوله: «و الأمور التي لها الى الكيفية نسبة ما كانت هذه الأمور جواهر وكميّات عرض لها نسبة الى الكيفيات فتكون الجواهر و الكيّات تدخلان في مقولة غير مقوليتها بسبب عارض يعرض لها، فيكون دخولها في تلك المقولة بالعرض، و ما دخل في /PB32/مقولة فليست المقولة جنساً له و لا هو نوع من المقولة، و انّا

١ ـ الحملة المعترضة من مصنّف هذا الكتاب.

نأخذ المقولات في هذا الموضع على أنَّها أجناس؛ و انَّما نبحث عن دخول الأشياء على أنَّها أنواع لها و أمّا على سبيل غير ذلك فلا نمنع أن يدخل بعض أنواع مقوله في مقولة أُخرى».

و بقوله: «فينبغي أن يعلم أوّلاً أنّ ظنون هٰؤلآء المـتخلّفين بأنّ الشيء يـدخل في مقولات شتّي ظنون فاسدة؛ و ذلك لأنّ لكلّ شيء ماهية و ذاتاً واحدة، و أنّ له أعراضاً ا شتي، و يستحيل أن تكون الماهية و الذات الواحدة من حيث هي للك الذات و الماهية تدخل في مقولة " و في مقولة أخرى ليست هي؛ لأنَّها ان تقوّمت في ذاتها بأنّها جوهر امتنع أن يتقوّم بأنَّها ليست بجوهر، فإن دخلت في مقولة بذاتها و دخلت في أُخــري بــالعرض فلم يدخل في الأخرى دخولَ النوع في الجنس؛ لأنّ الأمر الذي بالعرض لا يتقوّم به جوهر الشيء، و ما لا يتقوّم به جوهرالشيء لا يكون جنساً له، و مالا يكون جنساً للشيء لا يكون مقولةً تشمله».

و بقوله: «انّا نعلم أنّ المقولات متبائنة و أنّه لايصلح أن يحمل مقولتين معاً على شيء واحد، حمل الجنس، حتى يكون الشيء الواحد يدخل من جهة ماهيته في مقولتين و ان كان يدخل الشيء في مقولة بذاته، و في الأخرى على سبيل العرض، و قد فرغنا فيما سلف عن هذا، ثمّ انّ هذا الحدّ لا يمنع العقلَ مطابقةَ أمور تدخل في مقولات أخرى»، انتهى.

فاذا انتقش في لوح ذهنك ما قرّرناه، فنقول: انّه يجوز أن يدخل العلم مع كونه من مقولة المعلوم تحت مقولات شتى كيفاً كان أو اضافةً، فعلاً أوانفعالاً لا ٢ بالعرض، لست أقول بالجاز، بل بالحقيقة، ولكن بحسب ما يعرضه من تلك العوارض المتأخّرة عن مرتبة ذاته، فيدخل العلم مع كونه من مقولة المعلوم بالذات بحسب مرتبة ذاته، تحت عـدّة مـقولات حقيقةً و بالذات، كدخول المعروض الواحد تحت كثير من العرضيات، و الذوات المتكثرة تحت الوجود بالذات و ان كان ذلك بحسب الاستناد الى القيّوم الواجب الوجود بالذات،

۲ \_ م: \_ هي.

۱ ـ ب: اعراض. 4-9:-4.

٣ ـ ب: + ما.

ضرورة أنه لايلزم من عدم كونها ذاتية أن يصدق عليه من سبيل العرض و الجاز، و من قبيل وضع ما بالعرض مكان ما بالذات، بل يجوز صدقها عليه حقيقة كصدق الموجود على الممكنات.

نعم لو اعتبر في اتّصاف شيء بشيء، ذلك الاتّصاف تقوّمه بجـوهر ذاتـه بـه، و اندراجه /MB29 بسنخ حقيقته فيه، لما كان صدق هذه المقولات المتبائنة على ذات واحدة بالذات، و الاّ لكانت مع وحدتها متخالفة الحقائق متغائرة المهيات.

و يؤيد الما ذكرنا [ه] المعلم الثاني في كتابه الموسوم /PA33/ بالجمع بين الرأيين: «انّ الشخص الواحد كسقراط مثلاً يكون داخلاً تحت الجوهر من حيث هوانسان، و تحت الكمّ من حيث هو ذومقدار، و تحت الكيف من حيث هو أبيض أو فاعل أو غير ذلك، و في المضاف من حيث هو أبان و بالوضع من حيث هو جالس أو متكى و كذلك ساير ما يشبهه»، انتهى المنهى المنهى

و نعم ما أشار الى جملة ما أتيناك من العلم أستاذنا المعلّم بعبارة وجيزة على ما عليه شركائه في التعليم و الرياسة، شعر:

قولوالاخواننا "قومواعلى طرب فما ترى بعد هذا الوصل هجراناً

و مع جميع ما نقلنا أنّ ما لفقه الفاضل الدواني على نمطه المرصود فهو أوهن من بيت العنكبوت ، حيث حقّق نظراً الى ظاهر ما يترائى من الهيات الشفاء كما نقلنا [ه]، و لم يتعمّق في تضاعيف ما أوردناه، فحكم بأنّ الجوهر في الأعيان عرض في الأذهان.

ثمّ أورد السؤالَ و الجوابَ حيث قال: «فان قيل كيف يصحّ جعل العلم مطلقاً في مقولة الكيف و عندهم أنّ الحاصل في العقل هو ماهية المعلوم، و ماهية المعلوم قديكون

١ ـ ب: يؤيده.

٢ ـ الجمع بين رائي الحكمين، ص ٨٦.

٣ ـ ب : لاخوانا.
 ٢ ـ اقتباس من كريمة العنكبوت، ٢١: «و أنّ أوهن البيوت لبيت العنكبوت».

جوهراً فلايكون العلم به عرضاً وكيفاً هو جوهر؟ قلنا: الجوهرية و العرضية أنّما هي باعتبار الوجود العيني لا باعتبار الوجود الذهني و الظلّي، فلايمتنع أن يكون الحاصل في العقل جوهراً باعتبار أنّه ماهية اذا وجدت في الخارج كانت لا في موضوع، و عرضاً باعتبار أنّه علم بشيء و صورة له، فالعلم في الوجود الأصيل يكون قائماً بالنفس فيكون عرضاً».

ثم قال فان قيل: «لا يخلو من أن يكون حصوله في العقل حصولاً عينياً أو ذهنياً؛ فان كان عينياً يكون عرضاً، لكونه في الوجود العيني قائماً بالموضوع مع كونه قد يكون في وجود آخر له أيضاً لا في موضوع فيكون جوهراً و عرضاً في الوجود العيني، و هو محال. و ان كان حصولاً ذهنياً فلا يكون كيفاً؛ لأنّه عرض يكون في الوجود العيني قائماً بالغير مع باقي القيود التي تميّزه عن سائر الأعراض، ثم قال قلت: لاكلام في قوة هذا الاشكال»، انتهى.

و هذا كما ترى أنّ قوّة هذا الاشكال على ما قرّره لا على ما علّمناك من كون الحاصل في العاقل ماهية المعقول، و مع ذلك لاينافي كونَه تحت مقولة الكيف و غيره، فسؤاله لايحتاج الى الجواب.

وجدت في الخارج كانت لا في موضوع، و كان بعض الناس لمّا رآهم عرّفوا الجوهر بما ذكر، حسب أنّ العرض عندهم ماهية اذا وجدت في الخارج كانت في موضوع، فتوهّم أنّهم ذهبوا الى أنّ العرضية كالجوهرية بحسب الوجود العيني و ليس كذلك»، انتهى.

و هو مردود بما أورد عليه المحقق الدواني على غط لايرد علينا، و ذلك حيث قال: «أقول: قد نبّهناك على مواضع على أنّ كون الشيء الواحد ذا ماهيتين مختلفتين كلام خال عن التحصيل، لأنّه اذا اختلفت الماهيتان لايبق شيء واحد، و كيف تبق الوحدة مع اختلاف الماهية!؟ على أنّ هذا قول بأنّ الموجود في الخارج يغائر الموجود في الذهن بحسب الماهية فلاتكون تلك الماهية موجودةً في الذهن، و برهان الوجود الذهني على تقدير تمامه أنّما يدلّ على وجود ماهية مغائرة لها مخالفة ايّاها في الجنس العالى»، انتهى.

و الحقّ أنّ مناط الجوهرية و العرضية هو انفس الماهية بما هي هي، سواء كانت في الأعيان أو في الأذهان، و لا دخلَ للوجود المطلق فيها فضلاً عن الوجود العيني كما ظنّه الفاضل الدواني، أو الوجود المطلق للعرض دون الجوهر كما عليه السيّد السند.

و من هنالك ينحسم عرق الشبهات التي قد نشأت عن غفلة ما أورده أستاذنا المعلّم، على ما أوضحناه و قرّرناه و ثبّتناك عليه، لئلّا تركن الى الأوهام الفاسدة و الظنون الكاسدة، شعر:

تبصّر صاحبى وجهى زماناً ترى اليومان أفي وجهى عياناً وان كنت مشتهياً لما هو أكثر بياناً و أوفر حظّاً و تبياناً فعليك بمطالعة العروة الوثقى في شرحنا لالهيات كتاب الشفاء و ﴿ ذَٰلِكَ فَضَلُ اللّٰهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ ﴾ " وَ ﴿ ذَٰلِكَ هُوَ الفَوْزُ العَظيمِ ﴾ . "

٢ ـ يمكن أن يقرأ في ب: اليونان.

۱ ـم: ـهو. ۲ ـالحمعة، ۴.

۴ - الحديد، ١٢٥.

## [١٥/۴١] قال: أن يكون العلم بها ...

أقول: أي أن تكون علمية الصور العقلية الجوهرية مشروطة بوجودها الارتسامي، فيكون وجودها الارتسامي عرضاً، الله أن الصور المعقولة الجوهرية عرض، كما يلوح عن ظاهر عبارته.

و بالجمله: أنّ الصور المعقولة الجوهرية القائمة بالمعقول جواهر و هي علوم باعتبار و معلومة باعتبار، فالمعلوم بالذات هو الصور المعقولة باعتبار أخذها في حدّ أنفسها، /PA34 و العلم باعتبار قيامها بها و ارتسامها فيها، فالمعتبر في كونها علوماً ارتسامها الذهني على أن يكون علميّتها مشروطةً بوجودها الذهني و عوارضه المكتنفة هي بها، فهي عرض قائم بالذهن من قبيل الكيفيات النفسانية /MB30/

و ما ذكره الأستاذ \_قدّس سرّه \_ من كونه بوجوده الذهني علماً و هو عرض أنّ علميَّته المشروطة ٢ به، لا أنّ العلم عرض، بل انّه مشروط بالعرض القائم بالنفس.

ثم ان العلم و المعلوم واحد بالذات و بالحقيقة، متغائران بالاعتبار إن كان أحد الاعتبارين عرضاً.

ثم ان الأمر الخارجي معلوم بالعرض كالأمر الخارجي، ف انه محسوس بالعرض بصورته الحسوسة.

قال اللوكري في بيان المحقّ: «و المدرك بالحقيقة و الذات هو الأمر الحاصل ً في النفس، و أمّا الشيء الذي ذلك أثره، فانّه مدرك بالعرض؛ فلذا محكم بأنّ لهذا المدرك وجوداً من خارج؛ اذ ليس له وجود فيه.

ثمّ انّ تلك الصور العقلية الجوهرية مثلاً يصدق عليها أنَّها مقبولة الفعل، بمعنى أنَّه

۲ \_ م: مشروط.

٤ ـ م: هو الأمر و الحاصل.

١ \_ م: \_ أن علميته.

٣ ـ ش: لأن.

۵ ـ ش: فلهذا.

يصدق ذلك عليها في المرتبة المتأخّرة عنه، حيث انه يكون سبباً و مبدأً الانكشاف ما هو معلوم به، و انفعالياً لانفعال القوّة المدركة عنه، و قس عليه أمّره اذا قيل أنّها مضافة أوكيف كها سيأتي».

# [۱۹/۴۱] قال: فأذنا قلبه خطلاً و ان ...

أقول: الخطل: استرخاء الأذن، يقال أذن خطلا: و <sup>٢</sup> بُله خطل، و الخطل الرجل<sup>٣</sup>: الأحمق.

#### [٣/٢٣] قال: لايمكن مفارقته ايّاه ...

أقول: يريد عبيانَ حال جوهرية الصورة الجوهرية الجرمية القائمة بالمادّة بأنّها و ان كانت قائمةً بها، لكنّها ليست كجزء منها، بخلاف العرض، فانّه كجزء من الموضوع لاستحالة انتقاله عند، ثمّ انّ تلك الصورة و ان كانت لاتمكن مفارقتها ايّاها حال كونها قائمةً وحدها، بل إن فارقتها يكون قائمةً بمادّة أخرى، و مع ذلك يكون جوهر العدم افتقارَها بسنخ حقيقتها اليها، و لاتمكن مفارقتها عنها قائمةً وحدها، بل تكون قائمة بمادّة أخرى، و لمّا لم يكن محتاجةً اليها بسنخ ذاتها لا يكون عرضاً، و قس عليه أمرَ الصورة المعقولة الجوهرية!

# [١۶/٢٣] قال: لا على أنّه في موضوع ...

أقول: يعنى بذلك أنّ مناط كون الشيء عرضاً افتقاره الى موضوع، فكونه أفي موضوع بخصوصه لاغياً لا في عرضيته، فلوكان الشيء عرضاً في الذهن يكون أيضاً كذلك

۲ ـ م: ـ و.

۴ ـ م: أيد.

٦ ـ م، ش: فيكون.

۱ ـ م: ـ و مبدأ.

٣ ـ م: للرجل.

٥ ـ م، ش: الجزئية.

٧ ـ لاغي: فاحش.

في الخارج و بالعكس، فسلب موضوعية موضوع بخصوصه لايقدح في عرضيته لسنخ المحقيقته، مثلاً ان الصورة الجوهرية العقلية لوكانت أعراضاً في الأذهان لكانت كذلك في الأعيان، لا أنّها لو وجدت في الأعيان كانت لا في موضوع ليصلح أن يكون أعراضاً في الأول جواهر في الآخر أ، بل حقيقتها لاتتبدّل بتبدّل الأوعية و الظروف، الم 1/48 أنانت جواهر في الأعيان كانت جواهر ذهنية في الأذهان و ان كانت أعراضاً في الأعيان كانت أعراضاً في الأذهان.

و قوله: «و كان [هو] في هذا الشيء لا على أنّه في موضوع» محمول على أن ليس ذلك الشيء الذي هو فيه، و ان كان موضوعاً له لكن خصوصيته لمّا كانت لاغيةً في عرضية العرض، فقد نفى عنه أن يكون موضوعاً مناطاً لعرضيته، بل انّا مناط عرضيته افتقاره الى موضوع \_ سواء كانت ذلك هو هذا الموضوع أو غيره \_ على مانبّه /MA31/ عليه بـ قوله: «فليس يمنع ذلك أنّه في نفسه في موضوع».

و الحاصل: أنّ مناط الجوهرية و العرضية الاستغناء عن موضوع و الافتقار الى موضوع أيّ موضوع كان، وكيف كان ذهناً أو عيناً فالجوهر في الأعيان جوهر في الأذهان و بالعكس، و العرض كذلك، فلا معني لصيرورة الجوهر في أحدهما عرضاً في الآخر، فالعلم بعني الصورة من مقولة المعلوم و ان كان حصولها الذهني و وجودها الارتسامي عرضاً و شرطاً لكون الصورة الذهنية علماً.

و بالجملة: أنّ عرضية حصولها الذهني لاتنافي جوهرية ذاتها، لأنّ حصولها في الذهن شيء و صورتها الجوهرية شيء، فالجوهر جوهر و العرض عرض مطلقاً

ت الله على المحسّلين في بعض رسائله: «و اذا سمّينا الصورَ الذهنيةَ علماً فتلك الصور قال خاتم المحصّلين في بعض رسائله: «و اذا سمّينا الصورَ الذهنيةَ علماً فتلك الصور من حيث انّها من حيث انتها على الله على الله

٢ ـ ش: الصور.

۴ ـ ب: الأخير.

هُذَاكُ فِعِصْهَا جَوْهُمْ وَ بَعْضُهَا عَرْضَ، لكن جَوْهُمْ هُوَ هُوَ فَهُنَيْهُ وَ أَعْرَاضُهَا أَعْرَ ضَ فَهْنَيْهُ، وَمَنْ حَيْثُ وَجُودُهُ فِي الْخَارِجِ فَالْجَمِيْعُ أَعْرَاضَ؛ لأنّها مُوجُودُةً فِي مُوضَوعٌ مُوجُودُ في الخارج هو الذهن أو لعقل، و المُوجُودُ في المُوضِوعُ هو العرض»، هذا قالِمَهُ ل

وهو يرندك إلى أنَّ خصوص حصوله الذهني الارتساسي عرض وهو من مقولة لكيف وأن كانت الصورة الجوهرية المعنولة في نفسها جوهراً

# [١,٢٥] قال: فظن به أنّه علم و عرض ...

أقول: ليس دلك. بن أنه عمه من مقولة المعدو، وأنه العمه الذي هو عرض فأنه أمر عرضي لماهيةٍ و هو من الكيفيات النفسائية، و هو ندرط كون الصورة عمماً من مقولة المعدوم أن ذلك العلم هو المعدوم بالذات. و هو باعتبار أخذ، في نفسه مع قطع المظر عن وجوده في الماهن و أن كان فيه

قال الشيخ في شعبدت «العلم هو صور المعبوسة، كم أن خس هو صور المعبوسة، وهي أن تردعي لنفس من خرج ويفيده " يده وجب العبور ذا تخ استعدده، خما لك يفيدسائر لموجودة، فالمعبوسة تحسل الإنسان من خرج الانتهى وعمد منه أن العلم بهذا المعني من مقولة المعبوم قال جوهر فجوهر، وان عرض فعرض في حيث ان خصوصية الوجود الخرجي و المدهني من عورض لجوهر وحقيقته فعرض في حيث ان خصوصية الوجود الخرجي و المدهني من عورض لجوهر وحقيقته فعرض في الذهن بحسب خصوصية، فكونها عدرض بحسب رئسمه يرجع الى عرضية به هي مراسمة فيد، فيرجع ذلك حنيقة الى عرضية الرسمه الذهني، فهومن مقولة المعبوم؛ والله كال كالتحررة من مقولة المعبوم؛ وصدق المجوهر عليه الابنافي قياته بالذهن بحسب خصوصية ارتسامه الذهني، كما الأنا الصورة المعبوم؛ كما الأنا الصورة المعبوم؛ كما المنافية المعبوم؛ كما المنافية المعبوم؛ والمدرة المعبوم عليه الابنافي قياته بالذهن بحسب خصوصية ارتسامه المدهني، كما المنافية المعبوم؛ والمدرة المعبوم؛ المعنى، كما المنافية المعبوم؛ والمعبوصية ارتسامه المعنى، كما المنافية المعبوم؛ والمعبوصية ارتسامه المعنى، كما المنافية المعبوم؛ والمعبوصية الرسامه المعنى، كما المنافية المعبوم؛ والمعبوم عليها الابنافي قياته بالذهن بحسب خصوصية ارتسامه المعنى، كما المنافية المعبوم عليها الابنافي قياته بالذهن بحسب خصوصية ارتسامه المعبوم عليها الابنافي قياته بالذهن بحسب خصوصية الرسامه المعبوم عليها الابنافي عليه الابنافية المعبوم عليها الابنافي المعبوم عليها الابنافية المها المعبوم عليها الابنافية المعبوم عليها الابنافية المعبوم عليها المعبوم

۱ ـ ۵ کـ ـ .

المعاهد

<sup>&</sup>quot; ـ ت : بنب

ع ـ س. ـ و

لاده ب عرص

الجسمية القائمة بالهيولى جوهر لعدم افتقارها اليها في ذاتها هو مناط جوهريتها و ان كانت قائمةً بها بعوارضها الشخصية. فالجوهر ان كان في شيء فهو بذاته لايفتقر اليه، سواء كانت صوراً عقليةً //MB31/ جوهريةً أو صوراً ماديةً هيولانيّةً.

ثمّ انّ كون الشيء معلوماً لنا بحصول صورته في ذهننا، فيكون وجوده الذهني شرطاً لكونه علماً، و ذلك النحو من الوجود من الكيفيات النفسانية.

قال الشيخ: «تعليق: كلّ صورة أدركناها فأنّما أدركناها اذا وجد مثالها فيّ، فانّه لوكان لوجوده في ذاته في الأعيان، لكنّا أدرك كلّ شيء موجود، وكنت لاأدرك المعدومات اذا فرضنا أنّ ادراكي له لوجوده في ذاته، و هذان محالان؛ لأنّا ندرك المعدومات في الأعيان و قد لاندرك الموجودات في الأعيان، فأذن الشرط في الادراك أن يكون وجوده في ذهني»، انتهى.

و هو صريح في أنّ شرط كون الشيء معلوماً لنا حصول صورته و حقيقة ذاته فينا، هو وجوده الذهني، فصورته من مقولة المعلوم فهو جوهر ان كان ذلك جوهراً و ان كانت مشروطاً بوجوده الذهني الذي هو عرض من الكيفيات النفسانية، و اطلاق مثال الشيء على حقيقته المرتسمة في الذهن غير عزيز في كلامه.

قال أيضاً «تعليق: العلم هو حصول صور المعلومات في النفس»، انتهى. و هو يشعر بوجوده الذهني، فهذا علم من مقولة الكيف و ان كانت صورها من مقولة المعلوم و حصولها في كونها علوماً.

[وقال أيضاً]: «تعليق: الصورة الحاصلة في الذهن لاتنفك من الاضافة الى الذهن، و لاتنفك من الاضافة الى الذهن، و لاتنفك من أن تكون مضافة بالقوّة أو بالفعل الى شيء خارج، امّا بالقوّة اذا كان الشيء من خارج غير موجود، و امّا بالفعل؛ فاذا كان الشيء من خارج موجوداً ١».

-قال خاتم المحصّلين في بعض رسائله: «اذا سمّينا الصور الذهنية علماً فتلك الصور

۱ ـ م، ب: موجود.

من حيث انّها موجودة في الأذهان أو العقول مساوية الماهيات للمدركات /PB35/و من حيث انّها كذلك فبعضها جوهر و بعضها عرض».

و اذا ا تقرّر هذا فنقول: انّ ما ذكره الأستاذ و أمر به من تأمّل أدق في توفيق بين ما وقع عنه في الهيات كتاب الشفاء: من أنّ العلم بالجوهر عرض و المعتبر في الجوهر "وجوده في الأعيان، فتكون الصورة العقلية الجوهرية عرضاً قائماً بالذهن، و مع ذلك يصدق عليها أنّها اذا وجدت في الأعيان كانت لا في موضوع. فتكون جوهراً نظراً إلى الأعيان عرضاً بالقياس الى الأذهان».

و الحقّ كما قرره في قاطيغورياس كتابه الشفاء من أنّ الحصول الذهبني و العيني الايتبدّل حقيقة الشيء به لكونه من عوارضها، وكما يلوح من طبيعيات كتابه الشفاء بقوله: «و اعلم أنّه ليس في العقل المحض تكثّر النسبة و لا ترتيب صورة فصورة. بل هو مبدأ لكل صورة تفيض عنها على النفس، و على هذا ينبغى أن يعتقد الحال في المفارقات المحضة في عقلها للأشياء، فان عقلها هو العقل الفعّال لصور الخلائق لا لشيء يكون للصور أو في الصور»، هذا كلامه. و علم منه أنّ علمها بالأشياء بصورها و هي من مقولة المعلوء كما عرفته.

و لعلّ التأمّل الأدقّ الذي قد أمرنا به هو أنّ حصول تملك انصور /MA32 في الأذهان عرض من الكيفيات النفسانية، و شرط لكونها علوماً و ان كانت في حدّ أنفسهمن مقولة المعلوم.

و من هيهنا يلوح توجيه ما حقّقه اللوكري في بيان الحقّ بقوله: «انّ هذه المعقولات سنبيّن من أمرها بعد أنّ ما كان من الصور الطبيعية و التعليميات، فليس يجوز أن يسقوم مفارقاً بذاته، بل يجب أن يكون في عقل أو نفس، و ما كان من أشياء مفارقة فنفس وجود

١ \_م: فاذا.

تلك المفارقات مبائنة لها ليس علمنا بها، بل يجب أن نتأثّر عنها هو علمنا بها، وكذلك ان كانت صوراً مفارقة و تعليميات مفارقة، فان ماكان علمنا بها ما يحصل لنا منها، ولم تكن أنفسها توجد لنا و منتقلة الينا، فقد بينًا بطلان هذا في مواضع بل الموجود منها هي الآثار الحاكية لها لا محالة و هي علمنا، فهي امّا أن يحصل في أبداننا أو نفوسنا، و الأوّل باطل؛ لأنّا قد بينًا استحالتَه، فبق أنّها في نفوسنا»، انتهى.

و أنت خبير بجواز توجيه بوجه يوافق الحقّ، و ذلك بأن يقال أنّ المراد من عدم انتقالها الى النفوس بهوياتها العينية، لاستحالة أن يكون الموجود العيني بهويته العينية هو الموجود الذهني بهويته الذهنية، و هو لاينافي حصول /PA36/ ماهيتها الكلّية في الذهن مخالفة لهوياتها العينية؛ فلذا قال هي الآثار المحاكية كما يقال الصور؛ على أنّ من الجائز أن يكون المراد به ارتسام تلك الحقيقة الغير المنتقلة، و هو شرط لكون تلك الصور علوماً، كما علمته غير مرّة، فتدبّر تعرف!

# [4/40] قال: محمولان على الأشخاص.

أقول: ذلك لتركبها من الأعراض فيصدق حدّ العرض عليها من هذه الجهة، و مع القترانها بها لا يخرج الجواهر عن حدّ الجوهر و لا الأعراض عن حدّ العرض لمقارنة كلّ منها للآخر، حيث انّ لحوق أحدهما للآخر لا يغيّر ذاتَ شيء منها عن حقيقته، فصدق حدّ الجوهر و حدّ العرض على الهويات الجوهرية و الأشخاص الهيولانية لا ينافي صدق الجوهر و العرض عليها بما لها من الحقيقة الجوهرية و الأعراض الميرّة لها.

## [٩/۴۵] قال: فكلّيات الجواهر جواهر

أقول: حيث ان مناط جوهرية الجوهر ماهية المستغنية عن الموضوع على أن تكون

خصوصيات أنحاء الوجود و الأوعية لاغية في ذلك. قال الرئيس في المقالة الثالثة افي فصل الجواهر الأولى و الثانية و الثالثة بهذه العبارة: «و أمّا حديث الموجود المأخوذ في رسم الجوهر، و أنّه لا محالة واقع على بعضها قبل بعض فهو شكّ، و حقّه أن نحلّ، فنقول: انّ قولنا من الجوهر الموجود لا في موضوع لسنا نعني بالموجود حال الموجود من حيث هو موجود، و لو كان كذلك لاستحال أن تجعل الكلّيات جواهر، و ذلك أنّها لا وجود ها في الأعيان البتة»، انتهى.

ولكن بق فيا وقع عنه بقوله: «لاستحال أن تجعل الكلّيات جواهر» حكاية ما حيث الله يقول بوجود الكليّ الطبيعي في الأعيان، و ان جاز دفعها بأنّ المراد من استحالة وجوده // MB32 فيه وجوده الامتيازي الانميازي لا الخلطي الاتّحادي، أو وجوده الاتّحادي مع تقييده بالكلّي المنطقي و هو قريب من الكلّي العقلي، فتدبّر فيه!

ثمّ بما قرّره الشيخ على ما نقله المصنّف ـ طاب ثراه ـ حان حين أن نحاكم ٢ بين ما حقّقه الرئيس من حقيقة الجوهر و بين ما أورد عليه شيخ ٦ أتباع الرواقيين و محيي مراسم الاشراقيين في كتاب حكمة الاشراق بهذه العبارة: «انّ الجوهرية أيضاً ليست في الأعيان أمراً زائداً على الجسمية، بل جعل الشيء جسماً بعينه هو جعله جوهراً! اذ الجوهرية عندنا ليست الآكال ماهية الشيء على وجهٍ يستغني في قوامه عن الحلّ، و المشّاؤون عرّفوه بأنّ الجوهر هو الموجود لا في موضوع، فنني الموضوع سلبي و الموجودية عرضية ٢». ٥

ثمّ قال: «فاذا قال الذابّ عنهم انّ الجوهرية أمر آخر يصعب عليه شرحه و اثباته على المنازع، ثمّ اذا كانت أمراً آخر موجوداً في الجسم فلها وجود لا في موضوع، فيكون لامحالة موصوفةً بالجوهرية، /PB36/ و يعود الكلام الى جوهر الجوهر فيتسلسل الى غير النهاية»، انتهى.

۲ ـ ب: تحاكم.

۴ ـ ش: - عرضية.

١ ـ قارن: الشفاء، المقولات، ص ٩٢.

٣ ـ م، ش: الشيخ.

٥ ـ حكمة الاشراق، ص ٧٠.

و ذلك بأن نقول لهذا الشيخ الاشراقي: انّ بين حدّ الجوهر و بين رسمه بوناً بعيداً، و ان ما ذكره بقوله: «و المسّاؤون عرّفوه»، الى آخره لاحدّوه بل رسّموه؛ و قد علمتَ الفرق بينها الله و لايلزم من عدم جنسية الآخر عدم جنسية الأوّل، على ما صرّح بُعيد ما نقلنا عنه بهذه العبارة: «و اذا شئت أن يظهر لك الفرق بين الأمرين و أنّ أحدهما معني الجوهر و الآخر ليس كذلك، فتأمّل شخصاً مّا كزيد اذا غاب عنك أو نوعاً من الجواهر مع امكان انصرافه من العالم للوكان عندك انصرافه من العالم لا مكنا أو نوعاً من الجواهر مما يشكّ في وجوده فانّك تعلم أنّه ماهية اذا كانت موجودة لا في موضوع، و تعلم أنّ هذا المعنى هو المقوّم الأوّل لحقيقته، كما تعلم أنّه جوهر و لاتعلم أنّه هل موجود في الأعيان بالفعل لا في موضوع، بل ربّما كان عندك معدوماً فانّ الوجود بالفعل في الأعيان لا في موضوع ليس مقوّماً لما هية زيد و لا لشيء من الجواهر، بل هو أمر ملحق لحوق الوجود الذي هو لاحق مقوّماً لماهية الأشياء كما علمتَ، فليس هذا جنساً»، انتهى. و هو صريح في الفرق بين حقيقة المجوهر و رسمه.

و أيضاً ذكرما توهمه هذا الاشراقي في الاشارات، و الجواب عنه بما قررنا بقوله: «وهم و تنبيه و ربّما ظنّ» الى آخره؛ و بما أتيناك من الفرق فلايصعب عليك فهمه على ما ظنّه، فلوكان فيه صعوبة فليس أصعب ممّا ذكره في أمر الجوهر بقوله: «اذ الجوهر عندنا ليس الاكمال» الى آخره، اذ من البيّن أنّ كون حقيقته هو هذا أصعب من أن يخفى، و حكاية الاصطلاح لا يجديه مع اشتراكها.

و الحاصل: أنّ ما هو بصدد طلبه من اثبات أمر آخر غير الموجود من حيث هـو موجود، تدارك الرئيس اثباته، بل صرّح بمغائرته و بينه على وجدٍ لا نزاع فيه.

ثمّ انّ ما ذكره /MA33/هذا الكامل الاشراقي بقوله: «ثمّ اذا كانت أمر آخر موجوداً في الجسم فلها وجود لا في موضوع»، الى قوله «فيتسلسل»، كلام مغالطي لا برهاني، بل

٢ ـ ب: \_ لوكان عندك انصرافه من العالم.

سفسطة لا فلسفة؛ لأنّ الجوهر حقيقته لمّا كان جنساً عالياً \_ يكون نظراً الى ما تحته من الأجناس و الأنواع حقيقة مأخوذة بلا شرط شيء نظراً الى ما هو من قبيل ما أخذ بشرط شيء فتكون نسبته اليها نسبة الجسم مثلاً الى الأجسام، و نسبة الحيوان الى انفرس و الانسان؛ وكها الله لايلزم أن تكون للجسمية جسمية أخرى زائدة عليه، و للحيوان حيوانية و للانسان انسانية أخرى اذا صدق على أفراده الشخصية، فكذلك لايلزم من صدق الجوهر على أفراده زيادة الجوهرية على ذاته / PA37 ليلزم التسلسل.

و بعبارة أخرى: أنّه كما لايلزم أن يكون الحيوان في الانسان يتصف بالحيوانية على أن تكون حيوانية أخرى هذه الحيوانية، بل عينها؛ فكذلك لا يقال في الجوهر و الجوهرية للجسم وكون هذه الحقيقة المعتبرة هذا "الرسم موصوفة بمثل هذا "لرسم الذي يكون حقيقته لايلزم اتصاف الجوهرية، أي بحقيقته الجوهرية، و هذا المفهوم من قبيل العرضي و ليس جوهراً، كما أنّ من اتصاف الانسان بمؤدّي الرسوم و اللوازم و الأعراض لايلزم التسلسل، و هذه المفهومات العرضية التي تستصف الانسان بها ليست حقيقة الانسان، بل ذات الانسان كافية في انتزاع الانسانية عنه ؟

و بالجملة: أنَّ مصداق حمل مبادي الذاتيات و الذوات هـو الذريات و الذوات أنفسها من دون حيثية تقييدية و تعليلية. كنسبة الوجود الانتزاعي الاثباتي الى الوجود الحقيق القائم بذاته.

#### [١٢/٤٥] قال: كشط السترة. \*

أقول: في النهابة: «في حديث الاستسقاء فكشط السحاب. أي تقطع و تــفرق. و الكشط و القشط ه واحد أ، سواء في الرفع و الازالة و القلع و الكشف». ٢

٢ ـ ش: و كدلك.

۶ ـ ب: ـ عه.

١ - نبط و حده لم يكي في تمصدر.

۱ ـ ب: فكما

٣ ـ ش: بهدار

۵ ـ د ، بالتسط،

[۲۳/۴۵] قال: فتكون دلالته.

أفيد: ضمير «دلالته» عائد الى العرض.

[١/٤٥] قال: و لقد أحسن.

أفيد: من الاحسان بمعنى العلم.

[٥/٤٨] قال: بحسب نفسها المرسلة ...

أقول: حاصل كلامه \_قدّس سرّه \_أنّ للطبيعة الكلّية وجودين ^، خلطي اتّحادي \_ في الأعيان \_ و انحيازي في الأذهان، فعلى الأوّل متّحدة مع الشخص محفوفة بالشخص و مخلوطة به، و ما وقع من أرباب هذه الصناعة من أنّ الشيء ما لم يتشخّص لم يوجد ما يشمل هذا، فلا يلزم من ذلك نني الكلِّي الطبيعي في الأعيان بهذا المسلك، على ما ظنَّه الشريف المحقّق في حواشيه على المحاكمات توهماً منه أنّه لو وجد في الخارج لكان شخصاً، و لم يعلم أنَّه لو صحّ هذا يلزم أن لايكون في الذهن أيضاً. و الجواب ما علمته، ولكن بقي أنَّ ما حكم به الأستاذ من وجوده الاتحادي مع أفراده في الأعيان ـكما عليه الشيخ في الهيات الشفاء في فصل اختصاص مذاهب القدماء الأقدميين ٩ \_ ينافي ما وقع عن الشيخ في أوائل النمط الرابع من الاشارات، وكذلك ما وقع عنه في أوائل منطق كتابه الشفاء في فصل في الطبيعى و العقلي و المنطق /MB33/ من قوله في بحث الجنس الطبيعي بهذه العبارة /PB37/: «لم يحصل لهذه المعاني الوجود الذي في الكثرة و لايتُحد فيها بوجهٍ من الوجوه؛ اذ ليس في خارج الأعيان شيء واحد عام، بل تفريق فقط، ثمّ يحصل مرّةً أُخرىٰ بعد الحصول في الكثرة معقولة عندنا». ثمَّ ذكر: «و أعلم أنَّ ما قلناه في الجنس هو مثالك في النوع و الفصل و

٨ ـ ب: وجود.

٧ ـ انظر: شهاية لابن الاثير، ح ۴، ص ١٧.

٩ \_ ب: أقدميين.

الخاصّ و العرض العام»، انتهي.

و من الظهر أنه لا يجامع القولَ بالاتجاد؛ لأنّ قوله: «لا يتّحد» كيف يجامع «يتّحد»؟ ثمّ أقول في وجه التوفيق بنظر التدقيق بينهما أنّ المنني هو وجوده من حيث كونه معروضاً للكلّي المنطقي على ما قال: «اذ ليس في خارج الأعيان شيء واحد عاء بل تفريق فقط».

والحاصل: أنّ الكلّي الطبيعي باعتبار كونه معروضاً للكلّي المنطق لايتّحد في الكثرة بوجهٍ من الوجوه لعدم وجوده في الخارج على صفة العموم و الكلّية، و القرينة عليه ما وقع عنه بقوله: «ثمّ يحصل هذه المعانى الوجود الذي في الكثرة»، و ذلك حيث انّ المراد من هذه المعاني هو الكلّيات الطبيعية من الجنس و النوع و العرض العام و الخاصة، و من الوجود الذي يحصل لها في الكثرة هو نحو وجودها الذي يحصل له في الكثرة، و من الوجود الذي يحصل لها في الكثرة هو نحو وجودها العمومي الاطلاقي، أي كونه معروضاً للكلّي المنطقي الذي يناسب العقل دون الخيال، كما أنّ الكثرة بالعكس.

## [٥/٥٠] قال: امّا أن تنسلخ ...

أفيد: و بالجملة: من القطعي بالضرورة العقلية أنّ الحقيقة أيّة حقيقة كانت يمتنع أن يكون شيء من أفرادها الخارجية و أفرادها الذهنية على ملابسة ما ينافي تلك الحقيقة ويقابلها و يصادمها، فلو كان الوجود الذهني مصادماً للانسانية مثلاً كان يمتنع أن يموجد الانسان في الذهن و يكون له فرد ذهني، فاذا كان التأصل بالوجود العيني ببالنسبة الى حقيقة بمنزلة الانسانية بالنسبة الى حقيقة الانسان مثلاً كان يمتنع أن يكون لها فرد ذهني موجود بالوجود الظلي المقابل للوجود المتأصل العيني بصريح الضرورة الفطرية، فلاتكونن من الجاهلين!

أقول: من التنبيه على ذلك أنّه لو حصل ما حقيقته نفس الوجود المتأصّل و تأكّده

١ ـ اقتباس من كريمه الابعام. ٣٥.

في ذهن لزم أن يعقل كلّ شيء كها عقله، قال اللوكري في بيان الحق: «انّ ذوات الجرّدات مفارقة فلاتصير نفسها صورةً لنفس انسان، و لو صارت لكانت النفس قد حصل فيها صورة الكلّ و عملت كلَّ شيء بالفعل.» و هذا على محاذاة ما ذكره الشيخ في الهيات الشفاء من استحالة اتّحاد العلم و المعلوم كها ظنّه فرفوريوس.

و الحاصل: أنّه على تقدير حصوله بوجوده المتأصّل العيني في ذهن الهم المهم المعرفة المعرفة الله علمه المعرفة و الآلكان عالماً مثل علمه الله و لوكان بوجوده الظلّي يلزم انقلابه عن حقيقته التي هي الوجود المتأصّل و لوكان وجوداً متأصّلاً و ظلّياً يلزم اجتاع المتصادمين المتنافيين؛ و من أعجوبة العجائب أنّ بعض الأعلام قد استدلّ بما ذكره اللوكري على أنّ العلم بالأشياء بصورها و أشباحها لا بماهياتها الموازم من تعقّل المفارقات كالعقول علم الذهن بجميع ما علمته، و لم يعلم أنّ العلوم من لوازم وجوداتها // MA34 العينية لا ماهياتها الهي هي.

# [١١/٥٠] قال: في الأعيان.

أقول: لاخفاء في أنّ ما أفاده \_طاب ثراه \_ برهان قطعي على امتناع تصوّر كنهه تعالى؛ لأنّه يلزم ٢ من تصوّره كذلك أن يكون ذا ماهية كلّية، لها فردان عيني و ذهني، فيكون من أولات الماهية، فيلزم أن يكون ممكناً لا واجباً؛ هذا خلف. و أنّ بعض الأجلّاء لني غفلة عن هذا، ظنّاً منه أنّه لا دليل على استحالة تصوّره تعالى بالكنه، بل الدليل عليه الاجماع، وليس ذلك الله بعض الظنّ ".

[٧/٥١] قال: في متن الخارج.

أقول: توضيحه: أنّ البرهان يحكم بلسان عقله الصريح بتقدّم الوجود المتأصّل

٢ ـ ب: لايلزم.

١ ـ لا ماهياتها.

٣ \_ اقتباس من كريمة الحجرات، ١٢: «انّ بعض الظنّ اثم».

الذي يكون هو عين حقيقته على معلولاته، و لمَّا استحال كون ذلك في الأوهام تعيّن أن تكون تلك المرتبة العقلية هو الهوية العينية في الأعيان، فيلزم انفكاك معلولاته عن وجوده الأصيل تعالىٰ في الأعيان، حيث انّ لنفس ٢ الأمر ظـرفين: أحـدهما: الذهـن، و ثانيهما: العين، و لمَّا استحال الأوِّل تعيِّن الآخر، فليتدبّر!

#### [۱۱/۵۱] قال: مستنيماً

**أقو**ل: استنام فلان الى فلان اطمئن اليه، مجمل اللغة. "

### [٢٣/٥١] قال: عارضاً من عوارض الماهية.

أقول: يشير به الى زيادة الوجود على الممكنات، حيث انّها ليست مطابقة صدقه عليها، و مغائر عمله بذواتها، و ذلك بخلاف ما عليه نسبة الوجود المطلق الى ذاته تعالى، حيث ان مصداق حمله عليه ذاته بذاته، فلا يكون زائداً على ذاته.

و بالجملة: أنَّ مصداق حمله عليه ذاته بذاته من دون حيثيةٍ مَّا تقييدية و تعليلية، بخلاف أمر صدقه على المكنات، حيث انّ ذلك بما لها من الاستناد الى الجاعل الحقّ.

### [٨/٥٢] قال: في المدخل.

**أقول:** باب من المنطق قبل ايساغوجي.

### [۱۰/۵۲] قال: من حيث هي.

۱ ـکذا.

أقول: أراد بذلك التعليل لا التقييد، و لاينا في كونَها من حيث هي، يدلّ على ذلك ما ذكره الشيخ في منطق الشفاء بقوله بهذه العبارة من حيث يتصوّر /PB38/ أو يعقل: «ثمّ

٢ ـ ش: النفس.

٣ ـ مجمل اللغة، ص ٢٨١: ـ اليه. ۴ ـ ب: معيان

ان كون هذه الحيثية تعليلية لاينافي أن تكون الماهية من حيث هي معروضةً له، و ذلك بخلاف ما اذاكانت الحيثية هي الحيثية التقييدية،» و نظيره ما قيل: «ان النار من حيث انها نار مسخّنة للهاء.»

فقد بان أنّه لايلزم من كون معروض الكلّية هو الماهية من حيث هي أن تكون الهويات الشخصية كلّيات، لصدق الماهية من حيث هي عليها، و الكلّي صادق على الماهية من حيث هي، و الصادق على الصادق على الشيء. صادق على ذلك الشيء وجه عدم اللزوم أنّ مصداق الكلّي و معروضه و ان كان هو الماهية من حيث هي لكن بشرط التصوّر لا مطلقاً.

فاندفع ما توهمه الشريف المحقّق من أنّ معروض الكلّية ليس هو الماهية من حيث هي، وهماً منه أنّه يلزم ذلك و لم يعلم ذلك الاشتراط و التصوّر و هو الوجود الذهني.

و بالجملة: أنّ الماهية من حيث هي بشرط وجودها الذهبني معروضة للكلّية لامطلقاً، ولمّاكانت تلك الحيثية لتعليلية الاتقييدية فلاينافي كونَها من حيث هي كذلك، فتدبّر!

[۱۱/۵۲] قال: وجودها ذلك ٢.

أقول: مفعول مطلق للوجود، أي ذلك النحو من الوجود.

[٣/٥٣] قال: و في المقلّدين

أقول: انّ الأستاذ المصنّف" \_قدّس سرّه \_قد بالغ /MB34/ في التشنيع على السيّد

١ \_ م: التعليلية.

٢ ـ ان هذه التعليقة متأخّرة عن التعليقة التالية في نسخة «م» و «ب».

٣ \_ ب: المحقّق،

السند، بناءً على أنّه حكم بتأخّر الفعلية عن الوجود على الاطلاق، متمسّكاً بما عليه خاتم المحصّلين في ذينك الكتابين، و لم يعلم أنّه انّما حكم بتأخّرها عنه عن الوجود الخارجي بحسب انتزاعها و اخراجها، و لاينافي ذلك تقدّمها عليه بحقيقتها الامتيازية على ما أوضحناه في الحاشية الطويلة التي استقصينا [ها] حقَّ الاستقصاء و استوفينا [ها] حقَّ الاستيفاء.

ثمّ انّ ما عليه خاتم الحصّلين في ذينك الكتابين من اذلك التأخّر على تباع ما عليه الرئيس في النمط الرابع من الاشارات، حيث حكم هنالك باخراج ما ليس بمحسوس عن الحسوس بقوله: «لأنّك و من يستحقّ أن يخاطب، تعلمان أنّ هذه المحسوسات قد يقع عليها اسم واحد لا على الاشتراك الصرف، بل بحسب معني واحد، مثل اسم الانسان، فانّكما لاتشكّان في أنّ وقوعه على زيد و عمرو بمعنى واحد موجود، فذلك المعنى لايخلو امّا أن يكون بحيث يناله الحسّ، أو لايكون، فان كان بعيداً من أن يناله الحسّ فقد أخرج التفتيش من المحسوسات ما ليس بمحسوس، و هذا أعجب»، إلى آخر ما ذكره.

و من هيهنا ظهر أنّ تأخّر الشيئيّة عن الوجود الخارجي \_ بما قرّرنا [ه] \_ لا نزاعَ فيه، فكيف يستتبّ أن يذهب الى تأخّر الشيئية عن الوجود، و يسنده الى خاتم المحصّلين في ذينك الكتابين، و بما قرّرنا الأمر فقد ظهر الأمر غاية الظهور، كالنور في شاهق "الطور.

### [٥/٥٣] قال: الى خاتم المحقّقين

أفيد: خاتم المحقّقين قد أعلن نقيض أما أسنده اليه في مواضع من تصانيفه، قال في نقد المحصّل /PA39/ ناقداً لكلام المصنّف، قوله: «كون الماهية متقرّرة قبل وجودها بناءً على أنّ الماهية متقرّرة قبل وجودها و قبل عدمها

١ ـ م: عن.

٢ ـ يستتب: يستبين ، يتبيّن.

**۲ ـ شاهق: مرتفع.** 

قبليةً بالذات، و لايلزم منه أن يكون تقرّرها حالَ عدمها الّا اذا كانت القبلية بالزمان».

ثم أقول ان أشكل الأمر عليك و اعتاص، حيث وقع عن خاتم الحصلين في شرح الاشارات ما ينافي مقالته في هذا الكتاب، حيث حكم بتأخّر الشيئية عن الوجود في ذلك الشرح و بتقدّمها عليه في نقده فكيف التوفيق؟

قلت: ان للشيئية \_أى الماهية المتقرّرة \_حالتين، امتيازية و انتزاعية، و ما في نقده ينظر الى الأولى و ما في شرحه الى الثانية.

و تحقيقه: أنّ الماهية لمّا كانت منتزعةً من المويات الموجودة في الخارج تكون متأخّرةً عن وجودها الخارجي منتزعةً عنها انتزاعاً، فلاينافي أن تكون الماهية نفسها في النفس علّةً متقدّمةً على وجودها الخارجي، بل على الوجود المطلق تقدّماً بالماهية، فالماهية بحسب الخارج لمّا كانت متّحدة موجودة مع أفرادها وجوداً خلطياً اتّحادياً فالعقل ينتزع منها الماهية المشتركة بيهنا، فتكون متأخّرة عن الوجود الخارجي بهذا الاعتبار، و بحسب الذهن لمّا كانت متميّزة بوجودها الامتيازي الذي بحسبه يمكن أن يقال على الكثرة، فيتقدّم على الوجود تقدّماً بالماهية، فلها حالتان حالة في النفس و حالة في العين، فهى /MA35 بالاعتبار الأوّل مقدّمة على وجودها الخارجي، و بالاعتبار الثاني متأخّرة منتزعة عنها بالاعتبار الأوّل مقدّمة على وجودها الخارجي، و بالاعتبار الثاني متأخّرة منتزعة عنها بحسب وجودها الخارجي، فالشيئية في العقل علّة لوجودها في الخارج و في العين متأخّرة عنها عنه.

و الذي يرشدك اليه ما حقّقه في أواخر شرح كلام الشيخ في قوله «اشارة الى أصناف القول» في منطق الاشارات بعد اعتبار الاعتبارات الثلاثة في الكلّي بشرط لاشيء و لابشرط شيء و بشرط شيء بهذه العبارة: «و الحيوان الثاني ليس بجزء، لأنّ الجزء لا يحمل على الكلّ، بل هو جزء من حدّه، و لا يوجد من حيث هو كذلك اللّا في العقل و يتقدّمه في

۲ \_ م: عن،

١ ـ ب: ـ ما.

٤ \_ يمكن أن يقرأ في ب: شرط.

٣ ـ م: \_ منتزعة عنها ... متأخّرة.

العقل بالطبع، لكنّه في الخارج يتأخّر عنه؛ لأنّ الانسان ما لم يوجد لم يعقل له شيء يعمّه و غيره»، انتهى. و هو صريح في أنّ الكلّي الطبيعي له حالتان في الذهن و الخارج، و تقدّمها على الوجود الخارجي بالماهية على الأوّل و تأخّرها عنه على الثاني.

و بما قرّرنا [ه] قد لاح سرّ ما عليه خاتم المحصّلين في التجريد من أنّ الغاية علّة للهيتها الشيئيتها الهأي ماهيتها في النفس، لوجودها في الخارج /9839/بقوله: «و الغاية علّة لماهيتها لعلّية العلّة الفاعلية، و معلولة لها في نحو و وجودها» "؛ يعنى أنّ الغاية بشيئيتها كذلك في الفاعل تكون علّة لصيرورة تلك الماهية موجودة على ما نبّه بقوله: «و معلولة» الى آخره الفاعل تكون علّة لعلّة وجودها لكن لا مطلقاً، بل على بعض الوجوه، فلا يلزم الدور، وكلّ ذلك على محاذاة ما في الشفاء.

فقد انصرح أنّ ما في شرحه للاشارات من أنّ شيئية الأشياء متأخّرة عن وجوداتها لاتنافي تقدّمها عليها باعتبار العقل، فلا دور؛ لأنّ كلّ ذلك أنّا يوجب ذلك لو كان تقدّم العلّة على معلولها تقدماً خارجياً أو زمانياً، و عنده ليس كذلك حيث أنّه حكم بأنّ هذا النوع من التقدّم تقدّم ذاتي مرجعه الى التقدّم بالماهية الذي يعبّر عنه تارةً بالأحقيّة. و هذا النوع من التقدّم لاينافي المساوقة و لا تأخّرها عن الوجود، كما ظنّه هذا المحقّق و ادّعاه، اذ هو نفسه، كما صرّح بأنّ الماهية متأخّرة عن الوجود في الخارج كذلك فقد صرّح بأنّها متقدّمة عليها في الذهن، فلا يكون التأخّر الذي اعترف هو به منافياً لتقدّم ادّعاه هيهنا.

و لكن بق عليه أنّه ممّا لايصفو عن كدر ما قاله في منطق الاشارات من تقدّمها عليه بالطبع، بل الحقّ تقدّمها عليه بالماهية كها قاله في نقده على محاذات ما عليه أستاذ المعلّم عدّس سرّه \_ فيرجع الى كون الشيئية \_أى الماهية \_ في الذهن علّةً لوجودها في العين كها

٢ ـ في المصدر: معلولة في وجوبها للمعلول.

۴ ـ م: بانّه.

۱ ـ م: بشیئیتها.

۳ ـ التجريد، صص ۱۳۷ ــ ۱۳۸.

۵ ـ کذا.

يظهر من تجريده في بحث كون الشيئية علَّة الوجودها في العين.

و من الشارحين لكلامه مَن توهم أنّ مراده من كون الغاية علّة بماهيتها أنّ صورتها الذهنية علّة لوجودها الخارجي، و هذا انّما يصحّ لو صحّ أن يعلّل هذا الفعل بها، و يقال تحرّك هذا الشيء لأن يحصل له تصوّر هذا الشيء قبل حركته و ليس فليس.

قال الشيخ في الهيات الشفاء: «ان كلّ علّة فانّها من حيث انّها تلك العلّة لها حقيقة و شيئية، فالعلّة الغائية [هي] في /1885 الشيئية السبب، لأن يكون العائر العلل عللاً موجودة بالفعل، و في وجودها مسبّبة لوجود سائر العلل بالفعل، فكانت الشيئية من العلّة الغائية علّة لوجودها، الغائية علّة لوجودها، فكانت الشيئية من العلّة الغائية علّة لوجودها، معلولة شيئيتها؛ لكن شيئيتها الاتكون علّة ما لم تحصل متصوّرة في النفس و ما ما يجرى معلولة شيئيتها؛ لكن شيئيتها الاتكون علّة ما لم تحصل متصوّرة في النفس و ما ما يجرى

و من تضاعيف البيان قد بان أنّ السيّد الشهير بالتحقيق لني غفلة عريضة عن هذا في تعاليقه على المختصر العضدي من عدم جواز كون غاية الفعل متّحدة معه، ظنّاً منه أنّ العلّة الغائية للشيء متقدّمة لوجودها الذهني عليه. فاتقن هذا فانّه أجدى من تفاريق العصا!

## [٧/٥٣] قال: /PA40/ لخصوصية أحد الوجودين.

أقول: فتكون خصوصية أحد الوجودين متقدّمةً على الجوهرية و العرضية، فيتقدّم الوجود عنده على الفعلية.

ثم لا يخنى أن ما عليه هذا الفاضل من أن مناط الجوهرية خصوصية الوجود

١ ـ م: \_ علَّة.

<sup>. .. .</sup> ٣ ـ في المصدر: فكأنّ الشيئية من العلّة الغائية علة علة وجودها وكأنّ وجودها معلول معلول شيئيتها لكن ....

٤ ـ في المصور: أو.

٥ - الشفاء، الالهيات، المقالة ٦، الفصل ٥، ص ٢٩٢، طمصر.

٦ ـ ش: متقدّماً.

الخارجي بخلاف أمر العرض؛ لأنّ خصوصية الوجود الذهني و العيني لاغية فيه؛ بل المعتبر فيه مطلق الموجود، فلذا ذهب الى أنّ العلم من مقولة الكيف حقيقة و هو ا من الأعراض. نعم انّ خصوصية الوجود الخارجي عند الفاضل الدواني في الجوهرية و العرضية، و

### [٧/٥٣] قال: و غلواء

أفيد: الغلواء سرعة الشباب، و أوّله. مجمل [اللغة]. ٢

# [4/۵۴] قال: في تحقيق ً وجوده.

قد تصدّينا سالفاً لتفصيل هذا المرام، فارجع اليه!

أفيد: قال خاتم المحقّقين البرعة على الشرح: «الذاتي يلحق الشيءَ الذي هو ذاتي له قبل ذاته، فانه من علل ماهيته أو نفس ماهيته، و العرضي اللازم يلحقه بعد ذاته، فانه من معلولاته و علل الماهية هي غير علل الوجود، و قد أشار الشيخ في هذا الفصل الى الفرق بينها، فقال: و لستُ أعني بالمقوّم المحمول الذي يفتقر اليه الموضوع في [تحقّق] وجوده، بل المحمول الذي في ماهيته»، انتهى قوله.

### [١٣/٥٤] قال: حاجة الجزء

أقول: أشار به الى المركّب من الواجب و الممكن أو الممتنع، و الممكن حيث انّـه

٢ ـ مجمل اللغة، ص ٥٣٤.

۱ ـ ش: هي.

٢ ـ ش: خاتم برعة المحققين.

٣ ـ م: تحقق.

۵ ـ ش: ـ له.

٦ ـ ش: + معلولاته، و علل المادية هي غير.

و لكنّ العبارة في شرح الاشارات ج ۴١/١، هي: «انّ الذاتي يلحق الشيءَ الذي هو ذاتي له قبل ذاته، فانّه من علل ماهيته أو نفس ماهيته، و العرضي اللازم يلحقه بعد ذاته، فانّه من معلولاته، و علل الماهية غير علل الوجود و قـد أشار...».

٧ ـ م: ـ ماهيته أو ... علل.

٩ - م: - الذي.

٨ ـ في المصدر: الموضوع اليه.

يفتقر الى العلَّة الصدورية بافتقار جزئه الممكن لا الآخر.

ثمّ انّ الواجب تعالىٰ على الأوّل جزء تأليني للمركّب و علّة صدورية له من جهة جزئه الآخر، و هو خارج عنه نظراً الى جزئه التألُّني الآخر الذي هو الممكن؛ فبالحقيقة يكون خارجاً عن الجزء الآخر لا مطلقاً.

#### [۱۷/۵۶] قال: من السبيلين.

أقول: أي الصدورية و التأليفية نظراً إلى المركب تألُّفاً و صدوراً، و ذلك على أن يكون مبدأ تألُّفياً للمركّب بلا واسطة، و مبدأ صدورياً له ا بواسطة اصداره لجزئه الآخر و ايجاده له، على أن يكون من شرائط تأثير الفاعلة كالمادّة بالنظر الى المركّب الصناعي كالسرير المركّب منها و من الهيأة التألّفية القائمة بها حيث انّها علّة تألّفية له <sup>٧</sup> و صدورية نظراً الى كونها مقوّمةً للماهية القائمة بها.

و أمَّا الأمر في المركّب الحقيق فعلى العكس، حيث انَّ الصورة الجزئية "علَّة تألُّفية للمركّب بلا واسطة، و علّة صدورية له من تلقاء صدور المادّة منها، لكونها شريكةَ العلّة الجاعلة /MA36/ في ايجادها المادّة التي هي علّة تألّفية له ...

# [١٤/٥٧] قال: بالنظر الى ذاته جميع أنحاء الوجود.

أقول: ألا ترى <sup>٥</sup> أنّ الجوهر يمتنع النّـصافه بـالوجود الواجـبي أو بـالوجود لفي الموضوع و ان جاز اتّصافه بمطلق الوجود، و أنّ العـرض يمـتنع اتّـصافه بـالوجود لا في موضوع؛ /PB40/ و كذا الزمان فانّه يمتنع اتّصافه بالوجود القارّ و لايمتنع اتّصافه بالوجود

۲ \_ م: \_ له.

١ - م: - له.

۴ \_ م، ب: \_ له.

٣ ـ ب: الجرمية.

۲ \_ م: ممتنع،

٥ ـ م: الا يرى. ٧ ـ م: أو بالوجود.

المطلق أو الغير القارّ، و لا يلزم من ذلك صيرورة الممكن ممتنعاً لذاته، و أمّا الممتنع فيجب اتّصافه بالعدم المطلق لا جميع أنحاء العدم كعدمه الطاري أو السابق، و اللّا يـــلزم اتّــصافه بالوجود ليصحّ سبق العدم عليه أو لحوقه له \. و أمّا الواجب فيمتنع أن يتّصف بــالوجود الممكني و لا يلزم من ذلك صيرورة الواجب ممتنعاً و لا الممتنع ممكناً و لا الممكن ممتنعاً؛ فتدبّر فيه!

### [۱۲/۵۸] قال: مع وجودها ...

أقول: تفصيله: أنّ لرفع عدم الجموع \_ عند وجود الأجزاء بالأسر بما هو مقيد به من حيث هو مقيد فردين: وجوده عند وجودها و عدمه عند عدمها، حيث يصدق عليها أنّه رفع لعدم المجموع عند وجودها، و وجوب هذا بالذات لايستدعي وجوب فرديها جميعاً، بل انّما يستدعي وجوب أحدهما و هو انتفاؤه عند انتفائها لا وجوده عند وجودها، و ان صدق عليه أنّه رفع عدم وجوده عند وجودها.

و نظير ذلك بوجهٍ مّا أنّ امتناع عدم الطاري للزمان لا يستدعي وجوبَه؛ لأنّ نقيض العدم الطاري للزمان رفع العدم الطاري، و له فردان: أحدهما وجوده الأبدى، و الآخر عدمه المستمرّ الذي لا يصحبه وجوده، لأنّه يصدق على كليهما أنّه رفع للعدم الطاري و انتفائه، و وجوب الطبيعة المرسلة لا يستدعي وجوب فردٍ مّا بخصوصه، لجواز امكانه أو امتناعه، فكون وجوب رفع عدم وجود المجموع بالذات لا يستدعي وجوب وجود الجموع بالذات عند وجود الأجزاء بالأسر.

ثمٌ نقول: الحق أنّ العدم الطاري للزمان أنّما يمتنع بالغير لاستدعائه على تقدير وقوعه وجود الزمان، فيلزم من عدم وجوده فهو ممتنع بالغير، فيستدعي وجوبَ نقيضه الذي هو رفعه بالغير، لا لأنّ اللازم منه وجوب عدمه المستمرّ بالذات أو وجوده كـذلك، و ليس

الأمر كذلك، لما علمتَ أنَّ وجوب الطبيعة المرسلة بالذات الاينافي امكانَ فرديه بخصوصهما ، كما نبّه عليه الأستاذ.

### [١٨/٥٨] قال: لامتناع ما يجوز بالنظر الى ذاته ...

أقول: من جواز عدم الجموع بالنظر الى ذاته مع قطع النظر عن وجود الأجزاء بالأسر، فيمتنع هذا العدم بالعلّة الجاعلة ايّاه، و ذلك لاينا في امتناعَه عند وجود الأجزاء.

### [٩/٥٩] قال: علَّة تامَّة لتمام تحصَّله ...

أقول: انّما يشير بذلك الى أنّ الحدّ الكاسب يفيد تمامَ حقيقة محدوده "، و ذلك على عاذاة ما ذكره الشيخ / PA41/في آخر فصلٍ في تعريف مناسبة الحدّ و المحدود بهذه العبارة: «بل نقول: انّ الحدّ بالحقيقة يفيد معني طبيعة واحدة، مثلاً انّك اذا قلت: الحيوان الناطق، عصل من ذلك معني شيء واحد هو بعينه الحيوان الذي ذلك الحيوان بعينه الناطق»، الى يحصل من ذلك معني شيء واحد هو بعينه الحيوان الذي ذلك الحيوان بعينه الناطق»، الى آخره. بما حاصله: أنّ الحدّ حدّان ؟: / MB36/ كاسب و متّحد مع المحدود؛ الأوّل: يفيد بيان حقيقة المحدود غير متّحد معه، و له جزء لا للمحدود. و الثاني: يتّحد مع المحدود و لا جزء له، و تفصيله في شرحنا على الهيات الشفاء.

### [١١/٥٩] قال: كما يتوهّم ...

أقول: حيث توهم أنّ المركبات من الموادّ و الصور يجري فيها الاجتاع و التأليف، من حيث انّ بين أجزائها اعتلاقاً و ائتلافاً و ارتباطاً، فبحسبه يحصل الجموع، و ذلك

٢ ـ م: بخصوصها.

۴ ـ م: + لو.

١ \_م: \_بالذات.

٣ ـ م: محدودة.

۵ ـ م: ـ و.

بخلاف ما ليست أجزاؤه الآ الواحدات كالعدد، فانّه لا ائتلافَ بينهما، فيكون أجزاؤه أجزاء بالأسر من دون مجموع الأجزاء. و هذا التوهّم فاسد جدّاً؛ لأنّ هنالك ما هو بمنزلة الجزء الصوري على ما سينبّه عليه الاُستاذ المصنّف أ قدّس سرّه من ذي قبل على وفاق ما عليه شريكاه في التعليم و الرياسة.

ذكر أرسطاطاليس ٢: «أنّ في العدد أمراً زائداً على الوحدات و هو بمنزلة الصورة له ٣.» و الرئيس في الأوسط الجرجاني: «أنّ كلّ عدد عبارة عن الوحدات التي هي مبلغها بشرط انتفاء وحدة أخرى، انتهى. و قد أشار اليها الأستاذ المصنّف فيا بعد بقوله «فقط» على ما سنقرئك فلاتنسى ٩.

و من الظاهر من مسيرهم، أن ليس العدد مركّباً من الأعداد و لا من مجرّد الوحدات، بل الوحدات بشرط انتفاء وحدة أُخرى، فيحصل بحسبه مجموع الأجزاء، كما في المركّبات من الموادّ و الصور، فليتدبّر.

قال المعلم الأوّل كما اشتهر عنه أنّه كتب الى بعض تلامذته: «لاتحسبن العشرة مركّبةً من أربعة و ستّة، بل هي من جميع الوحدات التي هي مبلغها»، انتهى. و هو أيضاً مبني على أنّ في العدد أمراً زائداً على الوحدات، و ذلك الزائد هو بمنزلة الجزء الصورى.

و من هيهنا ظهر بطلان ما عليه بعض المتنطعين آمن الأجلّاء ٧ في أنموذجه في تمهيد ما أراد تحقيقه هنالك بقوله: «و لا شكَّ أنّه اذا وجد معروض الثلاثة وجد معروض الاثنين فانّه اذا وجد زيد و عمرو و بكر فلابد أن يوجد زيد و عمرو، ثمّ زيد و عمرو ليس خارجاً عن زيد و عمرو و بكر و لا عينه، فيكون داخلاً فيه لا محالة»، انتهى.

و هذا كما ترى اذا^ أراد بمعروض ٩ العدد ما يكون العدد عارضاً له بالفعل، فالأُمور

۲ - ب: ارسطالس.

٤ ـ ب: من.

٦ ـ المتنطّع: المتعمّق.

٨ ـ ب: ان.

١ ـ ب: المحقّق.

٣ ـ م: \_ له.

٥ ـ اقتماس من كريمة الأعلى، ٦.

٧ ـ هو الملا جلالالدين الدواني.

٩ ـ ب: المعروض من.

الموجودة هنا ليست كذلك؛ اذ العدد على ما تحققت هو المركّب من الوحدات التي لا يكون معها أمر آخر و هو وحدة أخرى، /PB41 و من البيّن أنّ هذا العارض انّما يعرض لموجود بهذه المثابة و الجزء المذكور ليس بهذه المثابة، فلا يكون معروضاً للعدد بالفعل. و كذا ان أراد بمعروض العدد ما يمكن أن يعرض له؛ اذ الجزء المذكور لا يمكن أن يعرض له

و لو سلّم امكان عروضه له ا، فلانسلّم أنّه موصوف بالزيادة و النقصان، ألا ترى أنّ الهيولي حين تعرض لها صورة واحدة يمكن أن تعرض لها صورتان و لاتتّصف بكثرة و لا بخواصّها! على أنّ ما ذكره بقوله: «و ليس خارجاً عن زيد و عمرو و بكر» فيه نظر ظاهر، ضرورة أنّها من جهة كونها معروضين للاثنين ليسا داخلين فيه، اذ قد العتبر فيه ما ليس بعتبر في الجملة المذكورة.

و بالجملة: كما أنّ الأثنوة "ليست جزءاً //MA37 للثلاثة، فكذلك معروضها ليس جزءاً لمعروض الثلاثة، لاعتبار أمر زائد فيه حتى يصلح لذلك، فقد انصرح أنّ زيداً و عمرواً بما هما معروضان للأثنوة قد اعتبر فيهما أمر زائد و هو أن لا يكونا مع ثالث و هو بكر مثلاً، فبهذا الاعتبار يكونان خارجين عن معروض الثلاثة، و ان كانا داخلين في ذلك بما هما، كما لا يخنى.

# [١٢/٥٩] قال: و لايستشعر أنّ الأجزاء المادّية ...

أقول: لا خفاءَ في أنّ المشبّه به في تشبيه الأجزاء بالأسر فيا له جزء صوري هـو الوحدات في العدد، لكونها في باب هذا التشبيه أقوى و في تشبيه المجموع فبالعكس، لأنّ في العدد ليس جزءاً صوريّاً بل ما هو بمنزلته.

٢ \_ م: \_ قد.

١ - م: -له.

۴\_م: هو.

٣ ـ ب، م: الثنوة.

و المصنّف الأستاذ \_قدّس سرّه \_قد راعى الأوّلَ حيث شبّه ما فيه جزء صوري بما فيه جزء صوري بما فيه جزء مادّي لا غير، بحسب الاعتبار الأوّل، و ان كان في تشبيه المجموع بالمجموع الأمر بالعكس، و لم يتصدّ لذكره لظهور أمره من الأوّل.

#### [۱۴/۵۹] قال: فقط من دون جزء ...

أقول: يشير بذلك الى أنّ للاثنين مثلاً اعتبارين:

أحدهما: كونهما مركّباً من الوحدتين فقط؛ أى عدد لايكون له جزء سوى وحدة وحدة، و هو بهذا الاعتبار نوع حقيقي ليس جزء الشيء من أنواعه.

و ثانيهما: كونه مركّباً من الوحدتين ـسواء كان معه وحدة أخرى أو لا\_و هو بهذا الاعتبار معني جنسي جاز أن يصير جزءاً لنوع آخر، و الاثنان الذي هـو جـزء الشلاثة ـمثلاً\_هو هذا الاثنان المركّب من الوحدتين فقط.

نظير ذلك: أنّ الكمّ اذا أخذ من حيث انّه ينقسم في جهة واحدة فقط كان نوعاً من الكمّ هو الخطّ و ان أخذ أعمّ من ذلك. و يقال مثلاً: الكمّ هو الخطّ و ان أخذ أعمّ من ذلك. و يقال مثلاً: الكمّ الكمّ الخطّ و ان أخذ أعمّ من الانقسام في جهة اخرى أو جهتين أخريين أم لا كان جنساً تحته أنواع من الخطّ و البسم التعليمي و الزمان، و كان جزءاً منها.

فاذا تقرّر هذا فنقول: أنّ الوحدتين فقط هو مجموع الأجزاء، و الوحدة و الوحدة و قيد فقط بمنزلة الأجزاء بالأسر نظراً اليهما فقط. و لعلّ هذا القيد فيهما بمنزلة الجزء الصوري في المركّبات التي لها جزء صوري.

و من الهيهنا اندفع ما يتوهم من أنّ في الثلاثة الاثنين، و هو نوع حقيقي منه، فيكون أحد النوعين الحقيقيين متقوّماً بالآخر.

و بالجملة: أنَّ الوحدة و الوحدة من دون قيد فقط جنسٌ للعدد، و مع قيده لهما

اعتباران: أحدهما: الاجمال؛ و ثانيهما: التفصيل.

فعلى الأوّل: يكون مجموع الأجزاء كالمحدود؛

و على الثاني: الأجزاء بالأسر فهو الحدّ.

و يعبّر عن الأوّل بالوحدتين فقط، و عن الثاني بالوحدة و الوحدة فقط.

و لغموض هذا المدّعيٰ و خفائه قد أمر الأستاذ المصنّف ـقدّس الله سرَّه و نوّر في السماء القدس بدرَه ـبالتثبّت و التعرّف، فليتعرّف فليثبّت!

فقد انصرح أنّ مراتب الأعداد أنواع مختلفة الحقائق، فانّها و ان كانت متشاركةً في كونها كثيرة اللّ أنّها //MB37 متايزة بخصوصيات هي صورها النوعية و بمنزلتها، و ذلك لاختلافها باللوازم، فالعشرة تشارك ما عداها في أنّها كثيرة و تمتاز عنها بخصوصية كونها كثرة مخصوصة هي مبدأ لوازمها، و يقوم كلّ نوع من أنواع العدد بوحداتها التي تبلغ جملتها ذلك من العدد، و كلّ واحدة من تلك الوحدات جزء للهاهية، و ليس لها جزء سوى الوحدات.

فاندفع ما توهمه الحقق الدواني الذي أشار اليه الأستاذ المصنف بقوله: «كما يتوهم بعض من يتنطّع من المقلّدين»، حيث قال: «ان وحدات كلّ عدد أجزاء مادية له، و لابدً هناك من جزء صوري كلام ظاهري. و الصواب: أن المركّب غير مجموع وحداته، و هذا المجموع المخصوص منشأ للخواص و اللوازم العددية كالصمم و المنطقية و التركيب و الأولية ٢، و ان لا حاجة له في ذلك الى هيأة عارضة للوحدات بعد اجتاعها»، انتهى كلامه.

و لو صحّ ذلك لما جاز أن تُعقل ماهية الثلاثة مثلاً بدون ماهية الاثنين؛ اذ ليس فيهما الآوحدتان و هما معقولتان عند تعقّل الثلاثة.

و الصواب أن يقال: انّ ماهية الاثنين ليست هي مجموع الوحدتين بل فيهما أمر آخر هو أن لايكون معها وحدة أخرى، و هي بهذا المعنى ليست بجزء لشيء من الأعداد؛ اذ

٢ ـ ب: الاولوية.

مجموع /PB42/الوحدتين اللتين هما جزء عدد آخر معه أمر آخر. نظير ذلك ما يقال من أنّ الخطّ ليس جزء السطح و الجسم التعليمي مع أنّ المنقسم في الجهة الواحدة جزء ما هو منقسم في الجهتين أو الجهات الثلاث؛ فليتدبّر في المقام، فانّه من مداحض القدام الأعلام!

#### [٢١/٥٩] قال: لا هما بمعنى الانكشاف ...

أقول: ذلك لأنّ العلم بمعنى الانكشاف و الصورة الادراكية يتعدّدان بتعدّد المعلوم أمّا الأوّل: فلانّه معني مصدري يتكثّر و يتوحّد بتكثّر المعلوم و توحّده، فلايكون الاجمال و التفصيل صفتى العلم بمعناهما دون المعلوم، بل كلاهما صفة لهما جميعاً.

و أمّا الثاني: فلأنّه حالة قائمة بالنفس؛ لأنّه من الكيفيات النفسانية، فكثرتها و وحدتها تابعة لكثرة الصور القائمة بها و وحدتها.

فقد بق أن يكونا صفتى العلم دون المعلوم في العلوم الحاصلة و المعلوم نفس ذاتها بما هي هي، فالمعلوم في الصورتين واحد لا اجمال فيه و لا تفصيل يعتريه و ان كان العلم و المعلوم واحداً ذاتاً متغايراً اعتباراً، وكون العلم من مقولة المعلوم ان جوهراً فجوهر و ان عرضاً فعرض هو هذا. و أمّا العلم بالمعنى الأوّل فهو أمر انتزاعي مصدري، و بالمعنى الثاني عرض من الكيفيات النفسانية.

ثمّ انّ الصورة العلمية علم نظراً الى جوهر ذاتها و معلوم نظراً الى كونها متعلّقةً بحالة ادراكية أو الانكشاف بمعناه المصدري.

# [ • ١٨/۶ ] قال: الَّا من فئة من المتكلَّفين للأولوية.

أقول: لاخفاءَ في أنّ الوجوب السابق على التقرّر هو امتناع جميع أنحاء بطلانه، و هو و ان كان سابقاً بالذات لكنّه مقارن مع التقرّر.

١ ـ مداحض: مزلات، مزلقات.

و بالجملة: أنّ الصفات /MA38/السابقة على التقرّر على هذه الشاكلة احيث انّها مع التقرّر الذي هو فعلية الماهية لا به. ثمّ انّ هذه الصفات و ان كانت بالذات للتقرّر، لكنّها مستتبعة لمثلها للوجود لكونه اتابعاً للتقرّر؛ مثل أنّ الوجوب السابق على الوجود هو امتناع جميع أنحاء عدمه، فكما أنّ الوجود تابع للتقرّر فكذلك امكانه و احتياجه و ايجابه و وجوبه و جعله توابع لمثلها نظراً الى التقرّر.

و السرّ في ذلك أنّ أثر الجاعل هو هذا بالذات و الوجود أمر انتزاعي يتبعه وكذلك صفاته السابقة عليه تتبع صفاته كذلك، ثمّ انّ الوجوب اللاحق للوجود هـو ضرورتـه بشرطه"، ولكنّه بالتقرّر و الوجود لا معها فقط.

و أمّا الهليّات المركّبة و مطالبها كقولنا: «الفلك متحرّك» فهنالك عمات سابقة عليه بالذات و ان كانت لها معية به، و الوجوب اللاحق له هو: أنّ الفلك متحرّك بالضرورة بشرط كونه متحرّكاً، و قس عليه أمرَ البطلان و العدم المقابلين للتقرّر و الوجود / / / / / / / في اتّصافهها بالامكان و الاحتياج و الوجوب بامتناع ما يقابلها.

و السبب حيث ان عدم العلّة للشيء سبب لعدمه، فعلّة البطلان عدم علّة التقرّر و علّة التقرّر و علّة العدم عدم علّة الوجود، و الضرورة اللاحقة هو الضرورة بطلان الذات بشرط بطلانها و ضرورة العدم بشرط العدم، كما لا يخفى.

## [٧/٤١] قال: يعمّ الأنواع السبعة.

أقول: أحدها السبق السرمدي و الدهري، حيث انّ الأوّل نسبة ثابت الى ثابت، و الثاني ] نسبة ثابت الى متغيّر بالتقدّم الانفكاكي الغير الزماني، بل العدم الصريح العيني. و للّا كان المنسوب اليه السابق هو الثابت الصرف قد جعلها ـطاب ثراه ـ قسماً واحداً، و

٥ ـ س: لنا.

٢ ـ ب: لكونها.

١ \_ م: المشاكلة.

٢\_ب: فهناك.

٣ ـ م: بشرط.

٦ ـ كذا.

ثانيها: التقدّم الزماني.

ثمّ انّ الشيخ الرئيس قد عبّر عن هذه الأقسام الثلاثة بالمتقدّم الزماني، قال في الشفاء ما حاصله: «انّ لفظ المتقدّم قد يطلق على المتقدّم بالزمان و المكان، ثمّ نقل عنه الى المتقدّم بالرتبة، ثمّ الى المتقدّم بالشرف، ثمّ الى المتقدّم بالطبع، ثمّ الى المتقدّم بالعلّية»، انتهى.

و لايخنى أنّ تعبيره عنها بالمتقدّم بالزمان التعبير عن عدّة الأقسام بأشهرها و ان كان أخسّها.

ثمّ انّ ظاهر ما ذكره الشيخ هو الاشتراك اللفظي، فيكون قوله بـ «التشكيك» قول كلّ نوع منها نظراً الى أفراده.

ثمّ انّ الأستاذ قد جعل التقدّم بالمكان من أقسام التقدّم بالرتبة لا قسماً آخر كما جعله شريكه في الصناعة، فالأقسام الباقية خمسة: التقدّم بالعلّية و بالطبع و بالماهية و بالشرف و بالرتبة ١.

ثمّ انّ هذا القدر المشترك كما يكون مقولاً بالتشكيك نظراً الى أقسامه، مثل أنّ المتقدّم بالزمان أولى المتقدّم بالسرمد أولى باسم السبق و التقدّم من المتقدّم بالزمان، كما أنّ المتقدّم بالزمان أولى به من السبق بالشرف أو بالعكس، و أنّ به من السبق بالشرف أو بالعكس، و أنّ التقدّم بالعلّية أولى به من السبق من المتقدّم بالطبع، كما أنّ السبق بالطبع أولى به من السبق بالماهية.

ثمّ لا خفاءَ في أنّ السبق / 1838/ بالشرف يقال بالتشكيك على أفراده بالزيادة و النقصان و الشدّة و الضعف، و قس عليه أمرَ التقدّم لا بالطبع و الزمان! و ذلك أنّ العلل الناقصة لمعلولٍ مّا أولى في التقدّم بالطبع من علّة ناقصة واحدة لذلك المعلول، و أمّا التقدّم بالزمان فكتقدّم أب على ابنه فان كلّ واحد منها مشترك في أمر هو وجوده المقارن لعدم بالزمان فكتقدّم أب على ابنه فان كلّ واحد منها مشترك في أمر هو وجوده المقارن لعدم

١ - م، ب: الرتبة.

٢ ـ ب: المتقدّم.

أمر موجود فيما أخذا بالقياس اليه هو آن معين أو زمان كذلك و هو بالأب أولى من ابنه؛ اذ ليس له هذا الله اذا كان لأبيه ذاك من غير عكس.

قال الشيخ في الشفاء: «ان التقدّم الزماني نسبة الى عدم مقارن لأمر آخر، اذا قارنه كان تقدّماً، و ان /PB43/كان قارن غير مكان تأخّراً، و العدم في الحالين عدم، و ذلك الأمر هو زمان أو نسبة الى الزمان، فان كان زماناً فذلك ما نقوله، و ان كان نسبة الى الزمان فتكون قبليتها لأجل الزمان».

و الحاصل: أنّ المتقدّم و المتأخّر في الزمان انّما يكون بحسب ملاحظة الذهن الآن الدفعي الوهمي و ما حواليه من الزمان، فما قرب منه من أجزا الماضي يسمّى بعداً و ما بعد عنه يسمّى قبلاً و المستقبل بالعكس، و قد يأخذ الذهن مبدءاً واحداً، فكلّ ما قرب منه تأخذه أقدم و ما بعد عنه تأخذه أبعد. فعلم أنّ التقدّم و التأخّر في الزمان انّما هو بحسب قرب و بعد من الآن، لا من الحركة من حيث هي حركة.

فاذا تقرّر هذا فعلم أنّه مختلف الحصول في أفراده بحسب التشكيك، اذ من البيّن أنّ ما تقدّم على اليوم بيومين أو اكثر أولى بالسبق و التقدّم الزماني على ما تقدّم عليه بيوم واحد، و كذا ما تقدّم على الآخر بمراتب أولى بالتقدّم الرتبي على ما تقدّم على الآخر، و قس على ذلك!

#### [۱۶/۶۱] قال: الّا أنقص.

أقول: أى لا يكون للمتأخّر الآما يكون للمتقدّم منه هو أكمل، فيشمله ما ذكره من المقسم، فتدبّر!

#### [۲۰/۶۱] قال: بالتقدّم بالذات.

أقول: ٢ ذلك حيث جعل اختيار الرئيس و قدرته سبب اختيار المرؤوس و قدرته

على ما قال، فتحرّ ك باختياره بالفاء، فيرجع ذلك الى التقدّم بالطبع لا الشرف.

ثمّ لا يخنى أنّ في بعض أبواب الشفاء أنّ هذا القسم من السبق و أخويه اللذين هما السبق بالعلّية و بالطبع جعل نفس المعنى المشترك بين السابق و المسبوق كالمبدأ المحدود، فما كان منه ليس للآخر، و أمّا الآخر فليس له الا اذا كان له، فانّه جعل متقدّماً فيه كسبق المعلّم على المعلّم "، فانّها و ان اشتركا في العلم الا أنّ للأوّل منها على الثاني زيادة فيه، هو كونه عالماً بتوسط علمه، و من هذا القبيل ما جعلوا المخدوم و الرئيس قبل، فانّ الاختيار يقع للرئيس وليس للمرؤوس و انّا يقع للمرؤوس حين وقع للرئيس، فيتحرّك باختيار الرئيس. و انّ هذا اللفظ نقل الى ما يكون له هذا بالقياس الى الوجود في جعلوا اشتراط الوجود المشترك بين الأمرين في أحدهما بوجوده في الآخر، و عدم اشتراط وجودالشرط بوجود المشروط الذي هو رجحان بحسبه معني آخر، و خصّوا باسم السبق بالطبع، كما جعلوا افادة أحد الأمرين المشتركين فيه وجوب وجود الآخر معني آخر و خصّوا باسم السبق بالعلية و بالذات.

فقد ظهر أنّ / 200 المعنى المعتبر فيها كون المبدأ نفس المعنى المعتبر المعنى المعتبر فيها كون المبدأ نفس المعنى المشترك، فان كان ذلك / 204 هو الوجود فهو السبق بالطبع، و ان كان هو الوجوب فهو السبق بالعلية، و ان كان فضيلة و على المعلم على المتعلم، حيث ان نفس ذلك المعنى ما به التقدّم و السبق هو العلم. و قس عليه سبق الرئيس و تقدّمه على المرؤوس، حيث ان ما به التقدّم هو القدرة و الاستيلاء، و ليس شيء منها سابقاً على الآخر بالوجوب و الوجود بل العلم و الاستيلاء، و هو التقدّم بالشرف، فيكون ما به التقدّم فيه شيئاً و في ذينك شيئاً آخر.

و بالجملة: أنَّ الرياسة وكمال العلم للرئيس و المعلَّم متقدَّمة بالطبع على ما

٢ ـ يمكن أن يقرأ في ب: العلم.

۴ ـ م: أو.

١ ـ ب: مقدّماً.

٣ ـكذا، و الصحيح: المتعلّم.

۵ ـ م: بالوجود.

للموؤوس و المتعلّم، و أمّا تقدّم الرئيس و المعلّم على المرؤوس و المتعلّم بحسب العلم و الرياسة ليس الا تقدّماً بالشرف؛ و لكن نظر الاستاذ المعلّم و قدد سرّه و في أنّ العلم للمعلّم و القدرة و الاختيار للرئيس لمّا كان سبباً لعلم المتعلّم و اختيار المرؤوس، فيرجع الكلام الى أنّ الرئيس بما هو رئيس متقدّم على المرؤوس بما هو رئيس، و كذلك المعلّم، فيلزم تقدّمها على المرؤوس و المتعلّم بالذات، فيرجع الى التقدّم بالذات و هو على أقسام ثلاثة، و ليس سبقاً بالشرف الا اذا جعل العلم و الاختيار كالمبدأ المحدود و قطع النظر عن سببية له، فيجوز اجتاع السبقين في المعلّم بالقياس الى المتعلّم باعتبارين. و نظر شريكه في الرياسة في أنّ ما به التقدّم نفس الكمال و الفضيلة دون الوجوب و الوجود و الماهية، فيكون الرياسة في أنّ ما به الشرف كسبق العالم على المتعلّم، حيث أنّه ما به السبق ليس شيئاً من الأقسام الثلاثة و هو ظاهر، فتعيّن أن يكون سبقه عليه بالشرف، و قس عليه أمرّ رياسة الرئيس نظراً إلى المرؤوس، فليتدبّر!

### [٢٠/٤٢] قال: و هذه الأنواع الأربعة ليست هي ...

أقول: فيه ردّ على شريكه، على ما عرفت سابقاً من اعتباره كونَ ما به التقدّم في الشرف مبدأً لما في المتأخّر منه، حكماً منه بأنّه يرجع الى التقدّم بالذات، و قد فصّلناه سابقاً بوجهٍ لا يرجع اليه، فليتدبّر!

#### [٢٩/٥٢] قال: مثلاً هو الوجود ...

أقول: انّما قال \_قدّس سرّه \_ «مثلاً» حيث انّ من المتقدّم بالطبع ما يكون به تقدّمه الوجود في العقل، كمقدّمات الاستدلال بالنظر الى النتيجة.

#### [۲/۶۴] قال: يحتمله جوهر ...

أقول: يريد بذلك أنّ المعية المعتبرة في المتقدّم بالعلّية مع معلوله ما يكون بحسب ما

يستدعيه جوهر ذات المعلول و يحتمله، و ذلك على أن لايكون هناك منتظر من قبل ذلك المتقدّم، ولوكان لكان من قبل المعلول و نقصانه، و عدم تحمّله لاعباء التقرّر و الوجود، فكون تأخّر العالم و تقرّره و وجوده عن بارئه تعالىٰ بحسب الأعيان بما له مـن النـقيصة و النقصان لاينافي معيّته له بما يستدعيه جوهر ذاته المعلولة ٢ بلسان حاله /PB44/و امكان صدوره؛ /MB39/ فلايلزم من تقدّمه السرمدي عليه أن لايكون متقدّماً بالعلّية عليه؛ لأنّ ذلك من جنبة المعلول لا من نقصان العلَّة.

ثم قد نصّ على ذلك بقوله: «فيا بعد المعية الغير الممتنعة بالنظر الى ذاتهما»؛ يعني أنّ المعية المعتبرة في المُعَيْن \_ المتقدّم أحدهما على الآخر بالعلّية \_ معيةً لا تأبي جوهرهما عنها ٣، بل جوهر المعلول عنها؛ و لمَّا استحال بالاستدلال الوجود الأزلي للعالم، فالمعية التي بحسب وجوده فيم لايزال هو ً المقناة ٥، فوجوده الأزلى أنَّما يستدعي معيةً يحسمله جـوهر ذات المعلول، فتكون تلك بعد أن لم تكن لل في الأعيان، و لو فرض وجود العالم وقتئذٍ لا في الأزل التخلُّف ^ عن علَّته المتقدّمة عليه بالعلّية.

### [٩/۶۴] قال: من سائر الأقاويل فجّة نيّة.

أقول: من ذلك ما ذكره الفاضل الرازي في المحاكمات حيث ظنّ أنّ السبق بالعلّية هو سبق الفاعل تامّاً كان أو ناقصاً، و تمسّك بأمرين، ذكرهما الرئيس في الاشارات، أحدهما قوله: «اذاكان وجود هذا عن ذاك وجود الآخر ليس عنه»، و ثانيهما قوله: «مثل ما نقول حرّ كتُ اليدَ فتحرّ ك المفتاح» على وفاق ما قاله ٩ الرئيس في الهيات الشفاء، اذ من

١ ـ اعباء: تجهيز، تهيّؤ.

٢ ـ م: المع.

٣ ـ م: عنهما.

٥ ـ المقنى: المعطى. يمكن أن يقرأ في ب: المعناة.

٦ ـ م: يكون.

٨ ـ م: التخلف.

۴ ـ کذا.

٧ ـ ب: وقته.

٩ \_ م: قال.

البين أنّ حركة اليد ليست علّة تامّة لحركة المفتاح، كما أنّ ما يكون عن الشيء يكون عن فاعله، ولم يعلم أنّ الأمر لوكان كما ظنّه لما صرّح الشيخ بخلافه، فراده من الفاعل المستجمع لجميع شرائط التأثير و التأثّر المشتملُ على سائر العلل الناقصة ان كان للمعلول علّة ناقصة.

و من ذلك ما عليه التفتازاني في شرحه للمقاصد بقوله: «و لي في كون هذا السبق سبق العلّة التامّة أم الفاعلية تردد»؛ اذ من البيّن الواضح أنّ مرادهم منه ما أفاده الأستاذ المصنف \_قدّس سرّه العزيز \ \_من سبق العلّة المستقلّة الكاملة.

و بالجملة العلّة امّا أن تكون تامّةً و لها على معلولها تقدّم يقال له التقدّم و السبق بالعلّية أو ناقصة، و لها على معلولها سبق يقال له السبق و التقدّم بالطبع.

### [١٥/٤٢] قال: باعتبار الوقوع في الخارج.

أقول: الجارّ يتعلّق بتقدّمين، كليها في المرتبة العقلية باعتبار الوقوع في الخارج، و ذلك حيث انّ الكلام في تقدّم العلّة الفاعلة الغير التامّة. و السرّ في حكمه بالتقدّمين هيهنا دون سائر العلل الناقصة الصدورية من حيث انّه ٢ ترجع عليتها للمعلول الى عليتها بوجودها له، حيث أن لا مدخل لها في ماهية المعلول، حيث انّ أفراد طبيعة واحدة كلية لا يجوز أن يكون بعضها علّة فاعلية لبعض، و الا لتقدّم على نفسه، لا شتراكها في تلك الماهية المشتركة الجوهرية، مثلاً انّ العقل لو كان مفيداً للنفس فيفيد ماهيتها و منها الجوهرية المشتركة الجوهرية، فيلزم أن يفيد الجوهر نفسه مع أنّه متقدّم على نفسه أيضاً فقد بان أنّه لا يصح أن يكون علّة فاعلية له، فيكون من شرائط وجوده فيتقدّم على بالطبع. فان قلت: انّ ما سوى العلّة الفاعلة لا يكون من شرائط ماهية معلول تلك العلّة فاعلية، لكن يجوز أن يكون علّة و شرطاً لوجوده حكالأب نظراً / 1400/ الله الابن و ان

۲ \_ کذا.

١ ـ م: ـ العزيز.

٣ \_ يمكن أن يقرأ في م: بينهما.

لم يكن علّةً لماهيته لاشتراكها ابينه و بينه. و من الجائز أنّ يتقدّم الأب بوجوده و ماهيته على وجود الهيولي لا على وجود الابن لا على ماهيته كتقدّم الصورة الجوهرية لماهيتها على وجود الهيولي لا على ماهيتها كما اعترف به الأستاذ.

قلت: انّ المعتبر في المتقدّم بالماهية تقدّمه على ماهية المتأخّر بماهية لا مطلقاً فحينئذٍ يلزم تقدّم الشيء على نفسه.

### [۱۵/۶۴] قال: في الخارج.

أقول: و ان اتّفق أن يقارن وجود المعلول فيم اذا وقع جزءاً أخيراً من العلّة، و لكن انّما نشأ ذلك من خصوصية بما هي هي.

### [۱۶/۶۴] قال: و كذلك أجزاء قوام ...

أقول: السرّ في ذلك عند صاحب السرّ، أنّ تقدّم أجزاء الشيء عليه بالماهية هو أنّها لاتفيد ماهية الشيء و تجعله كذلك حتى يلزم تأثيرها في ماهيته و سنخ جوهر ذاته، مثلاً انّ الحيوان يتقدّم بحسب التقرّر و الوجود على الانسان من حيث التألّف لا من حيث الصدور، فلايلزم أن يفيد ماهية الجوهر التي هي جنس لها حتى يلزم منه تقدّمه على ما هو متقدّم عليه بمراتب، و ذلك على خلاف ما عليه أمر شاكلة العلّة الصدورية الناقصة، فانّها تتقدّم بالطبع على معلولاتها لا بحسب التقرّر و الماهية؛ و الا لزم من ذلك تأثيرها في ماهيتها المشتركة بينها و بين معلولاتها من الحقيقة التي هي الجوهر مثلاً؛ و الأمر بخلاف ماهيتها المشتركة بينها و بين معلولاتها من الحقيقة التي هي الجوهر مثلاً؛ و الأمر بخلاف ذلك في العلّة الفاعلة الغير التامّة، فانّها لمّا لم تكن فاعلةً فيما يشاركها في الماهية مطلقاً فتتقدّم عليه بحسب الماهية أيضاً من دون لزوم تقدّم الشيء على نفسه.

ثمّ لمّا كان المعتبر هيهنا أن يكون المتأخّر هو الماهية أيضاً على ما علم من تعريف

المتقدّم بالماهية، فلا مجال لتوهّم أن يقال: انّ نني التقدّم بحسب التقرّر و الماهية عن العلل الصدوريّة الغير الفاعلة أغّا يستتبّ لو كانت عللاً لمعلولها بحسب ما له من الماهية، أمّا لوكانت عللاً له بحسب هويته الشخصية فيجري فيها التقدّم بحسب الماهية أيضاً حيث انّه لا يلزم من ذلك الا تقدّمها على الهوية الشخصية المعلولة بما هي هوية شخصية لا على ماهيته، و ذلك كتقدّم الصورة الجوهرية بحسب الماهية على هوية الهيولى لا على ماهيتها، لا شتراكها في الجوهر، و هو جنس عالٍ لها، و الا لزم من اقامتها لها / PB45 اقامة الجوهر الذاتى المتقدّم على نفسه.

ثمّ ان موضوعات الأعراض و ان كانت جواهر لاتكون متقدّمة عليها بحسب التقرّر و الماهية أيضاً توهم مخالفتها لها في الماهية، و ان كانت أعراضاً فتخالف ما يعرضها من الأعراض كالسطوح بالنظر الأشكال، حيث ان الموضوعات من جملة المشخّصات، فتتقدّم على هويات الأعراض و ان كانتا مندرجتين تحت مقولتين متبائنتين ".

#### [۱۷/۶۴] قال: و المحدود.

أفيد: «ردّ على خاتم المحقّقين في شرح الاشارات، و الأمر مستبين السبيل بما حقّقناه في كتاب التقديسات و في المعلّقات على الشرح العضدي لمختصر الأصول»، انتهى.

أقول: و<sup>†</sup> ذلك حيث قال /MB40/ بعد اعتبارات يكون للحيوان من شرط لا شيء و لا شرط شيء و شرط شيء بهذه العبارة: فالحيوان الأوّل جزء الانسان و يتقدّمه تقدّم الجزء في الوجودين، و الحيوان الثاني ليس بجزئه <sup>6</sup>؛ لأنّ الجزء لا يحمل على الكلّ، بل هو جزء من حدّه، و لا يوجد من حيث هو كذلك الّا في العقل و يتقدّمه في العقل بالطبع،

٢ ـ يستتب: يستبين، يتبيّن.

١ ـ ب: التقدّم.

٤ ـ م: ـ و.

٣ ـ ب: متبائنين.

۵ ـ ب: بجرء.

لكنّه في الخارج يتأخّر عنه، و هذا كما ترى، حيث حكم أنّ الحيوان لا بشرط جزء من حدّ الانسان لا منه، لأنّ الجزء لا يحمل على الكلّ.

و هذا أنّما يستتبّ الوعرف أنّ الحدّ حدّان، كاسب أو متّحد؛ الأوّل: كقولنا: الانسان حيوان ناطق، و الثاني: هو الحيوان الذي هو الناطق، فالجنس كالحيّوان مثلاً، فانّه جيزء الأوّل دون الثاني، فالحدّ المتّحد مع المحدود لاجزء له، و الحدّ الكاسب و ان كان له جزء لكنّه لعدم اتّحاده معه فلا يكون جزؤه جزؤه.

و لمنظفر بهذا التفصيل الذي ذكرناه أنّ خاتم المحصّلين قد تصدّى له، حتى نتوجّه في توجيه كلامه الى وجه وجيه، و ان ظفرنا به بما حقّقه الشيخ بقوله في فصلٍ في تعريف مناسبة الحدّ و المحدود في الجواب عن شبهة أوردها هنالك من أنّ جزء الحدّ كالجنس و الفصل جزء للمحدود لاتّحادهما، و جزء المتّحد مع الشيء جزء لذلك الشيء، فيلزم من ذلك حمل الحيوان على الانسان مع أنّه جزؤه، و الجزء لايتّحد مع الكل. فأجاب عنه في أوائل هذا الفصل بقوله: «فنقول انّا اذا حدّدنا[ه] فقلنا: انّ الانسان ٢ مثلاً حيوان ناطق، فليس مرادنا بذلك أنّ الانسان هو مجموع الحيوان و الناطق؛ بل مرادنا بذلك أنّه الحيوان الذي ذلك الحيوان ناطق، بل الذي هو بعينه الناطق».

ثمَّ ذكر في /PA46/أواخر هذا الفصل بقوله: «بل نقول: انَّ الحدَّ بالحقيقة يفيد معنى طبيعة واحدة، مثلاً انَّك اذا قلت: الحيوان الناطق، يحصل من ذلك معني شيء واحد هو بعينه الحيوان الذي ذلك الحيوان هو بعينه الناطق.

فاذا نظرتَ الى ذلك الشيء الواحد لم تكن كثرة في الذهن، لكنّك اذا نظرت الى الحدّ فوجدتَه مؤلّفاً من عدّة هذه المعاني و [اذا] اعتبرتَها من جهة ما كلّ واحد على الاعتبار المذكور معني في نفسه و غير الآخر وجدت هناك كثرة في الذهن. فان عنيتَ بالحدّ المعنى القائم في النفس بالاعتبار الأوّل و هو الشيء الواحد الذي هو الحيوان الذي ذلك الحيوان

القبس الثاني

هو الناطق، كان الحدّ بعينه هو المحدود المعقول. و ان عنيتَ بالحدّ المعنى القائم في النفس بالاعتبار الثاني المنفصل، لم يكن الحدّ بعينه معناه معني المحدود، بل كان شيئاً مؤدّياً اليه كاسباً.

ثمّ الاعتبار الذي يوجب كونَ الحدّ بعينه هو المحدود لا يجعل الناطق و الحيوان جزئين من الحدّ، بل محمولين عليه بأنّه هو، لا أنّها شيئان من حقيقة متغائران أو مغائران للمجتمع لكنّا ا تعني به في مثالنا الشيء الذي هو بعينه الحيوان الذي ذلك الحيوان حيوانيته مستكلة متحصّلة // MA41/ بالنطق، و الاعتبار الذي يوجب كونَ الحدّ غير المحدود يمنع أن يكون الجنس و الفصل محمولين على الحدّ بل جزئين منه المفلك ليس الحدّ بجنس و لا المنس بحدّ، و لا الفصل واحداً منها، و لا جملة معني الحيوان مؤلّفاً مع الناطق هو معني الحيوان غير مؤلّف، و لا معني الناطق غير مؤلّف»، الى آخر ما ذكره الشيخ هنالك.

و من تضاعيف البيان قد بان أنّ الحدّ حدّان: كاسب و متّحد، فجزء الأوّل "ليس جزءاً للمحدود "، و الثاني لما لم يكن له جزء حتى يمكن أن يقال: انّ جزوّه هل هو جزء الحدود أوْ لا؟ و لكن الشارح المحقّق للاشارات " لمّا لم يفصل هذا المراد فني كلامه من أنّ جزء الحدّ ليس جزء للمحدود و عمية و ابهام؛ فان سلّمنا صحّة كلامه بما وجهنا به، فنقول: انّ الحيوان باعتبار لا بشرط اذا جعل جزء من حدّ الانسان و متقدّماً عليه في الذهن بالطبع فكيف يصحّ الحكم منه بتأخّره من الانسان بحسب الأعيان؟

ثم جدير بنا لو تصدينا لما عليه /PB46/الشهير بالتحقيق بين أرباب التدقيق من الجواب حيث انّه مغشوش يحتاج صيرفي العقل الى أنّ يذيبه في كورة النظر ليصفو خالصه عن غشه.

١ - م: لكناية.

۲ ـ م: عنه.

۴ ـ م: جزء المحدود.

٣ ـ كذا. م: الأوّل.

٥ ـ م: الاشارات.

فنقول: انّه ذكر السؤال و الجواب حيث قال: «ان قيل الحدّ و المحدود مـتّحدان في الحقيقة فما كان جزء لأحدهما كان جزء للآخر قطعاً».

ثمّ قال: «فالصواب أن يقال و معني كونها جزئي الماهية كون لفظيها جزئين للفظ الدّال على الماهية، أجيب بأنّ الحدّ لمّ اعتبر فيه التفصيل كانت نسبة كلّ واحد من الأمور المفصّلة اليه بالجزئية، فلايصح حمل شيء من تلك الأمور على الحدّ؛ لأنّ جزء الشيء من حيث هو جزء له لايكون محمولاً عليه، و أمّا بالنسبة الى الماهية الملحوظة اجمالاً فلا تلاحظه حيثية الجزئية، بل تؤخذ تلك الأمور من حيث هي هي، فتكون محمولةً على فلا تلاحظه حيثية الجزئية، بل تؤخذ تلك الأمور من حيث هي هي الحقيقة، بل هما الماهية، و هذا القدر من الاختلاف بين الحدّ و المحدود لا يوجب اختلافها في الحقيقة، بل هما متّحدان حقيقة، مختلفان بذلك الاعتبار الموجب لامتناع الحمل على أحدهما دون الآخر»، انتهى.

و هذا كما ترى حيث انّه لايخلو:

امّا أن يكون مراده من الحدّ هيهنا هو الحدّ الكاسب، فيصحّ الحكم بجزئية ماله من الأجزاء، لكنّ الظاهر عدم اتّحاده مع المحدود. و من هيهنا لاح حال ما وقع عنه بقوله: «بل هما متّحدان حقيقة».

و امّا أن يكون مراده من الحدّ هيهنا هو الحدّ بالمعنى الآخر، أعني الحدّ المتّحد مع المحدود، فلا ارتياب في اتّحاده معه حقيقة و بالذات، حيث انّه رجع مفاده الى الحيوان الذي هو الناطق؛ و من البيّن عند العقل الصريح أنّه محمول عليه ضرورة و لا جزء له حقيقة ، و ما يكون جزء من الحدّ فهو غير محمول، و ما يكون محمولاً لا يكون جزء.

و الحاصل: أنّه ليس و لا يكون شيء من الجنس و الفصل جزءاً من الحدّ المتّحد و ان كان جزءاً من الحدّ الكاسب لعدم اتّحاده معه. / MB41/ فقد لاح أنّ ما ذكره من الجواب الذي عبر عنه بالصواب هو الصواب لو كان مراده من الحدّ هو الحدّ المتّحد، و لا صواب فيه لوكان هو الحدّ الكاسب. و تمام تفصيله على وجهه في شرحنا الموسوم بالعروة الوثقى في

شرح الهيات كتاب الشفاء.

### [۱۵/۶۵] قال: في اثنينيّته.

أقول: هذا صريح في أنّ للماهية الواحدة تقدّماً /PA47 على ماهية الاثنين، فيكون تقدّماً بالماهية؛ وهذا قسم واحد من التقدّم بالطبع. ثمّ نبّه على قسم آخر فيا سيأتي بقوله: «و التقدّم قد يكون تقدّماً في الوجود، كتقدّم الواحد على الاثنين.» و لم يجعل هذا الاقسماً آخر، وليس ذلك الاقسماً آخر من التقدّم بالطبع، وأردفه بمثال آخر وهو تقدّم القابل على المقبول، كتقدّم الجوهر على العرض، فتذكّر!

### [8/87] قال: الأمور $^{7}$ العقلية.

أقول: يشير بذلك الى العقول المقدّسة، وفي تعبيره عنها بها نوع تنبيه على أنّها من عالم الأمر الالهي، و النفس الرحماني المعبّر عنه بلسان الشريعة بأمر «كن».

و السرّ فيه أنّها لمّا لم تكن مرهونةً بالمادّة فضلاً عن استعدادها ف تكون موجودةً بالأمر الالهي و ان كان القيّوم الواجب بالذات \_عزّ سلطانه \_ في ابداع أوّلها الذي هو الجعول الأوّل فاعلاً تامّاً، و غاية قريبة م، و في افاضة ما عداه بشرائط و اعتبارات روحانية. و على التقديرين ليس هنالك مائبة مادّة و اعتلاق بها، هنا لك الولاية لله الحق، و ذلك بخلاف ما عليه الأمر في عالم الخلق لانقسامه الى أمر تكويني صنعي ايجادي و أمر تدويني حكمي تشريعي. لأنّ ما يترتّب عليها لا يكون المّ بادّة و استعدادات لها، فلا يكون من عالم الأمر، بل يكون من عالم الأمر و الخلق ﴿ [ألا] لَهُ النَّ الخَلْقُ وَ الأَمْرُ تَبارَكَ اللّهُ رَبُّ بل يكون من عالم الخلق، له الأمر و الخلق ﴿ [ألا] لَهُ النَّالَةُ وَ الأَمْرُ تَبارَكَ اللّهُ رَبُّ بل يكون من عالم الخلق، له الأمر و الخلق ﴿ [ألا] لَهُ النَّائِقُ وَ الأَمْرُ تَبارَكَ اللّهُ رَبُّ

۲ ـ ب: للامور.

**۴**\_ب: هناك.

٦ ـ ب: ـ له،

١ ـ ش: الماهية،

٣ ـ كذا، ش: قرنته،

٥ ـ ش: الانقسامه.

#### العالَمينَ ﴾ ١.

ولكن الشيخ الرئيس في رسالته النيروزية ذكر بعد ما تصدي للمجمل بقوله: «و أمّا على التفصيل فيخص العقل بنسبة الابداع، ثمّ اذا قام متوسطاً بينه و بين الثواني صار له نسبة الأمر، و اندرج فيه معه النفس؛ ثمّ كان بعده نسبة الخلق و الأمور العنصرية بما هي كائنة فاسدة؛ نسبة التكوين و الابداع تختص بالعقل، و الأمر يفيض منه الى النفس، و الخلق يختص بالموجودات الطبيعية، و يعمّ جميعها؛ و التكوين يختص بالكائنة الفاسدة منها. و اذا كانت الموجودات بالقسمه الكلّية امّا روحانية و امّا جسمانية، فالنسبة الكلّية للمبدأ الحق اليها أنّه الذي له الخلق و الأمر، فالأمر متعلّق بكلّ ذي ادراك، و الخلق متعلّق بكلّ ذي تسخير» ٥.

#### [۶/۶۷] قال: فكيف ساواها.

أقول: خبر عن قوله: «و كلّ أمر». و قوله: «و ما في المعلول» جملة حالية.

### [٩/٤٧] قال: أقْوَل.

أقول: أفعل التفضيل أمن القول، بمعنى الحمل و الصدق؛ أى صدق الجوهر على الأمور المفارقة من الجواهر القادسة و العقول المقدّسة أتم وأقوى في الجوهرية /PB47من صدقه على ما سواها الذي هو كظلّ لها.

و حاصل الجواب: أنّ تلك /MA42/ الجواهر العقلية نظراً الى ما عداها يجري مجرى الشرائط لا الفواعل، و ان كانت مصحّحةً للصدور، فلا يكون كظلّ لها، بل يكون جميع هذه

١ ـ الأعراف، ٥٤.

۲ - م: ش: نسبة.

۴ - في المصدر: يقيم.

٦ ـ ب: تفضيل

٣ ـ ب، م، ش: التوالي.

٥ ـ راجع: تسع رساش، السروزية، ص ٩٤.

العلل و المعلولات كأظلال للفاعل الحق المفيض تقرّرها و فعليتها و وجوداتها الانتزاعية التابعة له، فلا اشتراك بينه و بينها في الجوهرية لتقدّسه عنها، فلا يكون أقول و أقوى.

ثمّ ان ما فهمه من كون تلك الجواهر العقلية فواعل فحكمه بانحصار تقدّمها على ما عداها بالماهية ليس بسديد، بل يكون لها بوجوداتها الانتزاعية تقدّم على ما عداها بالطبع أيضاً.

### [۲۳/۶۷] قال: و فيما يلحق الماهية بذاتها.

أقول: كالامكان لكونه لا ضرورتى التقرّر و اللاتقرّر، و الوجود و اللاوجود، فانّه ثابت لذات الماهية في مرتبة ذاتها بحسبها، لا بمعنى أنّها تقتضي لا ضرورتها، بل بمعنى أنّها لا تقتضي ضرورتها، فهو في حيّز التقدّم بالماهية نظراً الى ما لها بالقياس الى الغير، كالوجوب بالغير. قال صاحب الشجرة الالهية فيها: «انّ الامكان سابق على الوجوب بالغير الذي هو بالحقيقة أثر الجاعل».

و بالجملة: أنّ الامكان الذاتي من المراتب السابقة فهو قبل مرتبة الوجود قبليةً بالذات في لحاظ العقل بحسب الماهية، و لكنّه غير منسلخ عن مقارنة الوجود و الوجوب بحسب نفس الأمر، لأنّه و ان كان سلباً بسيطاً لطرفي الذات الآانّه ليسيّة الذات المتقرّرة من حيث نفس الذات حين ما هي متقرّرة من تلقاء الجاعل، و لذلك كان بالقوّة أشبه منه بالعدم، و كان له تعلّق مّا بالجاعل من تلك الحيثية بالعرض.

#### [8/84] قال: باجماع العقلاء

أقول: يعني المشّائين و الاشراقيين، حيث انّهم ذهبوا قاطبةً الى نني التشكيك بالأولوية و الأقدمية في الذاتي على أن يكون بعض أفراده مصداق لحمله عليه بذاته دون بعض، و أن يكون بعض أفراده علّةً لاتّصاف بعض آخر به؛ و ذلك حيث انّه صادق عليها على سنّة واحدة من سبيل الوجوب، فلا علّة هنالك في ذلك الاتّصاف، بل اغّا النزاع بين

الفريقين في الأتميّة و الأنقصية و الأشدّية و الأضعفية و الأزيدية و اللاأزيدية الأولى، كما في الجوهر نظراً الى الأنواع الجوهرية، و الحيوانية نظراً الى أنـواعـها، و الانسانية نـظراً الى أفرادها، و الثالثة: المقدار نظراً الى أنواعها، سواء كان ذلك كمّاً متّصلاً أو منفصلاً.

و قال في كتاب المطارحات: «انّ المقدار التامّ و الناقص مازاد أحدهما على الآخر السلام المقدار، فانّه عرضي أيضاً لما يسقسمه، فالتفاوت في المقادير بنفس المقدار و ليس الزائد خارجاً عن المقدار؛ بل مازاد به هو كما ساوي به في الحقيقة، فليس الافتراق بين الخطّين المتفاوتين بالطول و القصر الابكالية الخطّ و نقصه، وكذا بين السواد التام و الناقص فانّها اشتركا في السوادية، و ما افترقا في أمر خارج عن السوادية في نفس السوادية، فالجامع من هذه الأشياء السوادية والنقص في نفس الماهية».

و قد أشار الأستاذ الى بطلان هذه الدعاوي و أدلّتها بقوله: «و لا جوهر أتم جوهرية من جوهر» الى آخره، على سبيل التمثيل من باب الاكتفاء بنفيه في الجوهر حيث يجري في غيره؛ فالتمامية و النقص في الهوية الفردية شدّة و ضعف في الكيف، و قلّة و كثرة في الكمّ المتصل، فتلك أنحاء مختلفة تستحق أسامي مختلفة. المنفصل، و زيادة و نقصان في الكمّ المتصل، فتلك أنحاء مختلفة تستحق أسامي مختلفة. ثمّ نقول مثلاً: أنّ المقدارين الزائد و الناقص ماهية المقدار فيهما على شاكلة واحدة، و

۱ ـ م: أشركا.

ليست طبيعة المقدارية في أحدهما أزيد، بل انهها في حدّ التعين الفردي اختلفا في التمادي على أبعاد محدودة الى حدود معينة، و ذلك أمر خارج عن طبيعة المقدارية ـ به هي مقدارية ـ عارض لها من جهة اختلاف استعدادات المنفعلة، و هو يستتبع كونَ الفردين في حدّ هويّتهما الفردية بحيث اذا اعتبرا مقيساً أحدهما الى الآخر كانت هناك زيادة بحسب الهوية الفردية العارضة اللطبيعة أخيراً بعد مرتبة الماهية المرسلة، لا بحسب نفس جوهر الطبيعة، فالخطّ الطويل و الخطّ القصير ان لوحظا من حيث طبيعة الخطّية \_أى البُعد الواحد \_كان كلّ منها طولاً حقيقياً يُضاهي الآخرَ في أنّه بُعد واحد، و لا يعقل بينهما في هذا الطباع تفاوت أصلاً و ان لوحظ أحدهما بقياسه الى الآخر كان الأزيد منهما طولاً اضافياً يفضل على الآخر بحسب خصوص الهوية الفردية، فالطول الحق ليس يـقبل الأزيد و الكثرة بلا اضافة هي العدد، و الكثرة الأنقص بل انّا الطول المضاف، / 1888 و كذلك الكثرة بلا اضافة هي العدد، و الكثير المضاف.

و طبيعة "السوادية أيضاً في السوادات الختلفة بالشدّة و الضعف على سبيل واحد، و الما ذلك الاختلاف بحسب خصوصيات أفراد الطبيعة، و من حيث الاضافة العارضة لا في جوهر الماهية و سنخ الحقيقة، فالسواد الحق لايقبل أشدّ و أضعف، بل الشيء الذي هو سواد بالقياس عند شيء هو البياض بالقياس الى آخر.

فقد بان أنّه كما لاكمّية أزيد في أنّها كمّية من كمّية و ان كانت كمّية أزيد من كمّية، فكذلك لاكثرة أكثر من كثرة و ان كانت كثرة أكثر من كثرة، و لاسواد أشدّ في فكذلك لاكثرة أكثر من كثرة من كثرة من كثرة من سواد و ان كان سواد أشدّ من سواد؛ و قس عليه أمر أعّية العقل من الهيولى، أنّه سواد من سواد و ان كان سواد أشدّ من الهيولى و ان كان بحسب هويّته الفردية أكمل / 140 من الهيولى و ان كان بحسب هويّته الفردية أكمل / 140 من الهيولى بحسب هويّته الفردية أكمل / 140 من الهيولى بحسب هويّته الفردية .

۲ ـکذا و في سائر موارده.

١ \_م: العارضية.

فلايكون جوهر أتم في أنه جوهر و ان كانت جوهرية أتم من جوهرية، و كذلك ليس اذاكان بعض الناس أفهم و بعضهم أبله، فقد قبلت القوّة النطقية زيادة و نقصاناً، بل و لا لو كان واحد من الناس لايفقه شيئاً البتة كالطفل، ففضله اهو أن له في جوهره القوّة التي اذا لم يصدّها صاد فعلت الأفاعيل النطقية وهي واحدة؛ و لكنّها يعرض لها تارة عوز الآلات القلبية و الدماغية مثلاً، و تارة معاسرتها و عصيانها، فيختلف ذلك بحسب أحوالها و طباعها، ثابت على شاكلته، كالنار تختلف أفعالها بحسب اختلاف المنفعلات و المادّة التي تفعل بها فيها. و ربّا تكون النفس الشخصية ناقصة في جوهرها الشخصي المنفعلات الستعداد المادة التي يستحقّها، فليس الذهن و لا الحدس و لا شيء من مضاهيات ذلك فصل يقوّم الانسان المرسل بما هو انسان، بل هي عوارض و خواص لسنخ الماهية المرسلة، و الكال و النقص فيها من جهة الاستعداد المتولّد من استعداد بن: استعداد الفاعل و استعداد المنفعل. فأمّا الذي للفاعل نفسه فغير مختلف.

و من تضاعيف البيان قد بان سرّ ما ذكره الأُستاذ المصنّف \_قـدّس سرّه في سماء فتوحه \_ بقوله: «فانّما انبعاثه من عدم التفطّن للفرقان البيّن الجوهر و الجوهرية و أيضاً بين الأثمّية»، الى آخره.

## [۱۶/۶۸] قال: و شریکنا فی باریرمیناس۳.

أقول: الذي يلوح ممّا ذكره الشيخ هنالك من الفرق بين الجوهرية و التجوهر، هو أنّ التجوهر عبارة عن صيرورة الجوهر، لا عن صيرورة الشيء جوهراً بعد أن لم يكن جوهراً، التجوهر عبارة عن صيرورة الحقيقة الشيء و ماهيته لا في موضوع، فالعقل يحكم بأولوية التجوهر للعقل من تجوهر النفس اذاكان التجوهر هو التحصّل و الوجود، فيرجع التشكيك

١ ـ م: ففصله.

٢ ـ م: التشخّص.

۴ ـ كذا.

فيه الى التشكيك في الوجود بخلاف الجوهر، فالعقل أولى في التجوهر ـلا في الجوهرية ـمن النفس في التجوهر لا في الجوهرية.

وأمّا اذاكان تجوهر الشيء عبارة عن قول الجوهر عليه فيما سلف لاحدوث الجوهر له في اسلف فلا تشكيك فيه أيضاً، كما يظهر من الشيخ حيث قال في فصل تعريف حال المصدر و تعلَّق الكلمة المحصَّلة و غير المحصَّلة بهذه العبارة: «و الأكثر في لغة العرب هو أنَّه حيث يكون للمصدر لفظ خاصٌ، فانّه تكون الكلمة دالةً على وجود معنى لفظ ذلك المصدر لموضوع مّا في زمان معلوم و ان كان قد يتضمّن ذلك معنى الاسمَ المطلقَ، أيضاً مثل قولهم: أبيض بَيِّض من الابيضاض، فانَّه قد يدلُّ على الابيضاض الدالُّ على البياض، فانَّ المعاني التي تدلّ عليها الكلمة فانّها لغيرها في ظاهر لغة العرب معاني المصادر وكذلك المعنى الذي يدلُّ عليه الاسم المشتقُّ هو معنى المصدر، و معاني المصادر كــلُّها في لغــتهم أعراض؛ لأنَّها نسب عارضة في الجواهر الى أمور تحدث لها، فليس شيء من المصادر يقال على الجواهر، بل يؤخذ في الجواهر، فتكون لغة العرب /MB43/ لاتستعمل كليات تدلُّ على معنى يقال على الجواهر دلالة أوّلي، فأمّا دلالةً ثانيةً فقد يكون، كما اذا قلنا حمّ فلان اذا صار ذا حيوة، بل تجوهر فلانٍ أي صار جوهراً من الجواهر و ان كانت دلالته الأوّلي أنّما هي على معني التجوهر لا على معنى الجوهر.

و التجوهر كون ما لا جوهر جوهراً، فان الجوهر مدلول عليه في التجوهر لا محالة دلالةً ثانيةً، و لغة العرب ليس تدل فيها بالكلمات على مجرد اتصاف زيد مثلاً في هذا الموضع بأنّه كان جوهراً حتى يدل على كون الجوهر مقولاً عليه فيا سلف ذكره، حتى يكون قولهم تجوهر أنّه كان الجوهر محمولاً عليه فيا سلف، بل معني أنّه تجوهر عندهم هو أنّ الجوهر المقول عليه حدث له فيا سلف، فليس يدل على قوله عليه بل على حدوثه فيه، فيدل عليه من حيث هو حادث حدوث أمر موضوع له في وجوده له، فلغة العرب تضايقه في هذا

١ ـ يمكن أن يقرأ في م: معافي.

الباب. و لايمتنع أن تكون في بعض اللغات كلمات لاتضايق في ذلك بل تقتصر دلالتها على المبلغ المذكور الذي لايشير على الحدوث، حتى يكون معنى نظير تجوهر فيها اهو أنّ الجوهر مقول على زيد فيا سلف، لا على أنّ حدوث الجوهرية موجود لزيد فيا سلف من غير التفاوت الى الحمل بِعَلىٰ البتة»، انتهى /PB49/

و من الظاهر أنّ المراد من الحدوث هو الحدوث الزماني و لا سيّا في لغة العرب و ما يقصدونه في أمثال أخذ الجوهر في التجوهر الذي فيا وقع عن الشيخ هيهنا و في الاشارات في فصل تجوهر الأجسام و في الهيات كتابه الشفاء في بحث اثبات التلازم بين الصورة و الهيولى على ما قال: «فهو اذن متقدّم بالذات على المحسوسات، و ليس الشكل كذلك، فانّ الشكل عارض لازم للهادّة بعد تجوهرها جسماً متناهياً» انتهى؛ أى بعد صيرورتها جسماً متناهياً عارض لازم للهادّة بعد تجوهرها جساماً متناهياً انتهى؛ أى بعد صيرورتها بعد ما لم يكن و تجوهر الأجسام \_أى صيرورتها جواهر \_ لا حدوث الجوهرية لها بعد ما لم يكن جواهر، على ما ظنّه خاتم المحصّلين في شرحه للاشارات على ما قال: «انّ الجوهر يطلق تارةً على الموجود لا في موضوع، و تارةً على حقيقة الشيء و ذاته، و التجوهر على الأوّل على الموجود الشيء جوهراً و على الآخر تحقّقه حقيقة لنهي، و لا يصحّ عمل التجوهر على الأوّل، و صيرورة الشيء جوهراً وعلى الآخر تحقّقه حقيقة لنهي.

و هذاكما ترى أنّه لا معني التجوهر على الأوّل الآكون الجوهر مقولاً عليه أوّلاً، لا أنّه يحدث له الجوهرية بعد ما لم يكن له جوهرية كما قرّرنا [ه].

ثمّ انّ الجوهرية المطلقة كما لا تشكيك فيها كذلك ليس في التجوهر المطلق كذلك، نعم لو اعتبر في تجوهر الشيء تحصّله و وجوده لكان الأمر كذلك، و قد اعترف الأستاذ المصنّف \_طاب ثراه \_ بعدم جريان التشكيك فيه أيضاً بقوله العزيز: «و جوهريته هليته المركبة المستغنية عن العلّة »، الى آخره، حيث انّ مفاده و مغزاه هو قول الجوهر و حمله على

۱ ـ ب: فيهما.

۲ ـ م: حقيقته.

الجواهر و علّل ذلك بقوله: «لكون ثبوت الذاتي لما هـو ذاتي له غـير مستند الى عـلّة اصلاً».//MA44/

فان قلت: اذا كان تجوهر الشيء عبارةً عن صدق الجوهر و حمله عليه، و من البيّن الظاهر أنّه يصدق على العقل مثلاً قبل صدقه على النفس، لتأخّرها عنه من حيث كونها معلولةً له.

قلت: انّ هذه الأقدمية ليست تورث التشكيك، حيث انّ المعتبر فيه كون صدق ما يقال على التشكيك على المتأخّر من تلقاء صدقه على المتقدّم، و الجوهر لمّا كان ذاتياً لهما جميعاً فيكون واجب الثبوت لهما، فلا سبيل لعلّية صدقه على العقل لصدقه على النفس، بل صدقه عليها بذاتيها من دون علّة و علية مطلقاً على ما اعترف به المشّاؤون و الاشراقيون، على ما نبّه عليه الأستاذ \_قدّس سرّه \_ بقوله: «باجماع العقلاء»؛ و ذلك بخلاف ما عليه أمر التجوهر اذاكان بمعنى تحصّل الجوهر و وجوده، /PA50/على ما نبّه عليه الأستاذ بقوله: «في التجوهر و الوجود» حيث انّه لايكون ذاتياً لهما، فيجري التشكيك فيه بهذا الاعتبار على ما قال: «بل انَّما الجوهر الأولىٰ أولىٰ» الى آخره. و ذلك حيث يرجع ذلك الى كون وجود العقل و تحصّل جوهره علّةً لوجـود النـفس و تحـصّل جـوهرها، فاتّصافها به من تلقاء اتّصافه به، فيصدق عليه أنّه يصدق على المتقدّم و لايصدق على المتأخّر، و لا يصدق على المتأخّر الله و يصدق على المتقدّم، فيكون صدقه عليها على التشكيك، و تمام تفصيله في كتابنا العروة الوثقي و هو شرحنا على الهيات كتاب الشفاء و غيرها.

### [١١/٤٩] قال: حملاً بالذات.

أقول: لا خفاء في أنّ الحمل حملان: أحدهما بالذات، و ثانيهما: بالعرض. فالأوّل: حمل ذاتيات الشيء عليه، سواء كان ذلك بحسب المائية أو الأيّيّة. و الثاني: ما لايكون

كذلك، بل يكون مبدأ الحمول خارجاً عن ذات الموضوع قائماً به، كالأسود و الأبيض و الكاتب و الضاحك لخروج مباديها الاشتقاقية عن موضوعاتها.

### [١۶/۶۹] قال: مطلقاً.

**أقو**ل: سواء كان في الحقائق الجوهرية أو العرضية.

#### [۲۰/۶۹] قال: و هو فصل الانسان ...

أقول: بل انه بازاء فصله الذي عبّر عنه به، و هذا من رسومه لا من حدوده، و حقيقته هي النفس النطقية التي هي الجوهر الجرّد المأخوذ بلا شرط شيء، و هو جوهر كنفسه المأخوذ بشرط لا شيء؛ أى النفس الناطقة. و لايلزم من ذلك تبدّل حقيقته بأخذه بلا شرط شيء حتى يلزم تبدّل الشيء حقيقة بمجرّد أخذه باعتبارٍ مّا، و هو لا بشرط شيء حتى يقال انّ الاعتبار لايصح أن يكون ميلاً لذات الشيء عن حقيقته و مائيته و هو غير مفهوم الناطق الذي هو المشتق الذي لايدخل تحت مقولة الجوهر، و قس عليه أمر سائر الفصول.

قال الرئيس في التعليقات: «تعليق: الفصل المقوّم للنوع لايعرف و لايدرك علمه و معرفته، و الأشياء التي يؤتى بها على أنّها فصول فانّها تدلّ على الفصول و هي الوازم لها، و ذلك كالناطق فانّه شيء يدلّ على الفصل المقوّم للانسان و هو معني أوجب له أن يكون ناطقاً، و التحديد بمثل هذه الأشياء يكون رسوماً لا حدوداً حقيقية م، و كذلك ما يتميّز به الأشخاص و ما يتميّز به الأمزجة»، انتهى كلامه بمقالته، و هو يدلّ على المدّعيٰ.

٢ ـ م: ـ ميلاً.

۴ ـ م: هو.

١ - م: و.

٣ ـ م: مائية. ٥ ـ ب: حقيقة.

قال خاتم الحصلين: «انّ الجنس هو المبهم، و الفصل هو الحصل لذنك المبهم الذي المبهم الذي المبهم الذي المبهم الذي المبهم الذي المبهم الوجود. المبهم الاحتمل وقوع الجنس على أشياء //MB44 مختلفة لايكون محصل الوجود و المراد بكون الفصل مقوّماً للنوع هو هذا التحصيل لا العلية بمعنى المتعارف، فان الجنس يحمل على الفصل، وكلاهما المجملان على النوع، و لا يحمل معلول على علّة، و لا المعلول و العلّة على المركّب منهما»، انتهى.

و الذي يشيّد الركانَ ما ذكرناه بحيث يضمحل غواسق شكوك ما ذكره الرئيس هنالك بقوله: «تعليق: البسائط لا فصل لها، فلا فصل للون و لا لغيره من الكيفيات و لا لغيره من البسائط، و انّما الفصل للمركّبات، و انّما يحاذي بالفصل الصورة، كما يحاذي بالجنس المادّة، و الناطق ليس هو فصل الانسان، بل لازم من لوازم الفصل، و هو النفس الانسانية مثلاً»، انتهى. و نظائره كثيرة في التعليقات و في الشفاء على ما تصدّينا لكشفه في شرحنا عليه.

و بالجملة: أنّه بما قرّرنا [ه] لاح و ظهر أنّ الفصل يصحّ أن يكون محمولاً على النوع من طريق ما هو، كما في الانسان مثلاً و ان لم يكن مقولاً في جواب ما هو، حيث انّ المراد منه ما يعبّر عنه بالناطق المشتق الذي لا تأصّل له و ليس جوهراً و لا عرضاً، لا هذا المفهوم المعبّر به؛ لأنّه بازاء ذلك الفصل و بحذائه. فالمتأصّل هو المعبّر عنه، و الغير المتأصّل هو المعبّر به، و هذا غير داخل في قوام النوع و لا يفيد أييته، و ذاك داخل فيه و يفيد أييته و يتحد معه بالذات.

و من هيهنا قال الشيخ في المقالة الثانية من منطق الشفاء: «لقائل أن يـقول: انّكـم قدأطلقتم القول في عدّة مواضع بأنّ الفصل أيضاً قد يقال من طريق ما هو و خصوصاً في البرهان. فنقول: انّه فرق بين قولنا: «انّ الشيء مقول في جواب ما هو»، و بين قولنا: «انّه

۲ ـ ب: يشدّ.

۱ ـ م: هما. ۲ ـ أي: العروة الوثقي.

٣ ـ م: + و.

مقول في طريق ما هو»، كما أنّه فرق بين قولنا: «الماهية» و بين قولنا: «الداخل في الماهية»؛ فالمقول في طريق ما هو هو كلّ ما يدخل في الماهية و يكون في ذلك الطريق و ان لم يكن وحده دالاً على الماهية، و المقول في جواب ما هو: هو الذي وحده يكون جواباً اذا سئل عمّا هو فالفصل يدخل في الماهية و يكون مقولاً من طريق ما هو؛ اذ هو جزء الشيء الذي يكون جواباً من ما هو، لكن ليس هو وحده مقولاً في جواب ما هو»، انتهى.

و هذا ناظر الى الفصل الحقيق الذي هو النفس الناطقة المأخوذة بلا شرط شيء و هو الفه المجتمع المج

فان أزعجك سرّك أنّ الأستاذ المصنّف قلاس سرّه قد حكم بأنّ المفهوم المنطق الذي هو المشتقّ المعبّر به يفيد أنيّة الماهية مع قطع النظر عمّا هو المعبّر عنه به، وكذا سائر ما حكم اليه بأنّه في طريق ما هو.

قلت: ليس الأمر كذلك، بل أراد به المعبّر عنه بهذا المفهوم، و هو الفصل الحقيقي على ما حكم به في كتابه التقديسات بقوله السداد /MA45؛ «مَفْحَص، لاتَنْخَبِئَنَّ عن فطانتك! أنّ جوهريات الماهيات الجوازية، و كذلك عرضياتها المقابلة للجوهريات ليست هي المفهومات المعبّر بها عنها، فانّ المعبّر به خاصّة و لازم لما يعبّر عنه على الاطلاق، و انما المحكوم عليه بأنّه جوهري أو عرضي هو المعبّر عنه الذي هو بذاته مبدأ لزوم ذلك اللازم و خاصيّته، و الاختلاف بالجوهرية و العرضية في أولات العنوانات في حدد ذاتها لا في مفهومات العنوانات أنفسها. أليس ممّا قد بان لك في الفلسفة التي فوق الطبيعة أنّ الفصول

١ \_ الحمعة، ٢.

٢ ـ م: ايّية.

المقوّمة للأنواع مطلقاً، و الأجناس العالية التي لا جنس فوقها، اذ هي بسائط في ذواتها. و عند العقل أيضاً لا يمكن تعريفها و تحديدها، و الأشياء التي تؤتى بها على أنّها في صول و أجناس فانّا هي تدلّ عليها، و هي لوازم و عنوانات لها، بل انّ رهطاً من شركائنا الرؤساء السلّاف ربّها تسمعهم يقولون: ليس في قدرة البشر الوقوف على حقائق الأشياء، و لا سيّا البسائط أى الخواص الأوّلية الذاتية المقامة مقام الجوهريات الا من سبيل اللوازم، و نحن لا نعرف حقيقة الحيوان مثلاً، و انمّا نعرف شيئاً له خاصية الادراك و الفعل، و المدرك الفعّال ليس هو حقيقة الحيوان بل هو خاصة الولام، و الفصل الحقيقي له لسنا ندركه، و كذلك لا نعرف شيئاً له هذه الخواص و هي الطول و العرض و العمق.

و الذي يقضي به الفحص البالغ أنّه ربّا تنطبع في العقل حقيقة كجنس مقولة الجوهر و اذ هي بسيطة لا يحلّلها العقل الى جنس و فصل فليس للعقل أن يعرفها و يعبّر عنها بصرف كنهها، فيدرك منها خاصية أوّلية تلزمها بنفس ذاتها، //1851 و ما هي أنّها ماهية منعوتية حقها أنّها اذا وجدت في الخارج كانت لا في موضوع، فيعبّر عنها بتلك الخاصّة ف، و يجعلها عنوان نفس الحقيقة، ففهوم العنوان و ان كان عرضياً لازماً الا أنّ ذا العنوان و المعبّر عنه هو نفس جوهر الحقيقة، و فصول الأنواع بأسرها على هذه المشاكلة، فالفصل المقوّم للانسان مثلاً يدرك و يعبّر عنه بالناطق، أي مستحق ادراك الكلّيات و مبدئه، لانّه يدلّ على الفصل المقوّم، و هو المعنى الذي أوجب للنوع أن يكون ناطقاً، فاذن التحديد بمثل هذه الأشياء يكون رسوماً أقيمت مقامَ الحدود على التوسّع لا حدوداً حقيقية، و ليس يتصوّر في الفصول و الأجناس البسيطة الا مثل هذا التحديد الذي هو على سبيل التوسّع و التجوّز».

۲ \_ م: بسيط.

۴ ـ ب: ـ ما.

۱ ـ م: خاصية،

۳ ـ م: فندرك.

٥ ـ ب: الخاصية.

### [۷۰/۷۰] قال: بعد أحدية.

أقول: انّما قيّده بقوله: «بعد أحدية جنسية» لخروج النوع المفرد و المركّب من أمرين متساويين لو كان ا؛ لأنّه لايدخل تحت مقولة مطلقاً، كها بيّن في موضعه.

## [١٩/٧٠] قال: كما الزوجية للأربعة.

ثم قال: «فاذن قد امتنع بالنظر الى هذا الوجود بعينه الا أن يكون بعد العدم، فكان هذا الوصف له بنفسه لا بعلّة، و المّا من تلقاء العلّة بنفسه لا ثبوت هذه الوصف له .».

ثمّ قال: «و هذا الأصل مستغرق الشمول لأنحاء الحدوث الزماني و الدهري و الذاتي جميعاً، و الغاغة من الجماهير يخالفون أبناء الحقيقة و يسندون الاتّصاف بوصف الحدوث أيضاً الى عنّة الذات المحدثة لا الى اقتضاء نفس الذات»، انتهى.

قال الرئيس في الاشارات في النمط الخامس: «انّ وجود المحدث بــالفاعل وكــونه مسبوقاً بالعدم ليس بفعل الفاعل بل لذاته». انتهى.

و الذي يظهر من هذا و ممّا ذكره في فصل في أقسام العلل و أحوالهما مـن المـقالة السادسة من كتاب الهيات الشفاء: انّ الحادث بما هو حادث لا يعطي وجوداً آخر زائداً على

١ ـ م: كارد،

وجوده في حدّه الذي /PA52/ يكون فيه، و عدمه السابق بعدم علّته، فلايفتقر الحادث من حدوثه الى العلّة مطلقاً. و التعبير عن الحدوث بكون الوجود بعد العدم لا يعطي كوناً آخر تابعاً لوجوده، فقد استغنى عن العلّة مطلقاً، فضلاً عن العلّة المحدثة. و ذلك حيث قال هنالك: «لا يكنك أن تقول انّ شيئاً جعل وجود الشيء بحيث يكون بعد أن لم يكن، فهذا غير مقدور عليه، بل بعض ما هو موجود واجب ضرورة أن لا يكون بعد عدم، و بعضه واجب ضرورة أن يكون بعد عدم، فأمّا الوجود من حيث هو وجود هذه الماهية، فيجوز أن يكون عن علّة. و أمّا صفة هذا الوجود و هي أنّه بعد ما لم يكن - فلا يجوز أن تكون عن علّة ، و أمّا صفة هذا الوجود و هي أنّه بعد ما لم يكن - فلا يجوز أن تكون عن علّة » ا، انتهى .

و من الظاهر من تنكير قوله: «عن علّة» ننى مطلق العلّة، سواء كانت تلك هي المحدثة أو نفس ذات الحادث، سيّا ذكر متصلاً بما نقلنا عنه بقوله: «فالشيء من حيث وجوده حادث، أي من حيث انّ الوجود الذي له موصوف بأنّه بعد العدم لا علّة له بالحقيقة، بل العلّة له من حيث للماهية ٢ وجود "» ٢، انتهى. وهو صريح في أن لا علّة للحدوث بالحقيقة، فلو قيل لكان بالجاز. و أمثال هذا الكلام قد وقع عنه سابقاً و لاحقاً و لا نطوّل الكلام بذكره.

و من هيهنا لاح حال ما حصّله خاتم المحصّلين في شرحه للاشارات بقوله: «انّ العلّة المحدثة \_و هي العلّة للوجود \_علّة لهذه الصفة أى كونه بعد العدم». و مثله وقع عنه في أواخر النمط الخامس. و قد أشبعنا القول في هذا المرام في شرحنا على الهيات كتاب الشفاء و كحل الأبصار على الاشارات.

[۲۱/۷۰] قال: كما يتمجمج به ٥ رهط ...

أقول: يريد به الفاضل الدواني حيث ذهب الى أنّ لوازم الماهية مستندة اليها

٢ \_ م: لماهية. ب: لماهيته.

٤ \_ المصدر السابق، ص ٢٦٣.

١ ـ الشفاء، الهيات، ص ٢٦٢.

٣ ـ م، ب: وجوده،

٥ ـ ب: ـ به.

بمدخلية مطلق الوجود من دون خصوصية الوجود العيني أو الذهني، و الحق أن مدخلية الوجود كمدخلية خصوصية أحدهما، فلا مدخل للوجود المطلق في ذلك؛ بـل الماهية المتقرّرة بما هي متقرّرة مقتضية للوازمها //MA46 من دون أن يكون لوجودها مدخل في ذلك مطلقاً.

#### [۱۹/۷۱] قال: ماهية الشيء ...

أقول: فيه اشعار بأنّ لازم الماهية مستند اليها من دون مدخلية للـوجود فـيها مطلقاً.

#### [۱۰/۷۲] قال: على معان ثلاثة.

أقول: أحدها: الموصوفية و ان كان ذلك المقبول في موصوفه بحسبه، فيكون هنا لك فيه و عنه واحداً، و ذلك كاتّصاف الأربعة بالزوجية.

و ثانيها: الانفعال الذاتي، و ذلك اذاكان المقبول في موصوفه بحسب غيره، كالصور القائمة بالعقول المقدّسة و الجواهر المطهّرة من جهة استنادها الى الباري \_الحقّ سبحانه القائمة بالعقول المقدّسة و الجواهر المطهّرة من جهة استنادها الى الباري \_الحقّ سبحانه القائمة بالعقول المقدّسة و الجواهر المطهّرة من جهة استنادها الى الباري \_الحق سبحانه و تأثير و تعالى \_ففيها لا عنها، بل فيها من غيرها، /PB52 فهنالك جهتان: قبول و انفعال، و تأثير و فعل.

و ثالثها: الانفعال الزماني، فهو انتفاء المقبول عن قابله زماناً، ثمّ تحليته به ثانياً، فهو القبول بحسب الامكان و القوّة الاستعدادية.

و من البيّن أنّ هذا الفعل و القبول لايجتمعان في أمر واحد على أن يكون فاعلاً لما يقبله لاجتماع الامكان الاستعدادي و القوّة الاستعدادية و الوجوب بالنظر اليـــه، و هــــا

٣ ـ ب: فهناك.

١ ـ ب، م: مستندة.

۲ ـ ب، م: ـ سبحانه.

متنافيان لا يجتمعان في أمر بسيط، و ذلك بخلاف ما عليه أمر المركّب فانّه يصح اجتاعها فيه باعتبار جزئيه، اللّ أنّ الانسان يفعل بالنفس و ينفعل بالبدن، فالقابل للصفات البدنية قبولاً زمانياً هو البدن، و الفاعل فيها هو النفس. و أمّا القبول بالمعني الأوّل -أى الموصوفية - لا تغاير بالاعتبار فعليته، على مانبّه عليه الاستاذ بقوله: «عنه و فيه واحد».

قال الشيخ في التعليقات !: «ان هذه الوجودات المن لوازم ذاته، و لوازمه فيه بمعنى الشيخ في التعليقات !: «ان هذه الوجودات المن يعتبر على وجهين، أحدهما: انها تصدر عنه لا عن غيره، بل فيه من حيث يصدر عنه»، انتهى.

ثم ان فيه عن غيره، قسمان:

أحدهما: أن يكون فيه عن غيره بعد أن لم يكن.

و ثانيهها: ما لايكون كذلك، بل يكون عن غيره فيه أبداً و أزلاً ان كان أزلياً على ما فصّله الشيخ في بعض مراسلاته الى بهمنيار.

و ذلك حيث قال: «يقال هل يخلو العقل الفعّال من أن ينفعل عن ذاته حتى يدرك المعقولات، فيكون من يفعل ينفعل، حين الانفعال يقال بوجه مرسل على كلّ خروج من القوّة الى الفعل. ويقال على وجه أخصّ من ذلك مثل أن يكون خروجاً زمانياً، مثل أن يكون على سبيل الانتقاص ليس على سبيل الاستكمال. وكلّ ذلك يشترك في أنّه خروج من قوّة الى فعل، وحيث لا يوجد معني ما بالقوّة فلا وجه للانفعال بوجه، ولوكانت نفوسنا متصوّرة للمعقولات لا على سبيل استيناف تصوّر بعد عدمه لما كانت يقال انها منفعلة، على أنّها الآن أيضاً ينفي عنها الاسم على سبيل معني الخاصّ دون العام»، انتهى.

بما تلخيصه و شرحه: أنّ معني ما وقع عنه بقوله: «يعقلها» ليس العقل العامّى الذي بعد أن لم يعقل، بل معني وجود لازم كما يعلم. و هذا جواب من يسأل من أنّه كيف يكون

٢ ـ م: الموجودات.

١ ـ ش: التعليمات.

۴\_م: حينثذ.

الشيء فاعلاً و قابلاً لما يعقله؟ و شرحه: أنّه أنّما يمتنع أن يكون فاعلاً و منفعلاً عن ذلك الفعل ان كان /MB46/ زمانياً، فانّ مثل هذا يكون فيه بالقوّة، فيخرج عن ذاته الى الفعل، و هذا محال؛ فاذا كان على الوجه المذكور غير زماني فانّه لايلزم المحال.

فاذا تقرّر هذا /PA53/فنقول: ان الانفعال الذاتي لما للشيء يستلزم امكانه الذاتي كها في العقول الطاهرة و الجواهر المقدّسة القاهرة القابلة للصور العلمية عن الباري الحقّ تعالى قبولاً و انفعالاً ذاتياً لا زمانياً و لا دهرياً. و أمّا الانفعال الزماني لما للشيء فيستلزم اكونه هيولانياً، إمّا في ذاته فكالأجسام و صورها و امّا ما يتعلّق به فكالنفوس المتعلّقة بها و ذلك بخلاف ما اذا كان القابل يقبل الصور القائمة به من ذاته، فانّه لا يستلزم شيئاً منها الم و ذلك لأنّ عنه و فيه واحد، كها في الأوّل نظراً الى لوازم ذاته من الصور لو قلنا بها على ما عليه مسير الشيخ و ان لم يرض المصنّف، فلذا ترك ما قاله الشيخ في التعليقات على ما عليه مسير الشيخ و ان لم يرض المصنّف، فلذا ترك ما قاله الشيخ في التعليقات على ما نقلنا [ه].

#### [١١/٧٢] قال: لا القابلية.

أقول: حيث أنّ القبول بهذا المعنى يرجع الى الفعل على ما فصّلنا ذلك في الحاشية ليس مقابلاً له.

## [١/٧٣] قال: أصحاب الخلأ.

أقول: من الحكماء و بالجملة أنّ القائلين بأنّ المكان هو البُعد فقد ذهب بعض منهم الى أنّ هذا البعد قد يكون ممتلياً و قد يكون خالياً، و هم أصحاب الخلأ من الحكماء و كثير من المتكلّمين.

١ ـ ش: فيلزم.

ثمّ لايخنى أنّ ما عليه بعض الحكماء من البُعد المجرّد الموجود لم يظهر أنّهم ذهبوا الى اتّحاده مع البعد المادّي الذي هو الصورة الجسمية نوعاً، بل الظاهر انّهم حكموا بأنّه مغاير له نوعاً فلهذا ا ترى الشيخ في طبيعيات كتابيه الشفاء و النجاة أنّه تصدّي لبطلانه بوجوه تدور رحاها على استحالة اختلاف طبيعة واحدة نوعية في التجرّد و عدمه، كما ظنّه هذا الرجل.

قال في النبحاة: «انّ امتناع تداخل بعدي جسمين مادّيين أمر مشاهد لايمكن انكاره، امّا لكونها مادّيين أو لكونها بعدين أو لكون المادّة ممتنعة التداخل في المقدار أو لكونها معاً.

و الأوّل باطل، اذ من البيّن أنّ المادّة ما لم يتحيّز ليس لها أن يوصف بالتداخل و مقابله، اذ لا معني للتداخل الآكون الشيئين المتحيّزين بوجه اذا أخذ من أحدهما شيءكان معه ما يساويه من الآخر معيةً وضعيةً لا يمكن أن يشار الى أحدهما و لا أن يشار الى الآخر، فيكون مقابل هذا أن يكون ذات هذا متميّزة عن ذات الآخر مبائناً له في الوضع، و هي اذا تحيّزت فامّا أن لا يكون لها مقدار أم لا، فان كان الأوّل كان تلاقي المادّتين ملزوم تداخلها، اذ ليس لهما مقدار ليمكن أن يقال انّ أحدهما يلاقي الآخر الآبالتمام، /8539/و ان كان الثاني كان كلّ واحد ذا مادّة و قد تقدّم أنهما ممتنعاً التداخل، و ان كان الثالث لزم أن لا يفارق المادّة، و هو باطل قطعاً فتعيّن الثاني أو الرابع؛ و الكلّ يوجب أن يكون التداخل للبُعدين، اذ قد عرفت أنّ الهيولي ليس فيها ممانعة، فالبعدان سواء كانا مادّيين أو مجرّدين أو محرّدين أو مدرّدين أ

و فيها أيضاً: «انّ المكان ان كان هو البُعد فبُعديته و انقسامه في الجهات، امّا أن يكون لذاته أو لشيء حلّ / MA47/ الخلأ فيه، و التالى بأقسامه باطل، فكذا مقدّمه. أمّا الملازمة فهي ظاهرة.

١ ـ م: فلذا.

و أمّا بطلان القسم الأوّل من التالي، فلأنّه حينئذ امّا أن يكون متّصلاً بذاته أم لا، و الثاني باطل و الآلكان تقديره و انقسامه بغيره و المفروض خلافه، هذا خلف. فيكون متّصلاً بذاته يمكن أن ينفصل، و كلّماكان اكذلك وجب أن يكون له مادّة، فالبُعد المفروض مجرّداً عن المادّة كان له مادّة، هذا خلف.

و أمّا الثاني: فلاستلزامه أن يكون الخلأ جزء الملأ؛ اذ هو مع ما حلّ فيه من البُـعد موجود له مادّة، فيكون الملأ جزء الخلأ.

و أمّا الثالث: فلاستلزامه أن يكون هو ٢ ذامقدار غير الخلأ، و كلّما كان كذلك فهو ملأ، فذلك الشيء ملأ، فيكون الخلأ في ملأ، و المفروض خلافه، هذا خلف.

و أيضاً المكان ان كان هو البُعد فهو امّا أن يكون متناهياً أم لا، و الأوّل باطل، و الآلكان حدّ و نهاية لا يمكن أن يعرض له الآالمادّة، و المفروض أن ليس له المادّة. و كذا الثاني ببراهين دالّة على تناهي الأبعاد "، فكذا ما هو ملزوم واحد منهها.» و في الشفاء أيضاً غيره من الأدلّة و لم يتصدّ لابطاله ببنائه "على ما ظنّه ذلك الرجل.

و أيضاً انّ امتناع تكثّر <sup>ه</sup> طبيعة واحدة نوعية لا ابتناء له على ذلك، بل انّما ملاك امتناعه أنّ تكثرها امّا أن يكون بماهيتها أو بلازمها أو بعوارضها؛ و الكلّ باطل.

أمّا الأوّلان: فلاتّحادها و لازمها.

و أمّا الثالث: فلأنّ كثرة العوارض لاتمكن الّا بتكثّر المادّة أو تكثّر استعدادها، ضرورة أنّ العوارض للماهية النوعية في سنخ ذاتها بما هي هي لا تسوجب تكبثّرها، بسل لايمكن أن يكون متكثّرة؛ لأنّ سبب تكثّرها منتفٍ هنالك لفرض اتحاد الماهية النوعية. ولعلّ الاُستاذ المصنّف التفت الى ما ذكرنا [ه]، لأنّ غرضه /PA54/ أنّه على تقدير صحّة ما

١ ـ م: هو. ٢ ـ م: \_ هو.

٣ ـ ب: الايعاد. ٣

٥ ـ م: ـ تكثر.

ذكره هذا الرجل لايتأتي انتقاضه بالوجود، فليتدبّرا

و أيضاً فيا وقع آعنه \_طاب ثراه \_بقوله: «هذا تشكيكه الالزامي» اشارة الى أنّ هؤلآء الاشراقيين لو ذهبوا الى الوحدة النوعية للبعد بين الجرّد و المادّي، فابطاله الزامي لا برهاني بما ذكره هذا الرجل، و نقله فلا جدوى له. فلذا ترى الشيخ في النجاة و الشفاء قد تصدّى لابطاله لوجوه برهانية لاجدلية، لخروجها عن الحكمة الحقّة. فهذا البضاً تعريض و بحث على هذا الرجل بأنّ ما أورد من الشكّ في الوجود مبناه على مسالك جدلية و سبل غير برهانية، فلا جدوى له أيضاً من هذه الجهة، و مع قطع النظر عن تشكيكه الالزامي فلا انتقاض هنالك أيضاً؛ لأنّ الوجود ليس حقيقة نوعية، بل معني مصدريّاً منتزعاً عن الذوات و الماهية.

ثمّ انّ ما ذكره ذلك الرجل من أصحاب الخلاء فهو مبنيّ على أنّهم يطلقون الخلأعلى الفراغ مطلقاً، سواء كان بُعداً مجرّداً موجوداً أو لم يكن؛ أمّا كونه ممتلياً أو لم يكن فهو /MB47 أمر آخر.

و يؤيّد ما قلناه ما نقلنا عن الشيخ في النجاة بقوله: «أو لشيء حلّ الخلأ فيه»، لأنّه يشعر باطلاقهم الخلأ على البُعد الموجود المجرّد، فلا ايرادَ على هذا الرجل من حيث اطلاق أصحاب الخلأ على الذاهبين اليه، فتدبّر فيه!

## [٧/٧۴] قال: و مطابق انتزاعه ...

أفيد: تلخيص حلّ الشكّ أنّه: ان ريم بالوجود نفس هذا المفهوم المصدري، اختير أنّه مطلقاً معناه مصدرية غير معقولة الآبالاضافة الى موضوع ينتزع هي منه و يتخصّص بالاضافه اليه، فهذه الطبيعة المصدرية مقتضاها غير مختلف، و لايصحّ أن يكون هي عين شيء من الحقائق و الماهيات المتأصّلة أصلاً، كما سائر المفهومات المصدرية.

٢ \_ م: فبهذا.

و ان ریم به ما هو مطابقه و ملاکه و معیاره و مناطه و مصحّح انتزاعه و میزان صدق حمل المشتق منه بالنسبة الى أيّ موضوع و موجود كان، اختير أنّه مطلقاً حقيقة الوجود المتقرّر بنفسه القائم بذاته الغني عن الماهية و ان هو الآالوجود الحقّ في حاقّ الأعيان بنفسه، فالماهيات الممكنة المنتزع منها الوجود بأسرها ملغاة الاعتبار بحسب أنفسها في ملاك صحّة انتزاع الوجود منها رأساً، و أنّما الملاك و المناط و المطابق و المعيار و المصحّح بالذات على الحقيقة مجرّد الحيثية التعليلية التي هي ارتباطها /PB54/ بالوجود الحقّ القائم بذاته لا بماهيته وراء نفسه و استنادها اليه، فكما الانسانية المصدرية منتزعة من زيد و عمرو و خالد و سائر مشاركاته النوعية مثلاً، و انَّما مطابق الانتزاع و مـلاكــه حــقيقة الانســان المشترك و خصوصيات الأفراد بأسرها ملغاة، فكلّ فرد بخصوصه ينصح أن ينقال انّه المنتزع منه مفهوم الانسانية المصدرية لا بالجاز، بل على الحقيقة. و أمّا مطابق الانتزاع و ملاكه و ما بازائه فليس الا الطبيعة الجوهرية النوعية الانسانية المشتركة، و لاحظّ لشيء من خصوصيات الأفراد بحسب الخصوصية من المدخلية في ذلك بتَّةً، بل اتَّما مناط صحّة انتزاع الانسانية المصدرية ارتباط كل من الخصوصيات بالطبيعة النوعية الانسانية الجوهرية المشتركة التي هي على الحقيقة مطابق الانسانية المصدرية و ملاكها و مناطها و معيارها بالضرورة.

فكذلك الأمر في ماهيات الممكنات و هويّاتها بأسرها بالقياس الى الموجودية المصدرية، و الوجود الحقّ القائم بذاته لا بماهيته وراء نفسه الذي هو ملاك الموجودية المصدرية و مطابقها و ما بازائها و مناط انتزاعها من أيّ شيء كان.

فكل ماهية أو هوية ممكنة بالذات تصحّح الها بالفعل الارتباط بالوجود الحق القائم بنفسه صحّ انتزاع الموجودية المصدرية منها بالفعل على الحقيقة، ولكنّ المطابق و الملاك ليس الا الوجود الحقّ القائم بذاته، و مصحّح انتزاعها ليس الا ارتباط به حجل ذكره الا

١ ـكذا، و لم يستعمل في اللغة.

أنّ الارتباط بالطبيعة النوعية الانسانية المشتركة الذي هـو مـصحّح انـتزاع الانسانية المصدرية انّا هو ارتباط تلبّسي، /MA48/ فأمّا الارتباط بالوجود الحقّ القائم بنفسه الذي هو مصحّح انتزاع الموجودية المصدرية من أىّ ممكن كان، فهو ارتباط استنادي صدوري لاغير.

فاذن قد استبان الفرق بين الموجودية المصدرية و بـين الوجـود الحـق الذي هـو مطابقها و ملاك انتزاعها، و بزغ أن شيئاً منها مقتضاه غير مختلف أصلاً كـها الأمر في الانسانية المصدرية و الطبيعة النوعية الانسانية التي هي مطابقها و ما بازائها مثلاً؛ فليعلم و ليثبّت و لا يتخبّط.

أقول: و قوله: «على الحقيقة» يشير بذلك الى الردّ على الصوفية، حيث ذهبوا الى أنّ ما عداه تعالىٰ ليس موجوداً على الحقيقة بل يترائى منه الوجود .

# [۱۴/۷۴] قال: وجود كلّ موجود.

أقول: وكذلك الأمر في سائر الصفات الكمالية /PA55/للوجود كالعلم و القدرة و الارادة و الحياة، و ذلك حيث انّ ما عداه تعالى من الجرّدات يكون منتزعاً عنه و ان كان مطابق انتزاعها و منشئها و ملاكها العلم القائم بذاته؛ و القدرة و الارادة و الحياة على هذه الشاكلة أيضاً.

### [١٥/٧۴] قال: على الحقيقة.

أقول: يشير بذلك الى أن البرهان على الاطلاق قد يعطى اليقين بوجود المعلول على المعلول الآخر ولكن بصحابة العلّة له. و الحاصل: الاستدلال بأحد المعلولين على الآخر مثل الاستدلال بالبول الأبيض الخاثر على السرسام "، حيث انّها معلولا علّة

١ ـ ش: ـ أقول و قوله ... الوجود.

٣ \_ السرسام: و هو ورم في حجاب الدماغ يحدث عنه حتَّى و اختلاط في الذهن.

واحدة، و هي حركة الحرارة من الأسفل الى ناحية الدماغ.

و أمّا الأمر على ما عليه \_طاب ثراه \_ بصدده فهو أنّ الباري الحقّ تعالىٰ لمّا كان تقدّمه على العالم بجملته بحسب مرتبة ذاته هو التقدّم الانفكاكي الخارجي \_سواء كان بحسب العلّية أو الماهية أو الطبع \_ لأنّ هنالك الولاية للله الحقّ، فيكون مسلكاً لمّياً بالحقيقة لا صحابة اللمّ.

### [۱۲/۷۵] قال: واحد و موجودية.

أقول: 'و ذلك لأنّ وجود الموجود العيني في الذهن أغّا يكون بانسلاخه عن الوجود العيني؛ و تمثّله في الذهن بوجود ظلّي غير عيني لا بحصوله في الذهن محفوفاً بالوجود العيني؛ اذ الوجودان متبائنان بالذات متقابلان بالخواصّ و الأحكام ممتنعا الاجتاع في موضوع واحد بعينه. فاذا كان الوجود العيني بعينه نفس جوهر الحقيقة \_و ليس في مُنّة العقل و استطاعة الذهن سلخ الماهية عن جوهر ذاتها و سنخ نفسها و أنحاء الوجود غير مبدّلة لقوام جوهر الذات و حقائق جوهرياتها أصلاً \_ فاذن يكون الحاصل منه في الذهن بحصوله الذهني موجوداً في الأعيان و مخلوطاً محفوفاً بأحكام الوجود العيني و خواصّه بالضرورة الفطرية، و الآلزم أن يكون الشيء في الذهن منسلخاً عن جوهر ذاته و سنخ ماهيته، و ذلك خلف محال، فاذاً المرتبة العقلية في الذهن و الوجود العيني في حاق الأعيان فيا الوجود العيني عين ذاته واحد، و لذلك يمتنع حصوله في الذهن، فليعلم!

## [١/٧٤] قال: الانفرادي السرمدى.

أقول: ان قلت: أنّ نظام الوجود مشتمل على الزمانيات المتغيّرة و الفاسدات

١ - م: + افيد.

المتجدّدة، و نسبة المتغيّر /MB48/ إلى الثابت دهر، فكيف حكم المصنف الأستاذ ـقدّس سرّه ـ بتقدّمه الانفرادي السرمدي و ان كانت نسبته الى الثابتات الصرفة سرمداً؟

قلت: ان مراده هيهنا ما وقع عنه في أوائل كتابه الايماضات بقوله: «و ما يهدي الهيمان الايمان بعرش السرمد هو وجوب الوجود الحق القيّوم المتعالى عن التبدّل و الانتقال بحسب جميع الشؤون و الأحوال، الحيط بالدهر و الزمان بجملة ما فيهما المن الآباد و الآزال، فالسرمد لا يحتمل الامتداد و اللاامتداد و لاطرء العدم و لا سبق الليس»، انتهى.

و من الظاهر ان هذا المعنى يصدق عليه تعالى و ان كان من مجمعولاته المتغيّرات الزمانية المتعاقبة بقياس بعضها الى بعض.

و من هنالك ظهر سرّ حكمه بأنّ ماعداه متأخّر بالدهر من النظام الجملى مع أنّ من أجزائه و أعضائه و أركانه الجواهر المقدّسة و العقول القادسة الثابتة، و نسبتها الى الحق الثابت سرمد. و ذلك حيث انّه قد اعتبر في السرمدي ما يأبى وجوده عن البطلان السابق و الليس الطاري، فلايشمل هذا تلك الأنوار العقلية على تقدير قدمها؛ لأنّها بذاتها في حظيرة الامكان، فلايأبى عن ذلك بالنظر الى ذاتها، فماظنّك بحدوثها!؟ فلذا حكم بتأخّر النظام الجملي عن بارئه الحقّ دهراً و يتقدّمه بارئه عليه سرمداً.

#### [٨/٧٤] قال: حيث يبرهنون ...

أفيد: و بمثل ذلك برهن الشريك في الشفاء على أنّ الوجود زائد على الماهيات الممكنة، خارج عنها، غير مقوّم لها. و قال في منطق الاشارات اشارة الى الذاتي المقوّم: «اعلم أنّ كلّ شيء له ماهية، فانّه انّما يتحقّق موجوداً في الأعيان أو متصوّراً في الأذهان بأن تكون أجزاؤه حاضرة معه، و اذا كانت له حقيقة غير كونها موجودة أحد الوجودين و غير

٢ ـ ب: فيها.

۱ ـم: نسبة.

مقوّمة به، فالوجود معني مضاف الى حقيقتها لازم أو غير لازم، وأسباب وجوده أيضاً عين أسباب ماهية مثل الانسانية، فانّها في نفسها حقيقةً مّا و ساهية ليس أنّها موجودة في الأعيان أو موجودة في الأذهان مقوّماً لها، بل يضاف اليها، ولوكان مقوّماً لها لاستحال أن يتمثّل معناها في النفس خالياً عمّا هو جزئها المقوم»، انتهى قوله.

و قد حاول بسطه في قاطيغورياس الشفاء و في مواضع عديدة. و تلخيص القول فيه: أنّ ما يكون عين ماهية الشيء أو مقوّماً لماهيته يمتنع أن يوجد شيء من أفراد ماهية ذلك الشيء العينية أو الذهنية و شيء من مراتب ذاته الخارجية أو العقلية عرواً عنه و منسلخاً عن خواصّه و أحكامه بالضرورة الفطرية.

وحينئذٍ نقول: لوكان الوجود في الأعيان عين ماهية الانسان مثلاً أو مقوّماً لماهيته لاستحال أن يتمثّل معني الانسان في النفس خالياً عن الوجود في الأعيان و منسلخاً عن أحكامه و لوازمه الخارجية، /PA56 فيلزم أن يكون الانسان الذهني بما هو ذهني متمثّل في الذهن موجوداً عينياً متأصّلاً مبدأً للآثار الخارجية، وكذلك لوكان الوجود في الذهن عين ماهية الانسان /MA49 أو مقوّماً لماهية، لاستحال أن يوجد الانسان في الخارج عِرُواً عن التمثيل في الذهن؛ فيلزم أن يكون الانسان العيني بما هو متأصّل موجود في الأعيان موجوداً ظلّياً متمثلاً في الذهن، و الآلزم أن يكون الشيء منسلخا عن جوهر ذاته و عن مقوّم ماهيته و ذلك خلف محال.

فاذن يستحيل أن يكون أحد الوجودين مقوّماً ذاتياً لشيء من الماهيات الممكنة، بل الوجود مطلقاً يطرء على ماهية كلّ ممكن من خارج.

و بالجملة: ليس يتصوّر لشيء من الأشياء مرتبة عينية أو عقلية منسلخة عمّا هو معتبر في جوهر ذاته و قوام ماهيته، فالمرتبة العقلية لمّا الوجود العيني عين ذاته أو مـقوّم ماهيته هي بعينها وجوده في حاقّ الأعيان و حـصوله في مـتن الخـارج، فـليستبصر ثمّ

١ ـ م: لاستحاله.

ليتبصّر.

#### [١/٧٧] قال: بلوازم حقيقته.

أقول: و ذلك كما في العقول المقدّسة حيث انّ كلّ واحد منها نوع في شخص بحسب لوازمه و عوارضه المستندة الى ذاته النوعية، فما هية كلّ منها غير انّيته او تشخّصه، و ذلك على خلاف ما عليه القيّوم الواجب الوجود لذاته لكون ماهية انّيته، فلا يكون تشخّصه الآ نفسه.

### [٥/٧٧] قال: و الأحد المطلق ...

أقول: لاخفاء في ان مراده من الأحد هيهنا هو نني كون الوجود زائداً على ذاته و حقيقته الحقّة؛ لأن كل ما يكون ماهيته مغايرة لوجوده كان وجوده من غيره، فلاتكون هويّته ماهيته لنفسها، فلايكون هو هو لذاته، لكن المبدأ الأوّل هو هو لذاته؛ فاذن وجوده نفس ماهيته. و قديعبر عن هذا المعنى بالصمدية، و يناسبه ما في اللغة من أنّ معناه ما لا جوف له، و هو معني سلبي اشارة الى نني الماهية فان كلّ ما له ماهية فله جوف و باطن و هو تلك الماهية و ما لا بطن له و هو موجود بذاته، بل وجوده ذاته و ماهية و هويّته هو. و هذا معنى يناسب سياق مرامه هيهنا.

ثمّ انّ الأستاذ قد أشار اليه بقوله: «الأحد المطلق ما يشمل الصمدية»، و الأحدية بعنى أنّه \_ تعالى مجده \_ لا يقبل القسمة الى الأجزاء، و قد يعبّر عنه بالأحدية و يعبّر عن عدم قبول القسمة بالحمل على كثيرين بالعدد بالواحدية.

قال المعلّم الثاني في الفصوص: «وجوب الوجود لايقبل القسمةَ الى أجزاء القوام مقدارياً كان أو معنوياً، و الآلكان كلّ جزء من أجزائه امّا واجب الوجود فيتكثّر واجب

الوجود ـ و امّا غير واجب الوجود و هي أقدم بالذات من الجملة، فتكون الجملة أبعد من الوجود»، هذا كلامه.

و شرحه /PB56/و توضيحه على نظمه الطبيعي ما انبّه عليه الشيخ في تفسير قوله جلّ جلاله ﴿ أحد ﴾ ابقوله: «أحد مبالغة في الوحدة، و المبالغة التامّة في الوحدة الايتحقّق الآاذاكانت الوحدة أكيث لايمكن أن يكون أشد و لا أكمل منها، فان الواحد مقول على ما تحته بالتشكيك، و الذي لا ينقسم بوجه أصلاً أولى بالواحدية ممّا ينقسم من بعض الوجوه، و التي تنقسم انقساماً عقلياً أولى ممّا ينقسم بالحسّ، و الذي ينقسم بالحسّ هو بالقوّه أولى من الواحد بالفعل و له وحدة جامعة، بل وحدتها بسبب من الأسباب التي هي مبدأ. /MB49/

و اذا ثبت أنّ الوحدة قابلة للأشدّ و الأضعف و أنّ الواحد مقول على ما تحته بالتشكيك الأكمل في الوحدة (هو الذي لايمكن أن يكون شيء آخر أقوي منه في الوحدة، و الآلمّ يمكن من غاية المبالغة في الوحدة فلا يكون أحداً مطلقاً، بل أحد بالقياس الى شيء دون شيء. فقوله تعالى: «أحد» دالّ على أنه أواحد من جميع الوجوه، و لأنه الاكثرة هناك أصلاً، لاكثرة معنوية ً اعني المكثرة المقومات من الأجناس و الفصول أو كثره الأجزاء الفعلية الكثرة و المادّة في الجسم، أو كثرة حسية بالقوّة و بالفعل كما في الجسم، و ذلك يتضمّن البيان لكونه منزهاً من الجنس و الفصل و المادّة و الصورة و الأعراض و الأبعاض والأعضاء و الأشكال و الألوان و سائر وجوه البثنية التي تثلم الوحدة الكاملة و البساطة

۱ ـ ب.: بما.

٣ ـ ب: من.

٥ ـ في المصدر: الواحدية.

٧ ـ م، ب: بل يكون أحداً.

**٩ ـ في المصدر: انَّه.** 

١١ ـ ب، م: العقلية.

۲ ـ توحید، ۱.

۴ ـ ب، م: الوجوه. ش: الوجود.

٦ ـ ب، م، ش: و الأكمل في الواحد.

۸ ـ ب: کونه.

١٠ - في المصدر: غي.

١٢ ـكذا، م: البنية في المصدر: و سائر انواع القسمة التي.

481

الحقّة اللائقة بكرم وجهه و عزّ جلاله.» أ

# [٨/٧٧] قال: لأنّ الوجود في متن الأعيان عين مرتبة ذاته ...

أقول: لاخفاء في أنّ لهذا التقرير لدي الناقد البصير قد لاح الجواب عن شبهة ابن كمونه، و ذلك لأنّ حقيقة وجوب الوجود الذي هو تاكد الوجود لما كان نفس ذاته و مرتبة حقيقته، فلا مجال لتكثّرها مطلقاً، و احتال كون وجوب الوجود أمراً عرضياً لفردين واجبين عيّز كلّ منها عن الآخر بذاته و بتام حقيقته من دون اشتراكها بجزءٍ مّا أصلاً مدفوع بأنّه لا معني لوجوب الوجود الا تاكد الوجود الصرف القائم بذاته، و لا مجال للتكثّر في صرف كلّ حقيقة وحدانية، كما بيّن في موضعه.

### [۲۰/۷۸] قال: سرمدي الوجود.

أقول: أراد به الأزلي الوجود و ان لم يكن يأبي عن الليس و البطلان، نظراً الى ذاته لكونه في حيطة عالم الامكان، أو السرمدي بمعنى نسبته الى بارئه الحق نسبة ثبات الى ثبات في الأزل الآزال؛ أو السرمدي بمعنى أنّه يأبي عن العدم، نظراً الى ذاته، على مسلك الزامي و منهج جدلي، على ما نبّه عليه بقوله القُدسى: «لزم أن يكون الجعول في مرتبة ذات الجاعل و معه في متن الأعيان معية ذاتية»، إلى آخر ما ذكره، فليتدبّر، و لاتكن من غاغة "الغافلن /PA57/.

<sup>1</sup> ـ الراجع: الرسائل لابن سينا، تفسير سورة التوحيد، صص ٣١٦ـ٣١٦ مع اختلاف يسير.

۲ ـ م: نسبة.

<sup>.</sup> ٣ ـ الغاغة: السفلة من الناس و المسرعين الى الشر، الكثير المختلط من الناس.

#### القبس الثالث

[٧/٨١] قال: و حقيقته ١ الكمية ...

أقول: و ذلك على ما نبّه ٢ عليه المعلّم الأوّل، ثمّ انّ للأقدمين أقوالاً عديدةً و آراء رديةً.

منهم من اختار أنّ الزمان نفس الحركة، اذ هي من بين ما نشاهده يشتمل على ماض و مستقبل، و في طبيعة أن يكون لهذا أجزاء "بهذه الصفة، و ماكان كذلك فهو الزمان، و هو باطل. اذ قد تكون حركة أسرع من حركة و أبطأ من أخرى، و لا يكون زمان أسرع من زمان و لا أبطأ منه. نعم، الزمان قد يكون أقصر و قد يكون أطول، و أيضاً الحركتان قد تكونان معاً و الزمانان لا يكونان معاً، و أيضاً قد تحصل حركتان مختلفتان معاً في زمان واحد و زمانها لا يختلف.

و منهم من قال: انّه حركة الفلك الأعظم و حكمه حكم ما تقدّم عليه.

و منهم من قال: انّه دورة منها، و هو أيضاً باطل؛ لأنّ كلّ جزء ٥ من الزمان زمان، و

۲ ـ م: ـ تبه.

۴ ـ م، ش: مختلفان. \*

١ ـ م: حقيقة.

٣ ـ م، ش: اجزاء آن.

٥ ـ ش : حركة.

جزء الدورة ليس بدورة.

و منهم /MA50/ من قال: انّه الفلك الأعظم، اذ هذا الفلك محيط بالأجسام كلّها. و النّمان محيط بها أيضاً و هو باطل أيضاً، اذ لانسلّم أنّ الفلك محيط بكلّ الأجسام، و انّما هو محيط بغيره من الأجسام. و لو سلّم فهو قياس مركّب من مقدّمتين موجبتين على هيئة الشكل الثاني، و قد تبيّن في موضعه أنّه لاينتج.

ثمّ انّ الشيخ في طبيعيات الشفاء قد حكم بأنّ هذه كلّها كان قبل نضج الحكمة، و أمّا بعده فقد ثبت عند أرسطو و من تبعه من المتأخّرين، أنّ الزمان مقدار الحركة من حيث التقدّم و التأخّر العارضين للحركة، لا باعتبار أنّ بعضاً منها منطبق على بعض من المسافة و البعض الآخر منطبق على البعض الآخر منها، بل باعتبار أنّ بعضاً تقدّم على البعض الآخر.

### [۱۸/۸۱] قال: على الاطلاق.

أقول: أى سواء كانت الحركة محلاً له، أو لم تكن؛ حيث انّ ما يتقدّر بالشيء لايصحّ ان يكون محلاً له.

قال الشيخ في التعليقات: «الفلك حامل الزمان، والقوّة المحركة فيه فاعل الزمان المقدّر قد لايكون قائماً بالمقدّر، بل مبائناً له كمسطرة يقدّر بها ما يبائنها».

و في طبيعيات الشفاء: «فرق بين أن يقال: انّ الزمان مقدار لكلّ حركة، و بين أن يقال انّيته المتعلّقة بكلّ حركة، و كذا فرق بين أن يقال انّ ذات الزمان عارضة للحركة، و بين أن يقال: انّ ذات الحركة يتعلّق بها الزمان على سبيل أن يعرض لها؛ لأنّ الأوّل معناه أنّ شيئاً يعرض لشيء، و معني الثاني أنّ شيئاً يستتبع شيئاً الموافاة و الموازاة لما هو مبائن له»، اذ معني الاستتباع أنّ كلّ جزء من اذريّا قدّر المبائن بالموافاة و الموازاة لما هو مبائن له»، اذ معني الاستتباع أنّ كلّ جزء من

١ - م: - انّ.

٢ ـ قارن: النفاء فن السماع الطبعي، المقالة الثانية، الفصل الثالث عشر، الطبع الحجري، ص ٧٨.

الحركة يفرض يكون الوجود مقارناً لوجود جزء مفروض من الزمان بأن /PB57 يحدثا معاً، والكلّ للكلّ، واذن يمكن أن يكون المختلفات من الحركة زمان واحد، واذ ذاك جاز أن يقدّر الشيء بالمبائن له العارض لأمر؛ و اندفع عنه الايراد بأنّ الحركة لوكانت متقدّرة بالزمان لزم أن يقدّر أمر واحد بمقدارين متخالفين؛ لأنّ الحركة متقدّرة بالمسافة الواقعة فيها و " بالزمان أيضاً، و الثاني أزيد من الأوّل؛ اذ الزمان مقدار حركة هي أسرع من سائر الحركات؛ و بأنّ الزمان لوكان مقداراً المحركة كان لكلّ حركة زمان هو مقداره، اذ لكلّ حركة مقدار.

و وجه الدفع: أنّ تقدّرها بمقدارين قارّين أو غير قارّين غير صحيح لا مطلقاً. ثمّ انّ كون الزمان مقدار الحركة لايستلزم أن يكون لكلّ حركة مقدار يتقوّم ه به.

## [١/٨١] قال: نحو شيء ...

أفيد: احترز به عن تبدّل الجسم في ضوئه مثلاً و الانتقال عنه يسيراً يسيراً الى الظلمة التي هي عدم النور، فانّه و ان كان في حالّ قارّة تدريجاً الآانّه ليس بحركة، لعدم كونه على سبيل التوجّه نحو شيء»، انتهى. أ

أقول: لا يخنى أنه يشمل الحركات الختلفة في الفلك، لأن كل واحدة منها تابعة لغرض عقلى و لتشبّه بجوهر عقلي مفارق يخصّها السوقاً اليه، فلكل فلك عقل مفارق يعقل الخير الأوّل، فليس يعقل الآشيء يفارق الذات بأن تحصل فيه صورة معقولة بالفعل يصير بها عقلاً بالفعل، // MB50/ على أنّه يصحّ أن يقال: انّ النفوس الفلكية متحرّكة

۲ \_ش: \_ان.

۴ ـ ش: قدراً.

٦ ـ ب، م: + قال نحو شيء.

١ ـ ب: تفرض تكون.

٣ ـ ب: أو.

۵ ـ م، ب: يقوم.

٧ ـ م: يخصّما.

نحوالكمال الأوّل و هو المفارق، و لم يكن ذلك الكمال ممّا يبلغ بالحركة صار كلّ حدّ ينتهي اليه في الحركة علّة لأن يطلب حدّاً آخر و كذلك الى ما لانهاية له.

و بالجملة: أنّ ما يفهم من الشفاء أنّ المراد بالانتهاء ما هو أعمّ من أن يكون بالفعل أو القوّة، و للحركة انتهاء بالوجه الثاني، اذ كلّ حـد يفرض في مسافة الجـسم المـتحرّك بالاستدارة فحال الجسم المذكور بالنسبة اليه من حيث انّه يطلبه بوجه اتّجاه نحوه، و من حيث الحصول عنده وصول.

## [۴/۸۲] قال: اللا للحركة و الزمان.

أقول: لكن للزمان أوّلاً و بالذات، و للحركة بواسطة، و ذلك على ما قاله الشيخ في التعليقات: «تعليق: كلّ ما لم يكن في الزمان فلا يتغيّر؛ اذ التغيّر يلحق أوّلاً للزمان ثمّ ما يكون فيه».

#### [١٩/٨٣] قال: هيئة اتصالية.

أقول: يريد بذلك اتصالها بالعرض، و ذلك من حيث انطباقها على المسافة، و الآ فن الظاهر أن لا اتصال للحركة في ذاتها، و الآ لكانت مقداراً و كميةً في جموهر ذاتها كما لا يخفي الم

## [۴/۸۴] قال: باعتبارین ...

أقول: يعنى بذلك أنّ تلك الهوية لمّا كانت ما به التقدّم فتكون قبليةً، و ذلك لبرائتها عن الزمان، و لمّا كانت هو المتقدّم فيكون /PA58/قبل، و ذلك بخلاف ما عليه أمر غير الزمان، لأنّ ما به قبليّته أزائد على ذاتة و هو الزمان.

و بعبارة أخرى: ان الهويات الزمانية باعتبار كونها مصداقة لصدق القبل و البعد بذواتها الفرضية تكون قبليات و بعديات، و باعتبار صدق قبل و بعد عليها تكون قبل و بعد. و نظير ذلك الصورة الجسمية حيث انها متصلة و اتصال.

#### [۱۲/۸۴] قال: كما الحركة ...

أقول: يريد بذلك الحركة بمعني القطع، و هي موجودة في الأعيان منطبقة الوجود على الزمان بالعينية لا المعية الصرفة، كما الأمر في العقول المقدّسة و الجواهر المطهرّة عن رجس الهيولى.

و التنبيه على وجودها فيه انّا نجد أنّ وصولنا الى مكان خاصّ مثلاً ليس دفعةً بل يكون تدريجاً، و ليس هذا التدريج من الأمور الوهمية الصرفة، اذ نحن نعلم بقاء هذا النوع في الخارج لو لم يكن ذهن ذاهن و لا تصوّر متصوّر، و لهذا التدريج أمر يقدّر به كما نبّه عليه الأستاذ في أصل الكتاب، و هو المعنى المن الزمان، فيكون الزمان موجوداً في الخارج.

نعم ليس وجودها فيه دفعةً بل لايزال يتّحد و ينصرم و يوجد منه شيء بعد شيء ٢، و ليس هذا قولاً بتتالى الآنات، اذ ليس حدوثها متعاقباً بوجه لايكون الا متصلاً يمكن انقسامه الى أجزاء، و يكون كل واحد من اجزائه منقسماً أيضاً. و ذلك على ما توهمه المتكلّون حيث قالوا: ان حقيقة الزمان أمر متجدّد حادث معلوم معروف يقدّر و يعين به متجدّد موهوم غير معروف. و في طبيعيات الشفاء: «ان الزمان عندهم ليس الا مجموع الاؤقات، فانك اذا رتبت أوقاتاً متناليةً و جمعتها لم تشك أن مجموعها الزمان، /١٨٥١ وليس الوقت الا ما يوجبه الوقت و هو أن يعين عارض بعرض».

فنقول مثلاً يكون كذا بعد يومين معناه أنّه يكون مع طلوع الشمس بعد طلوعين

۲ ـ م: ـ شيء.

١ ـ ش: \_ المعنى.

فيكون الوقت طلوع الشمس، ولو جعل بدله قدوم زيد فهو يصلح كذلك صلوح طلوع الشمس، فاذن انّما صار طلوع الشمس وقتاً بتعيين القائل ايّاه، ولو شاء لجعل غيره وقتاً الآ أنّ طلوع الشمس قد كان أعرف و أشهر، و لذلك اختير ذلك و ما يجري مجراه للتوقيت فالزمان جملة أمور هي أوقات موقّتة، اذ من شأنها أن تجعل أوقاتاً موقّتة. ثمّ انّ ما ذكره الأستاذ المصنّف \_قدّس الله روحه \ قد أرشدك الى سبيل الهداية و النجاة عن أمثال هذه الآراء و الطرق الكثيرة الوهاد \.

## [١٢/٨۴] قال: في التقدير.

أقول: يريد بذلك أن يبين أنّ الحركة مطلقاً سواء كانت حاملة الزمان /PB58 \_ كحركة الفلك الأقصى \_ أو لم تكن متقدّرة بالزمان \_ وان لم يكن الزمان ظرف وجودها بل بالعكس \_كحركة الفلك الأقصى حيث انها و ان لم يكن في الزمان بل الزمان فيها \_ فيتقدّر به.

و المراد من الظرفية الواقعة عنه بقوله: «بالفيئيّة» هو هذا، و لذا فسّرها بقوله ": «و متعلّقة الهوية به في التقدّر»، و قس عليه أمر ما وقع عنه \_طاب ثراه \_ غير مرّة من كون الحركة في الزمان، حيث انّ مراده به تقدّره به، فتتقدّر الحركة مطلقاً بالزمان، و لا ينافي ذلك أن يكون بالزمان في حركة الجرم الأقضى.

# [۱۳/۸۴] قال: بل من باب عدم الملكة.

أقول: انّه ناظر الى ما ذكره الرئيس في طبيعيات الشفاء بما حاصله: «انّ المشهور من مذهب الطبيعيين أنّ مقابلة السكون للحركة مقابلة العدم للقنية لا مقابلة الضدّ». ثمّ قال:

٢ ـ الوهاد: الأرض المنخفضة.

١ ـ م: قدس سره.

٣ ـ ب ـ بقوله.

«من البين أن لا يمكن أن يفرض بينهما مقابلة أخرى اللا مقابلة الضدّ و العدم و القنية، و قد جعلنا لفظ الحركة بازاء أمر صوري غير عدمي، اذ قلنا انّه كمال أوّل، فان كان مقابلة العدم و القنية لم يجز أن تكون الحركة منها الأمر العدمي، بل نقول: انّ الجسم اذا كان عادماً للحركة و كان من شأنه أن يتحرّك قيل انّه ساكن». ٢

و من هيهنا لاح تقدّر السكون بالزمان، و لا يقع الله فيه، و ظهر أنّه لاحاجة الى ما يقال من أنّ نسبة الشيء الى الزمان بالحصول فيه لا يكون الله للمتغيّر حقيقةً كالحركة، أو تقديراً كالسكون، فانّ معني كونه في الساعة أنّه بحيث لوحصل بدله حركة لكانت في ساعة، فليدرك!

و لعلّ الأستاذ المصنّف طاب ثراه قد خالف شريكه في الرياسة في أمر السكون، حيث ذكر في عيون الحكمة بقوله: «و أمّا السكون فالزمان لايتعلّق به، و لا يـقدّره الآ بالعرض، اذ لوكان متحرّكاً ما هو ساكن لكان يطابق هذا الجزء من الزمان» "، انتهى.

تفسير كلامه: انّه أراد به ردّ قول من يقول: انّ الزمان لا يجوز أن يكون عبارةً عن مقدار الحركة بأمور: الأوّل انّ بديهة العقل لما حكمت بصحة أن يقال: «الجسم تحرّك من هذه الساعة الى الساعة الفلانية.» فكذلك حكمت بصحة أن يقال: «الجسم سكن من السكون هذه الساعة الى الساعة الى الساعة الفلانية.» فثبت أنّ نسبة الزمان الى الحركة و الى السكون على السويّة، و اذا كان الأمر كذلك امتنع أن يقال: الزمان عمدار الحركة.

فأجاب الشيخ عن هذه الحجّة، فقال: «انّ السكون انّما يتقدر بالزمان على سبيل الفرض، بمعنى أنّ الشيء الذي هو ساكن الآن لو فرضنا أنّه كان متحرّكاً بدلاً عن كونه ساكناً، لكانت تلك الحركة واقعةً في هذا القدر أمن الزمان».

١ ـ ب: قال.

٢ ـ قارن: الشفاء، فنّ السماع الطبيعي، المقالة الثانية، الفصل الرابع، الطبع الحجرى، ص ٤٨.

٣ ـ عيون الحكمة، ص ٤٢.

٥ ـ ب: المقدّر.

و أمّا ما أجاب به الأستاذ المصنّف /PA59/ طاب ثراه فهو انّ السكون لمّا كان عبارةً عن عدم الحركة عمّا من شأنه الحركة، فيكون الزمان مقداراً له من هذه الجهة، و لاينا في الحكم بكونه مقداراً للحركة حيث انّه مقدار للسكون من حيث انّ لأعدام الملكات حظّاً و نصيباً منها.

# [١۶/٨۴] قال: فهو مقدّس عن السكون.

أقول: وكذلك الموجود الآني من الأجسام لايكون متحرّكاً و لاساكناً، لأنّه ليس من شأنه الحركة في الآن.

والحاصل: انّها قد لاتكون لها حركة وسكون، وهي في آن حدوثها أو في آن زمان وجودها. نعم انّها في زمان وجودها يستحيل خلوّها عن أحدهما، لأنّها لايخلو إمّا أن يكون لها وضع أوحيّز، فان كان مسبوقاً بالحصول في حيّز آخر كان حركة، و ان لم يكن الأمر كذلك سكوناً. و ما ذكره خاتم المحصّلين في تجريده ٢ في اثبات حدوث الأجسام من أنّها يخلو عن أحدهما، محمول على هذا، كما لا يخنى.

# [۶/۸۵] قال: و كذلك شاكلة حاملالقوّة ...

أقول: احترز به عن هيوليات الأجرام العلوية، لعدم كونها حاملةً للقوّة الاستعدادية، بل أنّها علل لقوامها لا لكونها، على ما نبّه عليه الرئيس في الاشارات من الفرق بين علّة القوام و علّة الكون، و الثاني حامل "للاستعداد دون الأولى، كما لا يخفى.

## [۸۰/۸۵] قال: من سبیلین.

أقول: أحدهما: قوّة ما تنحو من تنحو عنه ألصورة بحركتها في الكيفية الاستعدادية. و

٢ ـ قارن: تجريد الاعتقاد، ص ١٥٤.

القبسات: متفدّس.
 عاملاً.

و أمّا أمر الحركات العلوية في أوضاعها فمِن جهة قوّة أوضاعها و تشبّهاتها، و ذلك بخلاف ما عليه أمر العقول المقدّسة و الجواهر المطهرّة عن أرجاس القوّة الاستعدادية مطلقاً، فليتدبّر!

# [١٤/٨٥] قال: الّا من تلقاء المادّة الأولى ...

أقول: لاخفاء في أنّ ما ذكره هيهنا من الهيولى الأولى ما يشمل الأجرام الفلكية أيضاً و ان لم تكن هيولياتها للم حاملة لاستعداد قبول الصورة، لكنّها حاملة لقوّة الأوضاع المتعاقبة و الحركات المتجددة و الأشواق الخيالية، فتكون بالقوة من حيث الأوضاع المنتهية اليها فرضاً، و استتام /PB59/ذاتها بقوّة تلك الأوضاع و استعداداتها.

و من هنالك لاح سرّ أنّ النفوس الجرّدة الفلكية معقولاتها بتّاً و ان لم تكن بالقوّة، // 182 المحكال لحن علومها الخيالية و تصوّراتها الجزئية و تشبّهاتها بحسب القوّة، كها كان لها الوصول الى ما اليه الاتجاه بالحركة الكيفية، كذلك يكون لها الاستتام بالكيفية الاستعدادية لذلك.

و بما قرّرنا من شمول ذلك الحكم لهيوليات الأجرام الأثيرية ظهر أنّه يصدق عليها تعريف الهيوليٰ بأنّها جوهر مستعدّ، على أن يكون الاستعداد من فصلها المنوّع لها، كسا

٢ ـ م: هيولاتها.

١ \_ الجمعة، ۴.

٣ ـ م: معقولة بتاً. ب: ـ بتّاً.

#### لايخني

#### [٢٢/٨٥] قال: بالكمالات ...

اقول: هذ يشمل لأفلاك و نفوسه المتعنّقة بها لكونها مرهونة الوجود بالقوّة الاستعدادية نظرًا لى كمالاتها الطارفة، و ان لم تكن هيبولياتها مسرهونة الوجود بالقوّة لاستعدادية للصور القائمة بها، كما في الهيولى الأولى العنصرية حيث نها مرهونة الوجود بالقوّة الاستعدادية نظراً لى الصور القائمة بها، الحالّة فيها. ثمّ قدا تقدّم منّا ما هو مسوضح للمراء من كون الأفلاك حاملةً لقوّة الأوضاع و الحركات و التشوّقات و التخيّلات.

### [۸٬۸۶] قال: بالتقدس عن المواد.

أقول: لأنَّ وصفه بالتقدُّس عن ذلك لنظير أن ينقال في وصف الشمس: اللها غير مظمة. و في مدح ملك لشرق و الغرب: الله غير حائك و لاحاجم !.

### [۱۱/۸۶] قال: و الدهريات.

أقول: أرد به العقول المقدّسة. و طلاق الدهرية عليها باعتبار صطلاح ما في الابعاضات من عدم كونها آبيةً عن العدم السابق عليها الدهري. لانسبة تغيّر الى ثبات

## [۱۴/۸۸] قال: و في السرمدية

أقول: هذا ما عليه صطلاح أصحاب لحكمة المتعالية من أنّ نسبة نبات إلى نبات

۱ . ۰ . ند

المعالف على من عود، و العاجم، هو مدى بأحد الده من عربق العجامة حاصه الله له بدائر منه.
 لامور دينة حبيبة

سرمد، و هو على خلاف ما أدريناك سابقاً من كون ما في السرمد يأبى ذاته عن البطلان و الهلاك، حيث حكم الأستاذ المصنف سابقاً بتقدّمه تعالى السرمدي و تأخّر نظام الوجود عنه دهراً.

## [١٧/٨٨] قال: لا بحسب المرتبة ١ العقلية لنفس الذات.

أقول: هناك مشاركة رابعة أوردها المصنّف دام ظلّه ٢ ـ في هذا القبس، و هي أنّ المعروض بالذات في التقدّم الزماني هو أجزاء الزمان و في التقدّم الدهري هو الواجب اللذات و الممكن بالذات، فلابدّ فيهما من معروض بالذات أ

تقريره على وجهه<sup>6</sup>: ملاك التقدّم السرمدي و التأخّر الدهري هـو الوجـوب و الامكان الذاتيان، فيكونان معروضين بالذات لهما.

# [٨٨/٥٢] قال: أشد تأخراً.

أقول: يشعر بأنّ الأشدّ و الأضعف /PA60/كما يجري اطلاقهما في الكيفيات كذلك يجرى في الكيات، قال بهمنيار في التحصيل: «انّ الشدّة ازدياد طبيعة العام نفسها في بعض أفرادها، و الضعف هو ما يقابله، كالطويل بالقياس الى الذراع و الذراعين، و الأسود بالقياس الى الفحم و القير».

### [١٨/٨٩] قال: لا عمّن يمتنع دخوله ...

أقول: تقريره أنّ العقول المقدّسة عن الزمان نسبتها اليه كلّه غير مكمّمة فيكون

٢ ـ كذا في النسخ.

۴\_ش: + سمع.

٦ \_ ب: اطلاقها.

1\_ب: الماهية،

٣ ـ ب، م: واجب،

٥ ـ م: و جهين.

٧ \_ م، ش: ذراع.

دهراً له، لاتعاقب له من أوّله الى آخره نظراً اليها، فكما أنّ لها اليه نسبة واحدة غير متقدّرة كذلك تكون لها الى الموجودات المتخصّصة بأبعاضه كالحوداث الزمانيه نسبة واحدة دهرية غير متقدّرة، فلا تعاقب و لا تجدّد لتلك الحوادث نظراً اليه، فتكون لها نظراً اليها معية دهرية /MB52/، كها أنّ لها بالقياس الى أزمنتها معية كذلك.

ثم ان هذا الأمر ظاهر على القول بحدوثها، ولكن يُلزم القائلين بتسرمدها و قدم الأفلاك و الزمان القائم بحركة الفلك الأقصى منها أن يكون لها مع الزمان من أزله الى أبده معية دهرية أزلية، فيلزمهم أن تكون لتلك الحوادث الزمانية المتخصّصة الهويات بأبعاضه و أجزائه نظراً الى تلك العقول معية دهرية أزلية، مع أن الضرورة الفطرية قاضية بحدوثها. و الحاصل: أنّها لما كانت ثابتات صرفة تكون نسبتها الى الزمان الشخصي من الأزل الى الأبد دهراً لها، و كما تكون نسبتها اليه كذلك تكون نسبتها الى الكائنات الحادثة المتخصّصة بهوياته أيضاً كذلك، فيلزم من ذلك أن تكون نسبتها اليها نسبة الزمان كله

المتخصّصة بهوياته ايضا كذلك، فيلزم من ذلك ان تكون نسبتها اليها نسبة الزمان كله اليها. فيلزم قدم الحوادث الزمانية و الآلكان أبعاض الزمان و أجزاؤه حادثةً؛ فيلزم منه كون الزمان نظراً اليها متعاقباً متجدّداً متقضياً متصرّماً؛ و منه يلزم أن تكون العقول المقدّسة

عن الزمان زمانيةً، هذا خلف.

فاظنّک بنورالأنوار!؟ لأنّه بعلوّ مجده متعالٍ عن الزمان و الدهر، و الحركة ماهيتها التدريج و السيلان، و الزمان حقيقته امتداد التقضي و التجدّد، و هما باتصالها موجودان في الواقع بهوية امتدادية غير قارّة يمتنع بالنظر الى نفس ذاتها، أى يجتمع جزئان من أجزائها أوحدّان من حدودها في حدّ واحد، و الحوادث الزمانية متخصّص كلّ منها بحدّ بعينه من احدود ذلك الامتداد لاستحقاق مادّي و امكان استعدادي، فالتسابقات و التعاقبات و التقدّمات و التأخّرات بين الزمانيات انّا هي بحسب امتداد الزمان و بقياس /PB60/بعضها المتداد لابحسب متن الدهر، و لا بالنسبة الى من يتقدّس و يتعالى من الى بعض في ذلك الامتداد لابحسب متن الدهر، و لا بالنسبة الى من يتقدّس و يتعالى من

١ \_ م: \_ الفلك.

عالمي الزمان و المكان، و هو بكلّ شيءٍ محيط. ا

### [۱۰/۹۲] قال: بل تصوّر عدم الاستقرار.

أقول: يعنى بذلك أنّ حقيقته كمّية متصلة لاقرار لها في الآن بحسب الأعيان، و قد عبّر عنه الشيخ في طبيعيات الشفاء بعدم التحصّل، حيث صرّح بأن ليس لها وجود محصّل اللّ في الوهم؛ يعنى وجود قرار يجتمع أجزاؤها في آن اللّ في الوهم.

و أنّ من الحصّلين لمّا لم يحصّل معني المحصّل و غيرالمحصّل للزمان، بل ذهب وهمه منهما الى الوجود و العدم، حكم بأن ليس للزمان وجوداً لا في الوهم دون الخارج، و منهم الفاضل الدواني في حواشيه على التجريد حيث قال: «اتّفقت كلمة الكملة على أن ليس للزمان بمعنى القطع وجود اللّ في الوهم».

فان قلت: اذا كانت حقيقته متحصّلةً في الوهم و ان كانت غير متحصّلة في العين، فكيف حكم خاتم المحصّلين بأنّ عدم الاستقرار هو حقيقة الزمان مع استقرارها في الذهن، و الحقيقة لاتبدّل لها بأنحاء الظروف.

قلت: ان حقيقته كمية اتصالية لاقرار لها في الأعيان، فيصدق ذلك عليها اذا وجدت في الأغيان كانت لا في موضوع، و وجدت في الأغيان كانت لا في موضوع، و في الذهن أيضاً كذلك، فلا تتقلّب حقيقته بحسبه لصدق ذلك عليها، كما لا يخفى.

# [١٢/٩٣] قال: الآ الهيئة الغير القارّة. /MA53

أقول: أى بالذات بمعنى نني الوسطة في العروض لا الثبوت، و ذلك بخلاف ما عليه أمر الزمان، فانّه لاواسطة هنالك في الثبوت.

١ ـ اقتباس من كريمة فصلت، ٥٤: «ألا أنّه بِكُلِّ شَيءٍ مُحبط».

٢ ـ ش: الجواهر.

# [٢١/٩٣] قال: أي كونهما في زمان واحد.

أقول: انّما فسره بذلك حيث أنّ متى الشيء نسبيته الى الزمان أو طرفه و هو الآن. و من الظاهر اختلافها باختلاف الزمانيات و ان كانت في زمان واحد. و لعلّه ـ طاب ثراه ـ أشار به الى توجيه ما وقع من ابعض الأقدمين من أنّ متى الزمانيات بالمعية الزمانية واحد؛ و مرادهم هو هذا، لا أنّ نسبتها اليه لا واحدة، ضرورة أنّ النسبة تختلف باختلاف أحد المنتسبين، مثلاً أنّ نسبة زيد الى زمان بعينه غير نسبة عمرو الى ذلك الزمان و وان كان الزمان واحداً لكنّ زيداً غير عمرو، فتختلف نسبتها اليه و هي متاهما.

# [١٠/٩۴] قال: لا في نفس النسبة.

أقول: يعنى كما أنّ ذاته الحقّة القدّوسية \_ تعالى مجده \_ متقدّس عن التغيّر في ذاته و صفاته الحقيقة التي هي عين ذاته، كذلك الاضافات العارضة لذاته الحقّة الأحدّية \_ عزّ سلطانه \_ لاتكون متعاقبة الحصول /PA61/ شيئاً بعد شيء بالنسبة الى ذات المعروض، اذ ليس هنالك الآلفعلية الحضة من كلّ جهة، بل انّما لها التعاقب و التدريج بحسب انسبة الى ما اليه الاضافة.

والسرّ في ذلك أنه لا تعتوره الأزمنة و الآنات، و لا تعتريه الحدود و الآباد و الآجال و الأوقات، و من هنالك قد لاح حال ما حقّقه خاتم الحصّلين في التجريد بقوله: «و تغيّر الاضافات ممكن» في حيث ردّ قول من قال: انّ الواجب تعالى لو علم الموجودات الفاسدة و الجزئيات المتغيرة علماً يكون عينها، و هي متغيرة، فيلزم التغيّر في علمه فأجاب بأنّه يلزم التغيّر في اضافته و نسبته اليها من دون تغيّر في ذاته و صفاته الحقيقة، بل فأجاب تغيّر اضافة بينه و بين معلوماته.

١ ـ م: عن.

٢ ـ م: اله.

٣ ـ ش: ـ الزمان.

۴ ـ م: هماك.

٥ ـ تجريد الاعتقاد. ص ١٩٢.

القبس الثالث

ولم يعلم أن هذا أيضاً فاسد جداً، كيف و أن نسبة المتغير الى النابت دهر، فلاتعاقب في هذه النسبة و لا تجدد و الالكانت زماناً لا دهراً، و هُو بكل شَيءٍ محيط ا نظراً الى جملة نظام الوجود، و كل ذرة من ذرّاته من الجواهر و الأعراض في الترتيب النازل وطولاً وعرضاً من أزل الأزال الى أبد الآباد على الاجمال و التفصيل جميعاً بالنظر الى مجد جناب القيوم الواجب الذات \_جل ذكره \_حسبا يستوجبه كبرياء حقيقته و سلطان عزّه و جلاله، وهي على أقصى مراتب الاطلاق و الشمول و السعة و الاحاطة و رجوع نظام الوجود بجملته و ردّ زمام العوالم باسرها في اعتبار حيثيتي الاجمال و التفصيل جميعاً الى استيلاء كبرياء قاهريته الفعالية و سلطان احاطة تدبيره الفيّاضي في جهتيه المبدأ و المنتهى، وحيثيتي الأولية و الآخرية، فسبحان الله الواحد القهّار ممبدأ الكلّ و منتهاه، و أوّل كلّ شيء و مصيره من كلّ وجه، و موده و معاده من كلّ جهة. و من هيهنا ظهر سرّ ما وقع عن أصحاب العصمة حمليهم السلام \_ من خروجه تعالى عن حدّي التعطيل و التشبيه؟

[4/98] قال: رثا لهم.

أفيد: رثاله ، أي رقّ ترحّماً عليه.

[١٣/٩٧] قال: انّ الأشبياء كلّها ...

أقول: /MB53/اشارة الى الابداع بما عليه خواصّ الحكماء من تعلّقه بما لايفتقر الاّ

١ ـ اقتباس من كريمة فصّلت، ٥٤: ﴿ أَلَا اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ مُحيطٌ ﴾.

٢ \_ م: الأبد.

٣ ـ اقتباس من كريمة الرمر، ٢: ﴿ سُبْحَالَه هُوَ اللَّهُ الواحِدُ القَّهَّارُ ﴾.

۴ ـ جاء في الحديث: سئل الباقر ـ عليه السلام ـ «أيجوز أن يقال: انّ اللّه شيء؟ قـال: نـعم، تـخرجـه مـن الحــــــين، حـدّ التعطيل و حدّ التشبيه». اصول كافي، ج ٢/١٨ و التوحيد، ص ١٠٤.

على مبدعه من دون تخلّل شرط مّا مطلقاً فضلاً عن المادّة و نظام الوجود الصادر عن عنايته الأزلية على هذه الشاكلة، لأنّه الكتاب المبين الذي لايغادر صغيرة من الممكنات و لاكبيرة من الانيات الدّاحصيها أ، فلايمكن أن يوجد ما هو خارج عنه الاّبار ئه الحقّ تعالى مجده.

# [٨/٩٩] قال: و اكرمها الصورة.

أفيد: المراد بالصورة التي هي من المبادي للكون /PB61/امّا الجوهر المفارق الذي يهب الصور "باذن ربّه، و امّا الصورة الجوهرية المنطبعة الجسمانية بما هي صورة مّا اذ بحسب سنخ الطبيعة لا بشرط شيء لا بما هي صورة شخصية، فانّها هي الكائنة لا من مبادي الكون، و سنتلو عليك تفصيل القول من ذي قبل ان شاء اللّه العزيز العليم.

# [٨/٩٩] قال: و الثالث العدم لا بزمان.

أفيد: واقتاس به الشريك في الرياسة أيضاً في بعض المواضع، فجعل العدم الصريح من المبادي الثلاثة المشهورة للكون، و عليه بنى الاساس في الاشارات، و أمّا في سماع الطبيعي في الشفاء و النجاة فقد أخذ العدم الذي هو من المبادي على الاطلاق، أى أعمّ من العدم الصريح و العدم المعتدّ المستمرّ الزماني، و سيأتيك بسط القول فيه في أصناف الكلام في القبسات الاتيه ان شاء الله العزيز، انتهى.

أقول: الذي أظنّ أنّ ما عليه في ذلك الفنّ هو العدم الزماني لا أعمّ منه، يرشد اليه ما قاله هنالك: «انّ العدم شرط في أن يكون الشيء متغيّراً أو مستكملاً، فانّه لو لم يكن

١ ـ اقتباس من كريمة الكهف، ٣٩: «لايغادر صغيرة و لاكبيرة الاّ أحصاها».

۲ ـ ب: ـ عنه. ٣ ـ م: الصورة.

٣ ـ م: ـ به.

هناك عدم لاستحال أن يكون مستكملاً و متغيّراً، بل كان الكمال حاصلاً داعًا، فلذا يحتاج المتغيّر و المستكمل الى أن يكون قبله عدم حتى يتحقّق كونه متغيراً و مستكملاً، و العدم ليس يحتاج في أن يكون عدماً الى أن يحصل تغيّر أو استكمال؛ فرفع العدم يوجب رفع المتغيّر و المستكمل من حيث انّه متغيّر أو مستكمل، و رفع المتغيّر و المستكمل لا يوجب رفع العدم، فالعدم من هذا الوجه أقدم، فهو مبدأ ان كان كلّ ما لابدّ من وجوده، أى وجود كان ليوجد شيء آخر من غير انعكاس مبدأ، و ان كان ذلك لا يكفي في كون الشيء مبدأً و لا يكون المبدأ كلّ ما لابدّ من وجوده \_بل لابدّ وجوده مع الأمر الذي هو مبدأ له من غير تقدّم أو تأخّر \_ فليس العدم مبدءاً، و لا فائدة لنا في أن نناقش في التسمية»، انتهى قوله؛ و هو يدلّ دلالةً صريعةً على أنّ العدم من مبادي الحوادث المتغيّرة من حيث هي كذلك.

ثمّ ان ظاهر ما وقع في أصل الكتاب من قوله: «و الثالث العدم لا بزمان» يدلّ على العدم الصريح الدهري، ولكن على أن تكون علّيته للحوادث الدهرية و الموجودات الثابتة و غيرالثابتة، فباعتبار امتناع تحقّقها بما هي موجودة مسبوقة بالعدم بدونه، و لايلاحظ في ذلك أمر التغيّر و الفساد، بل المّا يلاحظ مسبوقيتها بالعدم بما هو هو. و أمّا أنّ ا تقدّمه عليها تقدّماً عرضياً غير ذاتي حيث انّه مقارن لما هو علّة ذاتية له، كالفاعل مثلاً / MA54/ و ان لم يكن تامّاً في التأثير.

و منهم من قال: انّ عدم الحادث السابق عليه لايتوقّف عليه وجوده توقّفاً ذاتياً عند من يقول بامكان /PA62/وجوده؛ اذ لا يتوقّف عليه حدوثه الذي هو وصف اعتباري، فيكون مبدأً عرضياً له، لكونه مقارناً لما هو علّة له بالذات.

و هذاكها ترى أنّه ان أراد بامكان وجود الحادث في الأزل أنّ له فيه امكان وجود لا يكون العدم سابقاً عليه فهو أوّل كلام، و المستند بيّن؛ و ان أراد أنّ له في الأزل امكان وجودٍ سبق عليه العدم أو المطلق الشامل له و لغيره، لم يلزم من ذلك أن لا يكون للـعدم

### سبق على وجوده المكن.

فالحاصل: أنّ العدم امّا أن يكون زمانياً أم لا، فعلى الأوّل يكون سبقه على الوجود عرضياً، لاحتياج الحادث الى أمر لا يمكن أن يتحقّق الا بعد حركة، فلذا سبق عليه عدمه، لالكونه محتاجاً اليه بخصوصه؛ ألا ترى أنّ النفس يتوقّف في أفعالها على بدن لا يمكن أن يتحقّق الا بعد حين!! فلذا لا يوجد الا في زمان حدوثه و به اليتقدّم عدمها عليها. و على الثاني يكون سبقه عليه عرضياً، لاحتياج وجوده الى علّة مقارنة له، و ان لم يكن ذلك حركة بل أمراً آخر كالفاعل مثلاً و ان كان تأثيره فيه متوقّفاً على شرائط. ثمّ قد سبق منّا ما يقرّب هذا في مقام مناسب، فتذكّر!

## [١١/٩٩] قال: علا فقدر

أقول: أي غلب و استولى، و يؤيد ذلك قوله تعالى لموسى (ع) ﴿ لا تَخَف إِنَّكِ أَنْتَ الأَعْلَى ﴾ "أى الغالب و قوله عزّ و جلّ في تحريص المؤمنين على القتال: ﴿ وَ لا تَهِنُوا و لا تَخْزَنُوا وَ انْتُم الاَعْلَون إِنْ كُنْتُم مُؤْمِنين ﴾، " و قوله عيز و جلّ -: ﴿ انّ فِيرْعَونَ عَلا فِي الأَرْض ﴾ أي غلبهم و استولى عليهم، من اللغة علا يعلا علاءً فقد لاح وجه تفريع القدرة عليه على ما قال: «علا فقدر».

### [١١/٨٩] قال: فقهر

أقول: أى كما أنّه تعالى أجبر الموجودات على ما لايستحقّها لذاتها من الوجود، كذلك ما ينتزع منها ما أفاده عليها فهو القهّار المطلق، و انّما فرّعه على قوله: «و انفرد»

١ ـ ش: لاحتاج.

٣ ـ طه، ٦٨.

۵ ـ طه، ۱۲۸.

حيث انّه لوكان له تعالىٰ شريك لما كان له قهارية مطلقة، لعدم كون شريكه تحتّ قهره.

و ا خاتم الحصّلين في التجريد اقد فرّعه على وجوب وجوده، و ذلك هو الأشبه بالتحقيق لا هذا، الا بأن يقال: ان وجوب وجوده يدلّ على انفراده تعالى، فيدلّ على قهّاريته المطلقة، قس عليه أمر جبّاريته تعالى! حيث انه لا معني للجبّار الا من يجبر الشيء على ما لا يقتضيه، و الباري الحقّ تعالى كذلك؛ اذ هو تعالى يجبر ماهيات المكنات على وجودها الذي هو غير مقتضى ذواتها، و يخرجه من ظلمة العدم الى نورالوجود فيكون هو الجبّار المطلق /PB62/

و لعل خاتم الحصلين قد فرع التجبر و القهر على وجوب وجوده تعالى نظراً الى الجبارية و القهارية اللتين بالقياس الى الممكنات. و أمّا ما في أشولوجها فهو بالنظر الى قهاريتها بالقياس الى جميع ما عداه، فيتفرّع على فردانيته و وحدانيته و ان انحصر ذلك وقتئذ المهر الله على عدم طاقة ما عداه من الامتناع منه!

[١۶/٩٩] قال: اليه

أفيد: العائد للزمان، أي ينسب الى الزمان بالكون عنه.

[١٨/٩٩] قال: يتأخّر عنه.

أفيد: أمّا أنّ الضمير المستكن لزمان، و العائد المتّصل المجرور لكلّ زماني، أي يوجد زمان يتأخّر هم عن ذلك الزماني بما هو متخصّص الوقوع بحدّ من امتداد الزمان بعينه أو

٢ ـ قارن: تجريد الاعتقاد، صص ١٩٣ ــ ١٩٥.

١ ـ م: ـ و.

۴ ـ م: بالكورة.

۳ ـ ش: ـ تعالى.

٥ ـ م: بتأخّر.

بالعكس، أى يوجد زمان يتأخّر ذلك الزماني عنه.

## [٥/١٠٠] قال: كان أو جزئياً.

أقول: هذا من جملة تصريحاته على علمه تعالى بالجزئيات الفاسدة المتغيّرة لا بماهي متغيرة فاسدة، بل مع تغييراتها في حدود أنفسها بالقياس اليه تعالى غيرمتغيّرة.

و من هيهنا ظهر و لاح حال ما عليه الفاضل الخفري وفاقاً لما عليه الغزالى من الحكم بكفره ظنّاً منه أنّه قد نفى علمه بالجزئيات، ولم يعلم أنّه قد صرّح بثبوت علمه تعالى بها على غط مقدّس عالٍ بقوله: «كلّياكان أو جزئياً أو اسر مدياً أو زمانياً الى آخره»، حيث أنّه يشمل علمه تعال بالجزئي سواء كان ثابتاً صرفاً كالعقول المقدّسة و الجواهر المطهرة عن أرجاس الهيولى الظالم أهلها ٢؛ أو متغيراً زمانياً عالموادث الكائنة و الجزئيات المرهون وجودها بالامكانات الاستعدادية و الحركات الدورية، فالتسابقات و التعاقبات و التقدّمات و التأخرات و التجدّدات و التلاحقات بين الزمانيات انما هي بحسب امتداد الزمان و بقياس بعضها الى بعض في ذلك الامتداد الذي هو الزمان، و هو أفق التقضّى و التجدّد لا بحسب متن الدهر، و لا بالنسبة الى من يتقدّس و يتعالى عن عالمي الزمان و المكان، فهو "بكلّ شيء محيط ؟.

فقد بان أنّ الأشياء كلّها معلومة له تعالىٰ في الآزال و الآباد على الاستمرار الدهري و الاتصال الواقعة على سنّة متعالية عن مسالك الأوهام العامية وراء الاستمرار السيّال و الاتصال الامتدادى، بل دفعةً واحدةً دهريةً مضمّنةً فيها المراتب الزمانية و الدفعات الآنيّة

۵ ـ ب: مضمنات.

١ ـ م: ـ أو.

٢ ـ ب: ـ الظالم اهلها اقتباس من كريمة النساء، ٧٥: «رَبُّنا أَخْرِجْنَا مِنَ هَذِه القَرْبِيةِ الظالِم أَهْلُهَا».

۴ ـ اقتباس من كريمة فصّلت، ٥٤: «اَلَا انَّه بِكُلِّ شَيْءٍ مُحيطٌ».

٣ ـ م: هو.

٦ ـ ب: المرات.

الى أقصى الأبد لادفعةً واحدةً آنيةً و لا مرّةً زمانيةً. و هنالك الولاية لله الحقّ، هذا هو محزًّ ١ الأمر و مفصل القول و مرّ الحقّ ٢ و دُخلة ٣ الحكمة ٣.

### [٥٥/١٥٠] قال: على العالم.

أفيد: أي على عالم الحوادث /PA63/ سواء كان هو شطر نظام الكلّ، كما زعمه ه الظانون تسرمد المبدعات؛ أو هو كلّ العالم الكبير، كما ذهب أفلاطن و من في طبقته من أمّة الفلاسفة الأصول.

### [٥٥/١٥/] قال: شيء ثالث.

أقول: تقريره أنّ ملاك تقدّمه تعالىٰ على معلولاته وجودهُ الربوبي الذي هو عين ذاته، فلا ذهن ذاهن و لا عقل عاقل يحوم حومَ سرادقات قدس وجوده حتى يحكم بتقدّمه على مخلوقاته بوجوده الذهني، بل انَّما يكون ما في العقل المضاعف، و قـصاراه أن يكـون حكايةً عن الوجود الحقيق القائم بذاته، و الكلام في الحكي فلا ثنوة على مانبّه عليه بقوله: «لاأنّ الوجود شيء ثالث» للمتقدّم ألجاعل و المتأخّر الجعول. بل الوجود نفس وجوده.

و في قوله: «و انَّما تفرضه في ذهنك ثالثاً» اشارة الى الوجود الحاكسي الاثباتي الانتزاعي الحاصل /MA55/ في الذهن، و هو زائد و ثالث اثنين، و هو غير الوجود الحقيق القائم بذاته على ما نصّ عليه المعلم الثاني: «انّه الوجود كلّه».

٢ \_ اقتباس من حديث «الحق مرّ».

٨ ـ ش: للمقدّم.

١ ـ محزّ: موضع الحزّ أي القطع.

٣ ـ دخلة: لت، باطن.

٢ ـ هذه العبارة مقتبة من كلام السيّد الداماد في رسالته نبراس الضياء ص ٦١، و هي: «قد أصاب محرّ الأمر و مفصل ۵ ـ ب، م: زعمته،

القول و مرّ الحقّ و دخلة الحكمة».

٧ ـ بقوله لأنَّ.

٦ ـ م: السرمد، ب: لتسرمد.

٩ ـ ش: ـ المتأخّر.

ثمّ انّ الواقع قسمان: الخارج و الذهن؛ فتقدّم العلّة على معلولها امّا في وعاء الخارج أو الذهن لا محيص عنها؛ ثمّ انّ المعية اذا كانت خارجيةً كحركة اليد و المفتاح لايكون ظرف التقدّم هو الخارج، و الآاجتمعت المعية و التقدّم الخارجيان نظراً الى أمر واحد في الخارج!، فتعيّن أن يكون ظرفه هو الذهن، و لا يمكن هذا في الوجود الحقيق القيّومي القائم بذاته المؤثّر في وجود العالم و الآلزم أن يكون وجوده الأصيل بما هو وجوده الأصيل هو الوجود الظلّي، فتعيّن من ذلك تقدّمه في الأعيان على مجعولاته، فتكون حوادث دهرية.

# [۰۰/۱۶۰] قال: في ذهنك <sup>۲</sup> ثالثاً <sup>۳</sup>.

أفيد: أنّ الوجود العيني الأصيل في حاق الخارج بالفعل هو عين ذات الباري الحق تعالى و نفس مرتبة ماهيته و صرف بحت حقيقته، و كذلك وجوب الوجود بالذات، كما قد علمت غير مرّة.

# [ ۱ • ۲/۱ ] قال: و هما معاً في الزمان

أفيد: فان قياس حصول الوجود في الزمان أو الدهر الى جوهر ذات العلّة أقدم من قياسه الى جوهر ذات المعلول أقدميةً بالذات في لحاظ العقل.

## [۳/۱۰۱] قال: على ظنّ ...

أقول: يشير به ألى عدم ارتضائه بذلك الظنّ، و ذلك انّما يكون كذلك لو عنى الشيخ بتلك المعية السرمدية في الأزل كما هو الظاهر. و أمّا أذا كان المراد منه المعية

۲ ـ م: ذينك.

١ ـ ب، م: ـ في الحارج.

٣ ـ م: ثالث.

۴ ـ ب: ماهية.

٦ - م: - امّا.

۵ ـ م: ـ به.

السرمدية \_أى نسبة ثبات الى ثبات بعد أن لم يكن على ما عـليه القـائلون بـالحدوث\_ فلا ايراد فيه.

و الحاصل: أنّ نسبة /PB63/المفارقات بعضها الى بعض و كذا نسبتها الى نور الأنوار فهو السرمد، فان كانت أزليةً فالمعية السرمدية أزلية، و ان لم تكن فالمعية السرمدية، أى نسبة ثبات الى ثبات بعد اللاكون.

### [٥/١٠١] قال: فنقول أنّ هذه الفصول ...

أقول: لعل في نقل هذا الكلام عن الشيخ اشعار بأن تقدّم القوّة على الحادث الزماني على الحادث الزمانية، فانها لاتحتاج اليها، على هذا عليه أمر الحوادث الغير الزمانية، فانها لاتحتاج اليها، فلاتقدّم لها عليها فيكون للعدم تقدّم عليها من دون أن يكون زمانياً، فيكون عدماً غير سيّال لا الامتداد فيه و لا اللاامتداد.

يرشدك اليه ما أفيد في حلّ ما نقله عن الشيخ في هذا الفصل من تقدّم القوّة على الفعل، من أنّه تمهيد لبيان أنّ كلّ حادث فانّه مسبوق الوجود بمادّة. و لا يذهبن عليك أن نظرهم في هذا الحكم مقصور على الحادث الزماني بما هو حادث زماني كائن بعد عدم مستمرّ، لا بما هو موجود من بعد العدم الصريح، داخل في الكون بعد اللاكون المطلق الساذج، و انما له بذلك الاعتبار الحدوث الدهري، فسيبرهن لك في المقالة السادسة أن كون الحادث لا يوجد الوجودى السرمدي؛ بل انما يكون له الوجود بعد أن لم يكن، و هو من لوازم ماهيته، و لا يعقل أن تكون له في ذلك علّة وراء ماهيته أصلاً، و لذلك حكوا أنّ كلّ حادث مسبوق في وجوده بمادة و بمدّة، و أنّ المسبوقية بالمادة و المسبوقية بالمدّة متلازمتان متعاكستا اللزوم كلّيةً، فكما لا مسبوقية بالمدّة بحسب سبق العدم /1855/ الصريح، فكذلك لا مسبوقية بالمادّة بحسب سبق العدم /1855/ الصريح،

١ \_كذا.

و الشيخ عقد الحكم في النجاة بهذه العبارة: «ان كل ما لزمان وجوده بداية زمانية دون البدائة الابداعية، فقد سبقه زمان و سبقته ماد قبل وجوده.» و الشيخ أبونصر الفاربي قد نص في كتاب الجمع بين الرأيين على أن المحوج الى سبق المادة انّا هو المبدأ الزماني لاكون الشيء موجوداً بعد صرف العدم و صريح اللاكون. و هذا أمر لم يخف على أحد ممن له تبصر و تدرّب في الحكمة، حتى ان صاحب المحاكمات عند قول الشيخ في خواتيم النمط الخامس في كتاب الاشارات قال: «و انّه لن يتميّز في العدم الصريح حال الأولى به [فيها] أن لا يوجد شيئاً أو بالأشياء أن لا يوجد منه أصلاً.» أقال: «و تقييد العدم بالصريح احتراز عن عدم الحادث المسبوق بالمادة». و ذلك تنصيص على أنّ العالم لوكان حادثاً داخلاً في الوجود بعد العدم الصريح المراك المربح العدم الصريح المربح الوجود بعد العدم الصريح المربح المربع المربح المربع المربح المر

و أيضاً انّهم لم يبرهنوا على لوازم سبق المادّة من سبيل الامكان الذاتي الغير الختلف النسبة الى الممكنات أصلاً بل انّهم جعلوا الحدّ الأوسط امّا "الامكان الاستعدادي فقط، كما هو سبيل من شاخ أ في الحكمة المشرقية في كتبه كالتلويحات و المطارحات و خاتم المحصّلين في كتابه نقد المحصّل.

# [١٣/١٠١] قال: عن العدم الصريح.

أقول: لاخفاء في أنّ غرضه \_طاب ثراه \_ من نقل ما في التعليقات و الطبيعيات و غيرهما هو اثبات أنّ ما ذكره ٥ الشيخ في أوّل التاسعة على سبيل جدلي الزامي للمعتزلة ليس برهانياً، حيث حكم غير مرّة بتقدّسه \_ تعالى مجده \_ عن الزمان و الآن و تعاليه عن الدهر و الأوان.

٢ ـ قارن: شرح الاشارات، ج ١٣١/٣.

۴ ـ شاخ: أى صار شيخاً.

١ ـ ب: عنه.

۳ \_کذا.

٥ ـ م: ذكر.

### [۲۱/۱۰۱] قال: بالاستمرار ...

أقول: لا الاستمرار الزماني، بل الاستمرار و البقاء في متن الواقع و حاق الأعيان الذي لا الامتداد و لا اللاامتداد بحسبه، على ما نبّه عليه بقوله: «كما هو مع كلّ ا وقت بعد وقت».

### [۲/۱۰۲] قال: ككون الواحدة ...

أفيد: «هذا الحكم للآن انّما يصح في الآن السيّال الذي هو راسم للزمان لا في الآنات الموهومة التي هي أطراف الأزمنه و قد حقّقنا ذلك في الأفق المبين»، انتهى.

ثم لاخفاء في جواز تصحيح ذلك في الآن الذي هو طرف الزمان، و يظهر ذلك بعد تهم لاخفاء في جواز تصحيح ذلك في الآن الذي هو طرف الزمان، و يظهر ذلك بعد تهم لا على مقدّمة هي: أنّ الحدود المفروضة في المتصل الواحد مثلاً و ان كانت بالقوّة الآأنّ القوّة على وجهين قريب من الفعل، و هو ما يكون له ذات في المنفرض فيه، و يكون حدّه و على وجهين قريب من الفعل، و هو ما يكون له ذات في المنفرض فيه، و يكون حدّه و بها يته بالقوة كنصف المتصل الواحد الموجود و بعيد لا يكون كذلك، و هما و ان اشتركا في

۲ ـ ب: كالوحدة.

۴\_م: + حدّه.

١ ـ م، ش: كله.

معني القوّة الآأنّ الأوّل منها له نحو من الوجود، اذ يفرضه امّا يتعين حدّه و طرفه دون ذاته. يرشدك // 1986 الى ذلك انقسام الماء مثلاً الى قسمين، فانّه اذا قسّمه مُقسّم كان لكلّ واحد من أجزائه مائية و حدود معيّنه ينتهى هو عندها. و من البيّن أنّ بالتقسيم المذكور أنّا توجد منها الحدود دون مائيتها التي هي نفس ذوات الأجزاء، فتكون للأجزاء المذكورة ذات قبل هذا الفرض، و هي مائية ثابتة لها، سواء كان هناك موجد و معيّن و مقسّم وحدّ و نهاية هي من قبل المعيّن و العارض الأركة لها حدّ، و لك أن تفرضه و هو ما سيصل مقسّم وحد و نهاية هي من قبل المعيّن و العارض الله المتحرّك عال حركته، و لها حدّ ليس كذلك أن تفرضه، و هو ما سيصل هو ما وصل اليه المتحرّك حال حركته، و لها حدّ ليس كذلك أن تفرضه، و هو ما سيصل اليه المتحرّك و فعليته ليست في الوهم فقط، كيف لا و هو موجود في المتحرّك، كيا أنّ الحدود مسافته وجوداً كذلك؟ و نسبة هذا الحدّ الى الوهم بالعليّة؛ اذ الواهمة علّة لحدوثه و الحدود مسافته وجوداً كذلك؟ و نسبة هذا الحدّ الى الوهم بالعليّة؛ اذ الواهمة علّة لحدوثه و تميّزه عن غيره لاطرف لوجوده، فالحدّ المذكور موجود في الخارج و هو متأخّر عيّا وقع قبله، فيكون ثانياً بالقياس اليه.

و من هنالك يلوح من الشفاء أنّ الانتهاء أعمّ من أن يكون بالفعل أو بالقوّة، و للحركة الفلكية انتهاء بالوجه الثاني؛ اذكلّ حدّ يفرض في مسافة الجسم المتحرك بالاستدارة، فحال الجسم المذكور بالنسبة اليه من حيث انّه يطلبه بوجه، فيكون كهالاً أوّل من حيث الحصول عنده وصول، فيكون كهالاً ثانياً.

فاذا تقرّر هذا فنقول: أنّ نسبة الزمان إلى الآنات نسبة المسافة إلى الحدود، فكما أنّ ذوات الحدود موجودة في المسافة ـو أن تأخّر وصفها \_ فكذلك أنّ ذوات الآنات موجودة تعيّن وجوده الزماني و أن كان اتصافها بوصف المبدئية و المنتهائية متأخّراً عنها، فوجود الآنات في الزمان بالقوّه القريبة من الفعل. فقد شبّه الشيخ نسبة الآن إلى الزمان بنسبة

٢ - م: - و مقسم.

۴ ـ ب: الفارض.

٦ ـ م: وجود الزمان.

١ ـ ش: مو حو د.

۳ ـ ش: ـ هي.

٥ ـ م: فانّ.

الوحدة الى العدد: و لمّا كانت الوحدة موجودةً بالفعل في العدد و جزءاً منه حقيقةً، و الآن بالقوة في الزمان و ليس جزءاً منه، فقد شبّهه به تنبيهاً على ذلك.

فقد انصرح أنّ جزئية الآن للزمان مبنية على المسامحة و من قبيل تشبيه الأمور الدهنية بالأمور العينية، فكذا الحكم بجزئية الآن السيّال للزمان مبني على المسامحة، و الآفن الظاهر \_انّه ا عند من ذهب اليه \_أنّه راسم له، لاجزء منه.

## [٩/١٠٣] قال: و أمّا بالذات

أقول: لعلّ المراد به المعية، أى كون المعين بالعلّية، بمعنى استنادهما الى علّة جاعلة تامّة / المراد به المعية، أى كون المعين بالعلّية، بمعنى استنادهما الى علّة جاعلة تامّة / المران يوجد كلّ واحد منها من حيث يوجد الآخر، و لا يكون أحدهما علّة للآخر كالمتضائفين الحقيقيين أو المشهوريين مثلاً، فان بينها تلازماً و تعاكساً، وليس أحدهما علّة تامة للآخر، و معيتها كونها كذلك.

و قوله: «كالمتكافئين» /PA65/الى آخره مثال لمعلولى علّة واحدة، ولكنّ العسر في ترتّبها على علّة واحدة من جهة واحدة، و توقّف تحقّقها و ثبوتها على اثبات أمر يوجب أن يوجد كلّ واحد من المعين حيث يوجد الآخر، و مع ذلك لا يكون علّةً تامةً أو ناقصةً لها، أو لواحد منها لئلّا ترجع بها معيّتها الى اجتاع السبقين أو التأخرين، و من هنالك ترى الشيخ في قاطيغورياس كتابه الشفاء أنّه قال: «انّ تحقيق الأمر فيه عسر».

و من الناس من قال انّه لا اشكال في المعية بالعلّية عند المتكلّمين، اذ هم يجوّزون صدور الكثير عن الواحد، كما لا اشكال في المعية بالعلّية العارضة لعلّتين مستقلّتين لمعلول واحد نوعى، و لم يتفطّن بأنّ المحقّق الطوسي -قدّس سرّه القدّوسي - من المتكلّمين و لم يجز ذلك عنده، و لا بأنّ علّة المعلول النوعي عليّتها له من حيث انّه نوع معين بالذات، و عليتها

٢ ـ ب، م: المشهورين.

٤ ـ م: السبين.

لأشخاصه من حيث انّها اشخاص له بالعرض، و أنّ هذا يوجب أن لايكون فيها و لا فيما هو معلول لها من حيث انّها علّة و معلول تعدّد و تكّثر، فلا يكون من توارد العلل المستقلة على معلول واحد على أنّ اشتراك العلّتين في العلّية ليس من باب المعية بالعلّية.

ثمّ انّ المصنّف الأستاذ \_قدّس سرّه \_ في حاشية منه على كتاب الايماضات قال: «و أمّا معاً في العلّية فتحقيق الأمر فيه عسر، و قد حاول بعض مقلدة الأتـباع كـصاحب المحاكمات و من تأسّى به توجيه الاستشعار ٢ بما لا يستوجهه أولوا الأبصار»، انتهى كلامه منه"، و أراد بـ «من تأسّي به ۴» الشريف الحقّق في حواشيه عليها.

ثم جدير بنا لو تصدينا لذكر ما قاله صاحب المحاكمات ثم نورد عليه مايرد من الايراد.

فنقول: انّه قال بعد ذكر أنّه قد استشكل الشيخ تحقيق أمرها بهذه العبارة: «انّ المعية بالعلّية سلب التقدّم بالعلّية، و لو سلّم فالمعية بالعلّية ليس الّا اجتماع العلّية أو المعلولية، لا أمر آخر ليصح قوله: فلا يكون معيّة في العلّية». ثمّ قال: «و حلّه أنّ التقدّم و التأخّر اعتبارهما الى ثالث، و ليس يعتبر في المعية الا حال أحدهما عند الآخر فيه نظر، اذ مراده من الثالث ان كان هو المعنى المشترك فهو كما أنّه يعتبر في التقدّم و التأخّر بالعلّية كذلك يعتبر في المعية بالعلية، اذكما أنّ أحد الشيئين أنَّما يتقدّم على الآخر في الوجود كذلك، و ٥ هما يكونان معاً فيه ٦، و ان كان أمراً آخر سوى الشيئين و المعنى المشترك بينهها، فلا نسلم أنّ التقدّم و التأخّر بالعلّية اعتبارهما الى ثالث، اذ السبق بالعلّية، و هو رجحان أحد الشيئين المشتركين في الوجود مثلاً على الآخر».

ثمّ قال: «أو ٧ وجه اشكاله، بما حاصله أنّ المَعَيْن /PB65/ بالعلّية ان كانا علّتين لم يجز

٢ ـ ب: ـ توجيه الاستشعار.

١ ـ م: تلك. ۳ ـ ب: ـ منه.

۴ ـ ب. ـ به.

٥ ـ م: ـ و.

٦ ـ م: ـ فيه.

٧ ـ كذا، و يمكن أن يقرأ في «م»: «اذ».

أن يكونا بالقياس الى أمر واحد، و ان كانا معلولين؛ فان فرضنا أنّها معلولا علّة واحدة، فهما التحقيق ليس كذلك، اذ الواحد من حيث انّه واحد لا يصدر عنه أمران؛ فاذا كان أحدهما // MA57 معلولاً لشيء و الآخر معلولاً لشيء آخر فيكونان معاً في العلّية أيضاً، فلا موجودين الا واحدهما علّة للآخر أو كانا معاً في العلّية»، انتهى.

ثمّ ان ما حكم به الأستاذ، من أن ما قاله الحاكم ممّا «لايستوجهه أولو الابصار»، اشارة الى ما يرد عليه:

أمّا ٢ أولاً: فلأنّ كون العلّتين لا بالقياس الى أمر واحد أنّما يقدح في المعية بالعلّية ان كانت معيتها من حيث هما علّتان لشيء واحد، و ليس كذلك لما اعترف هو به أيضاً من أنّ المعية ليست اللّ سلب التقدّم و التأخّر لا اجتاع التقدّمين.

و أمّا ثانياً: فلأنّ ما تقرّر عندهم أنّ الأمر الواحد من حيث انّه واحد لايكون الآ علّة تامّة لمعلول واحد، و الفرض المذكور لايوجب أن تكون هذه العلّة علّة تامّة لهما بهذا الوجه ليكون منافياً لما تقرّر عندهم.

و أمّا ثالثاً: فلأنّ المعتبر في المعين بالعلّية أن لا يكون أحد المعَين علّةً تامةً للآخر، و كون أحد الشيئين علّةً للآخر لا يوجب كونَه علّةً تامةً له ليكون بين كلّ شيئين تقدّم و تأخّر بالعلّية، فليتدبّر!

# [٩/١٠٣] قال: كالمتكافئين ...

أقول: و ذلك أنّما يصلح أن يكون مثالاً للمَعين بالطبع على أن يكونا معلولى علّة واحدة ناقصة، فتكون هي متقدّمةً عليها بالوجود، و اذا كانت تامةً تكونا مَعَيْن بالعلّية، فعلى هذا يكون مثالاً "لمعلولى علّةٍ واحدة. ولعلّ في تأخيره عن قوله: «و بالطبع» نوع اشعار

٢ ـ ب: ـ امّا.

بصلاحية كونها مثالين له اذا كانت العلّة ناقصةً، و لما سبق عليه اذا كانت تامةً، فتبصّر!

### [۲۳/۱۰۳] قال: المتبجّح

أقول: و في النهاية يقال: «فلان يتبجَّح بكذا، أي يتعظّم ا و يفتخر». ٢

### [۷/۱۰۵] قال: على أنّ مفهوم كان.

أقول: حاصله تشكيكه ان كان و يكون دالان على الماضى و الحال و الاستقبال، امّا أن يكون قارّ الوجود، ثابت الذات؛ أم لا يكون. فعلى الأوّل: لا تكون نسبته الى الثابت نسبة "المتغيّر اليه، و على الثاني: لا يكون موجوداً بتامه لتصح نسبته الى الثابت، حيث ان الثابت ثابت موجود، و غير الثابت لا ثبوت له معه، فلا يصح الحكم بأنّ نسبة المتغيّر الى الثابت دهر، لا نتفائه با نتفائه في لعدم وجوده بتامه، لا نتفائه با نتفائه جزئه.

ثمّ ان نصير الحكماء لمّا حمل الثبوت على قرار الأجزاء في الوجود فجعل نسبة الأرض الى الحركة نسبة ثابت الى ثابت، و نسبة الزمان الى الحركة نسبة 19A66/متغيّر الى متغيّر، ولم يعلم أنّ مراد الحكماء من الثابت هو المجرّد الصرف الذي لا يتعلّق بالمادّة مطلقاً، لاذاتاً و لا فعلاً.

قد نبّه الأستاذ المصنّف قدس سرّه عليه بقوله: «و محزّ تحقيقه» بما حاصله: أنّ المعتبر الذي لاقرار له في الآن موجود قارّ في وعاء الدهر نظراً إلى الثابت الصرف، و غرض الحكماء من أنّ الدهر نسبة الثابت الى المتغيّر هو أن المتغيّر في نفسه اذا قيس وجوده الى الثابت فهو دهر، و عدم قراره في الآن لاينافي قراره / MB57 نظراً اليه، فالطرفان موجودان في الدهر، فتصح نسبة أحدهما إلى الآخر.

۲ ـ النهاية، ج ۱/۹۹.

۴ ـ م: نسبة.

١ \_ م: تعظم.

۳ ـ م. ـ نـــة

۵ - م: - بانتفائه.

فتقرير جوابه على نظمه الطبيعي: أنّه ان أراد من عدم قرار المتغيّر عدم قراره في نفسه فهو مسلّم، و لكنّه نظراً الى الثابت موجود قارّ في وعاء الدهر؛ و ان أراد منه عدم قراره نظراً اليه فهو ممنوع، و السند ظاهر.

و لقد استفدت ما ذكره ـ طاب ثراه ـ من قوله: «بحسب الدهر لا بحسب الزمان». و الحاصل أنّ اللّه سبحانه كها يتقدّس في ذاته و صفاته و شؤونه و أسهائه عن التدريج و التعاقب ـ اذ لا يكون و كان الاّ من تلقاء الزمان الذي هو ظرف المتغيّرات ـ فكذلك هو متقدّس عن المعية الزمانية و الدفعة الآنية، اذ ليس ذلك الاّ من جهة الزمان و من جهة الآن الذي هو حدّ من حدود الزمان، و هو يعلو مجده متعالمٍ عن الزمان و الدهر، و أنّ الحركة ماهيتها التدريج و السيلان، و الزمان حقيقته امتداد التقضي و التجدّد، و هما باتصالها موجودان في الواقع بهوية امتدادية غير قارّة يمتنع بالنظر الى نفس ذاتها أن يجتمع جزءان من حدودها في حدّ واحد. ثمّ انّ الكائنات فكلّ منها في وقته من حدود الامتداد الزماني الواقع في متن الدهر.

فاذاً الثابتات و القارّات و المتغيّرات و المتجدّدات و التدريجيات و الدفعيات و الزمانيات الغير المنطبقة على امتداد الزمان بقضّها و قضيضها و صغيرها و كبيرها و رطبها و يابسها حاضرة عنده تعالى مرة واحدة دهرية ، مجعولة للجاعل و مخلوقة للخلاق على الاطلاق، و ليس ابداعه و ايجاده و صنعه و افاضته لشيء من الأشياء تدريجيا و لانفس زماني و لا دفعيا آنياً "، بل على نحو آخر وراء سبيل الوهم، متقدّس عن ذلك كله. أليس قد تحقّق لديك أنّ الزمان على أصول الفلسفة بهوية الامتدادية من الأزل الى

أليس قد تحقّق لديك أنَّ الزمان على أصول الفلسفة بهوية الا مندادية من المرراك الأبد واحد شخصي موجود في وعاء الدهر، لاتكثر فيه الا بحسب ما يعرض له من

١ ـ قضّ : صغير و شال: جاء القوم قضّهم أو قضيضهم، أي فجميعهم.

٢ ـ اقتباس من كريسه الانعام، ٥٩ : ﴿لا رَطْبُ وَ لاَيابِشُ الَّا فِي كِتَابٍ مُبِينٍ ﴿.

۳ ـ ب: انّيا.

الانفصال في الأوهام، لأسباب /PB66/ مؤدّية الى انقسامات وهمية، و لا يشلم ذلك في وحدانيته و شخصيته في نفسه بحسب الأعيان، و كذلك الحركة ثمّ اذا فرضت فيها أجزاء كانت هي متعاقبة التحقّق حدوثاً و بقاءً باعتبار وجوداتها في أنفسها بالنسبة الى ما في أفق الزمانيات، و بقياس بعض تلك أجزاء الى بعض و من جهة نسبتها الى الآن، و أمّا بحسب الثبوت الرابطى، أعني وجودها لمبدئها و حضورها عنده، و بالنسبة الى المتعالى عن أفق الزمان، بل باعتبار الوجود في نفسه في وعاء الدهر، فلاتعاقب بينها أصلاً، و لا بين الزمانيات مطلقاً، بل هي سواسية الأقدام في الحضور و التحقّق بحسب ذلك الاعتبار.

فقد بان عن صبح البيان أنّ الموجود الغير القارّ أنّما يكون له وصف عدم قرار الذات حدوثاً و بقاءً بحسب الوقوع في أفق الزمان. و أمّا بالقياس الى عرش وعاء الدهر و بالنسبة الى المراتب //MA58 المتعالية عن أفق الزمان لاحاطته فهو قارّ الذات على وصف اجتماع الأجزاء المفروضة في الحضور و التحقّق.

# [۱/۱۰۶] قال: في تصحيح حدوث

أقول: الحاصل أنّ العدم السابق على وجود العالم تقدّمه عليه عند الامام الرازي بالذات، كتقدّم أجزاء الزمان بعضها على بعض، وكذلك تقدّمه تعالى عليه اكذلك، فهو يقول بهذا التقدّم ردّاً على الحكماء في حكمهم بتقدّمه السرمدي تعالى و تقدّم العدم الدهري على الحوادث بوجودها الدهري.

# [۱۳/۱۰۶] قال: فالناقد البارع ...

أقول: تحقيق ذلك أنّ الاضافات العارضة لذاته الحقة الأحدية \_عزّ سلطانه\_ لاتكون متعاقبة الحصول شيئاً بعد شيء، بل لاتكون الا الفعلية الحضة من كلّ جهة، بل الما

١ ـ م: \_ عليه.

لها التعاقب و التدريج بحسب النسبة الى ما اليه الاضافة، و أمّما بالنظر اليه تعالى فلاتدريجي و لا دفعي و لا زماني، اذ لاتعتوره الأزمنة وا لآنات، و لا تعتريه الحدود و الآماد و الآجال و الأوقات. و أمّا الاضافات العارضة لما في عالم الامكان من الزمانيات فعلى غير ذلك السبيل.

ثمّ الاخفاء في أنّ ما حقّقه هيهنا ينافي لما ذكره في نجريد العقائد في تساعيف ردّ الشكالٍ في علمه تعالى بقوله: «و تغيّر الاضافات ممكن.» و الحقّ على ما حقّقه هيهنا من أنّ تغيّر الاضافات غير ممكن ؟؛ و هذا هو صراح الحقّ و ان نسبه الى الحكماء هيهنا.

فاندفع ما يتوهم من أن دفع التدافع حيث نسب ذلك الى الحكماء و لم يرض به، و ما ذكره في تجريده هو ما عليه، فليتبصر. ٥

### [۲۲/۱۰۶] قال: لزم التسلسل.

أقول: حاصل تشكيكه هو أنّ السرمد مثلاً لوكان موجوداً لكان له نسبة الى كلّ من الثابتين على المعية فلا يخلو /PA67/امّا أن يكون ثابتاً، أو متغيّراً. فعلى الأوّل له "سرمد آخر؛ و على الثاني دهر آخر و هكذا؛ و كذا الأمر في أمر الزمان و الدهر و معية كلّ منها مع ثابت آخر أو متغيّر، فيلزم تمادي السلسلة الى غير النهاية؛ فقد تعيّن أن لا يكون موجوداً، فيلزم عدم وجود الزمان.

ثمّ انّ الكاتبي شارح الملخّص فقد تصدّي للجواب عن هذا الشكّ، أى قوله: «لأنّا نقول» إلى آخره، و قوله: «و الامام ذكره» أى الشكّ على هذا الوجه، و ذلك الشارح قال: «و نحن نعبّر عبّا قاله الشيخ و نعرف من التعريف و الاعلام». و بالجملة أنّ معناه أنّه يعرف عبّا نقله عن الشيخ حال ما ذكره الامام من الشك و اندفاعه.

٢ ـ ب: العارضة لعالم.

<sup>\*</sup> \_ ش: + فليتدبر، و الى هنا تمت التعليقة فى «ش».

٦ ـ ش: - له.

١ ـ م، ش: تدريج.

٣ ـ تجريد الاعتقاد، ص ١٩٢.

٥ ـ ش: ـ و هذا هو صريح ... فليتبضّر.

تلخيص ما أورده نقلاً عن الشيخ: أنّه اختار أنّ السرمد و الدهر ليسا أمرين موجودين، بل هما نفس نسبة ثبات الى ثبات و الى غير ثبات، فيرجع مفاده الى الخارج الذي لا الامتداد و اللاامتداد فيه، فلايلزم التسلسل؛ فيكونان ما به المعية للثابتين و للثابت نظراً الى المتغيّر، و لا لهما معية لعدم وجودهما في الخارج. و أمّا الزمان و ان كان موجوداً في الأعيان فانّه مع و ما به المعية نظراً الى المتعيّر بخلاف المعية ما عداه من المتغيّرات، فان لها تكون معية ولكن ما به معيتها هو الزمان، و أمّا الزمان نفسه فانّه نظراً الى المتغيّر كالحركة يكون له معية معه، و ما به معيته المحلمة الإمان، و أمّا الزمان نفسه فانّه نظراً الى المتغيّر كالحركة به القبلية و البعدية، فأجزاؤه قبل و قبلية و بعد و بعدية فلاتسلسل فيه؟ ألا ترئ أنّ الحمول في القضايا الحملية ير تبط بالموضوع بالرابطة، و أمّا الرابطة فيهي بنفسها مربوطة، و أنّ الرابطة في بنفسها مربوطة، و أنّ المنوء مُضىء بذاته، و النور نور بنفسه لا بنور آخر، فالضوء مُضىء بذاته، و النور نور بنفسه لا بنور آخر، فالضوء مُضىء بذاته، و النور نور بنفسه لا بنور قر، فالضوء و نور آخر، فتدبّر!"

### [۱/۱۰۸] قال: و نحن نقول.

أقول: أى على محزّ تحقيق ما وقع عن الشيخ من النسبة الاعلى ما فهمه ذلك الشارح من نسبة الثابت الى المتغيّر، زعماً منه أنّ المراد من الثابت ما تجتمع أجزاؤه في آن، فيتناول الجسم؛ ولم يعلم أنّ ما عنى الشيخ من الثابت هو الثابت الصرف، أى الأنوار المجرّدة و العقول المقدّسة عن المادّة مطلقاً، وكذا نور الأنوار -جلّ مجده - فتبصّر!

# [٣/١٠٩] قال: لابدّ أن يكون لبقائه.

أقول: ولم يعلم أنّ بقاء المبدعات المقدّسة على غط أجلّ و أعزّ من البقاء الزماني، بل

۲ ـ ب: معية.

٣ ـ ش! \_ فتدتر.

١ ـ م: ـ بخلاف.

۴ ـ ش: التسلسل.

هو بقاء على ثبات صرف، فما ظنّك بمبدعها؟ اذ يحلّ منه جناب كبريائه حيث الأمر فيه أرفع، اللّهم اللّ على مجرّد التسمية الشرعية رعايةً للمجاز التشبهي تنزّلاً الى استيناس الفطرة العامية، أو بناءً على /PB67 أنّ ما هو أقدس و أرفع ثابت، ثقةً بعدم استيحاش المدارك الخاصية من أصاحيب الحكمة المتعالية الايمانية .

## [٩/١٠٩] قال: في اثنين منها

أقول: أى الموجود التدريجي المنطبق على الزمان و الموجود في الآن. أنت خبير بأنّ من الموجود المتغيّر ما يكون وجوده نفس زماني لا زمانياً و لا آنيا، كما أسلفناه.

ثمّ انّ مراده من المتغيّرات في الآنات ما يشمل الكونَ و الفسادَ حيث انّها آنيان، لاستحالة وقوع الحركة في الجوهر، و الآلزم انعدام المتحرّك بشخصيته في أثناء حركته فيه، لكون أفراد ما فيه الحركة متوسّطة بين صرافة القوّة و محوضة الفعل كما بيّن في موضعه. و لما كان الحال الجوهري مقوّماً لمحلّه فلو كانت الحركة تقع فيه يلزم انتفاء فعليته، و منه يلزم انتفاء المتحرّك لانتفاء مقوّمه.

### [۱۷/۱۰۹] قال: وجوده.

أقول: أي قبل الوجودات و العدمات الزمانية الواقعة في العالم.

### [۱۰/۱۱۰] قال: و ان اعتراك.

أقول: وجه الاعتراك، أنّه قد تقدّم أنّ اقسام السبق سبعة، منها التقدّم بالماهية و السرمدية. فان حصلت المعية الدهرية فيحصل بازائها تقدّم دهري فيصير أقسامه ثمانيةً.

٢ -كذا، و الظاهر: اليمائية كما في مسفورات المحقّق الداماد.

١ ـ م: الفطر.

٣ ـ ب: ـ انتفاء فعليته و منه يلزم.

حاصل الجواب: أنّ ملاك المعية السرمدية و الدهرية هو أمر واحد، فالنسبة و المنسوب واحد و المنسوب اليه مختلف على ما سنفصّله من كونه متغيّراً و ثابتاً، و لكن ليس للمتغيّر بالنظر الى الثابت تغيّر، فتدبّر!

# [ ۲۳/۱۱۰] قال: كما في الحركات ...

أقول: الحركة التوسطية صفة شخصية قائمة بالمتحرّك، باقية من أوّل المسافة الى منتهاها، مستدعية للزمان لاعلى سبيل الانطباق علميه بل على نحو آخر.

و شرحه: أنّها تستدعي الزمانَ و لكن لاعلى أن ينطبق عليه، لأنّه لاجزء لها، بل على أنّ أيّ حدّ من حدوده فرض تكون هي موجودةً فيه بـتمامها، وكذلك الأمر في اللاوصول و اللامحاذاة، لتوقّفهما على الحركة و هي مستدعية للزمان.

و أمّا الحركة القطعية /MA59/فهي منطبقة على المسافة و الزمان، فأجزاؤها بازاء أجزائها الله على ما نبّه عليه المصنّف الأستاذ بقوله: «في زمان على التدريج». و قال الشيخ في طبيعيات الشفاء: المتصل لا أجزاء له بالفعل، بل يعرض أن يتجزّأ لأسباب تقسم المسافة، فتجعلها بالفعل مسافات على أحد أنواع القسمة، و ما بين حدود تلك أيضاً مسافات لايشتمل عليها آن و حركة على النحو الذي قلنا انّه يكون في آن، بل الحركة التي على نحو القطع، و يكون الزمان مطابقاً لها. و لا يكون المعني الذي سمّيناه آناً هو متكثّر ابالفعل، لأنّ ذلك لا يتكثّر بالفعل الا بتكثّر المسافة بالفعل؛ و اذا لم يكن متكثّراً بالفعل و كانت الحركة ذلك لا يتكثّر بالفعل الا بتكثّر المسافة حقاً " موجودة و لم تكن كثيرة بالعدد كانت بالضرورة واحدة الم يكن كثيرة بالعدد كانت بالضرورة واحدة الم الم العدد.

قال بهمنيار في التحصيل بعد ما حسبه ابطالاً للتشكيك: و الحركة الفلكية بالمعنى

١ ـ ب: أجرائها.

الذي تحقّقته \_أعني ما يكون بين ماضٍ و مستقبل \_ واحدة باقية فيه أبداً ما تحرّك، و أمّا الذي بمعنى القطع فيشبه أن تكون وحدته بالفرض، لأنّ كلّ دورة أنّما يتحدّد بالفرض. و بالجملة فانّ وحدة الحركة مثل وحدة المسافة، أعني وحدة الاتصال.

### [٥/١١١] قال: المعية الغير المتقدرة.

أقول: لاخفاء في أنّ النسبة و ملاكها قسمان: أحدهما النسبة المكمّمة المقدارية؛ و ثانيهما: الغير المكمّمة المقدارية. الأوّل: زمان، و الثاني بحسب حال المنسوب اليه قسمان: دهر و سرمدا، لا بحسب حال النسبة نفسها، سواء في ذلك القول بسرمد المبدعات و أزلية الفلكيات أو عدمه.

و ان كان الأمر على غط مختلف عند هؤلاء، و هؤلاء حيث أنّ الحكماء الذاهبين الى الأوّل حكموا بأنّ نسبة الثابت الى الثابت في الأزل سرمد مطلقاً، و أنّ المصنّف و شيعته يحكمون بأنّ نسبة الثابت الى الثابت في الأزل سرمد، و الى غير الثابت فيه ـسواء كان ثابتاً فها لا يزال كالمبدعات أو لم يكن كالمتغيّرات \_ فهو دهر.

و على التقديرين فالنسبة "بالقبلية و المعية غير مكمّمة غيرمتقدّرة، فهي واحدة، و اختلافها باختلاف المنسوب اليه لايقدح في وحدتها. فأقسام التقدّم سبعة كأقسام المعيه.

و الحاصل: أنّ نسبة الثابت الى الثابت و الى غير الثابت لم يكن بتصوّر امتداد أصلاً لا في ذات المنسوب و لا في النسبة باعتبار نفسها، بل كانت النسبة الى المتغيّرات متشابهةً من جهة المنسوب؛ اذ لم يكن فيها بحسبها تجدّد حال ما لم يكن، أو تقضّي حال كانت أصلاً، بل كان ذات المنسوب مع كلّ واحد منها و مع جميعها على وصف واحدٍ معيةً غير متقدّرة لا مقارنةً زمانيةً أو آنيةً، بل النّا الامتداد في المنسوب اليه فقط، سواء في ذلك الحال أزلياً، أو

٢ ـ م: ـ في الأزل.

١ ـ ش: \_ بحسب حال ... سرمد.

٣ \_ م: \_ فالسبة .

لم يكن [أزلياً ]؛ الأوّل <sup>ا</sup>: كما الأمر في الحركات الفلكية. و الثاني: كما الأمـر في الحــوادث الكونية.

و لكن الحق الصراح بنور البرهان الساطع عن أفق الفلاح، أن قاطبة الممكنات من المبدعات و الكائنات و المخترعات كما أن ذمم أعناقها مقمحة للملاك الذاتي و البطلان الحقيقي أبداً من جهة الحدوث الذاتي، كذلك جباه حقائقها // MB59 مكوية بمكواة سبق العدم في الأعيان على وجودها من جهة الحدوث الدهري أيضاً، و طائفة منها مغلولة الأيدي و الأرجل بسلسلة اختصاص الوجود بقطعة معينة من الزمان و مسبوقية التحقق في الأعيان بالعدم في جميع الأزمنة التي هي قبل تلك القطعة من جهة الحدوث الزماني، فلاتكون هنالك الا قبلية دهرية لامعينها ".

# [۱۴/۱۱۱] قال: بالعلّية

أقول: لاخفاء في أنّ الشيخ ذكر المعية بالعلّية. و الجار ان /PB68/كان للسببية، فالمعان معانٍ بالمعلولية و ان كان للملابسة. فالمعان معانٍ بعلّيتها لثالث، فعلى الأوّل: ترجع معيتها الى اجتاع التأخّرية؛ و على الثاني: الى السبقين. و على التقديرين تحقيق الأمر فيه عسر، لكون أمر واحد علّة تامّة لأمرين في درجة واحدة وجهة، كذلك على الأوّل وكون أمرين سبباً لأمر واحد على الثاني، و الأستاذ المصنّف قدّس سرّه قد حمل على الثاني، و الأستاذ المصنّف. قدّس سرّه قد حمل على الثاني، و جعل الأوّل مقابلاً له حيث قال: «أو بالمعلولية»، و الأمر واضح.

# [١٤/١١١] قال: في الايماضات.

أقول: ما ذكره المصنّف الأستاذ \_قدّس سرّه العزيز على ذلك الكتاب هو هذا:

١ -م: الأزل.

٢ ـ مقمحة: مرتفعة. أقمح الغلُّ الأسير، أي ترك رأسه مرفوعاً لضيقه.

٣ ـ ش: بعينها. ٣ ـ م: ـ العزيز.

«ايماض المَعان بالمعلولية، ليس يصح أن يستندا في درجة واحدة الى علّة واحده حقّة، أعني بالذات و بالحيثية جميعاً، بل قصياً ما يستأثر أنّ به من الاتحاد أن يكون لهما معاً علّة موجبة أحدية الذات، متكثّرة الحيثية الاعتبارية، فهذا ما يستصحّه الفحص من المعية بالمعلولية، وكذلك المعان في العلّية يمتنع علّيتهما بالقياس الى معلول واحد بعينه. فاذا اتفق ذلك ظاهراً كان أنّا العلّة بالحقيقة الطباع المشترك و هو أمر واحد، فلذلك استعسر تحقيق الأمر في المعية بالطبع و المعية بالماهية»، انتهى كلامه.

ثمّ ذكر في ايماض آخر يتلو هذا الايماض بقوله: «فاذن اذا لم يكن أحد المتلازمين علّة موجبة للآخر لم يكن التلازم الآمن جهة استنادهما معاً الى علّة موجبة موقعة بينهما ارتباطاً متكرّراً من الجهتين، ولكن لاعلى الوجه الدائر المستحيل بتّةً، بل على سبيل آخر كما في المضاف الحقّ و مضائفه»، انتهى قوله. و قد أوردنا ما يوضح المرام بوجهٍ مّا فتذكّر!

[٨/١١٢] قال: و السرمدية ...

أقول: عطف على قوله الحدوث.

[۱۷/۱۱۲] قال: في شيؤونه و افاضاته.

أقول: نشر على غير ترتيب اللفّ.

[۴/۱۱۴] قال: فلأنّ سلب شيء ...

أقول: حاصل المرام في هذا المقام: أنّ الاتصافات و السلوب و القبولات من الاعتبارات العقلية التي لاتحقّق لها في الخارج. ولو سلّم فهي لاتلحق الواحد من حيث هو

٢ ـ ب: + ما.

واحد، بل يستدعي كثرةً تلحقها، فانّ السلب امثلاً يفتقر الى مسلوب و مسلوب عنه، و كذا الاتصاف فيفتقر الى صفة و موصوف، و القابلية الى قابل و مقبول.

فاذا تمهد هذا فنقول: ليس في العدم الصريح ذهن ذاهن و لا عقل عاقل، فلاتصدق هنالک معية له تعالىٰ بالنظر الى سلب العالم و عدمه لانتفائه المنالک، فلاتحقق للسلب حتى تکون له معية نظراً اليه تعالىٰ، و هذا أصل تبتني عليه أمور كثيرة //MA60مثل امتناع صدور الكثير عن الواحد من كل جهة و استحاله اتصاف //PA69 زيد مثلاً سلوب غيرمتناهية. و الشيخ قد صرّح بذلك في غير موضع من كتبه.

و قال خاتم المحصّلين في شرحه للاشارات: «و اعلم أنّ الأمر العدمي ليس عدماً محضاً، بل هو عدم مقيّد بوجود شيء، و هو من حيث هو كذلك أمر ثابت في العقل، فيصحّ أن يكون علّة لما هو مثله، كما يقال: عدم العلّة علّة العدم. و يصحّ أن يكون شرطاً لوجود معلول ثابت على الإطلاق و يصير جزءاً من المفهوم عن علّته التامّة اذا كان مركبّاً».

و ذكر في موضع آخر أيضاً بقوله: «لأنّ العدم المقيّد بشيء ما يكون معقولاً بسبب ذلك الشيء، و يصحّ لحوق الاعتبارات العقلية به من حيث هو معقول.» حتى انّ من أعاظم المتكلّمين ابن مطهّر الحليّ قدس الله روحه البهي قال في ايضاح المقاصد في شرح حكمة عين القواعد: «انّ أعدام الملكات تتايز بتايز ملكاتها، و يتعدّد بتعدّدها في الذهن دون الخارج، بأنه ليس في الخارج شيء هو عدم و لهذا الايجاب عنه بشيء في سؤال ما هو».

### [٢١/١١٥] قال: المعلولية يمتنع ...

أقول: الفرق بين الدليلين أنّ الحدّ الأوسط في الأوّل حقيقة الوجوب بالذات و

١ ـ ش: لأنَّ ا

الامكان بالذات، و في الثاني طباع علية الواجب و معلولية الممكن !.

### [٢١/١١٤] قال: حدّ التعطيل و حدّ التشبيه.

أقول: أمّا أنّه خارج عن حدّ التشبيه لكونه مستأثراً عرش السرمدية، فلايشبهه غيره لتأخّره عن العدم، و لكونه متقدّساً عن أن ينال، فلايبلغ كنه جلاله، فلايشبهه غيره لجواز نيل كنهه.

و بالجملة أنّ ذات سبحانه أقدس و أعلى من مضاهات الحقائق و مشابهة الذوات بوجوه شتى، و جهان قد تقدّما؛ ثالثها: أنّه حجلّ سلطانه \_ ينبوع الذوات و جاعل الحقائق و فعّال الماهيات، و كذلك القول في الوجود و الشيئية فهو موجود، لاكسائر الموجودات و شيء لاكسائر الأشياء من تلقاء شيئية كلّ شيء " و وجود كلّ موجود، و كذلك في الصفات الحقيقية. و أمّا أنّه خارج عن حدّ التعطيل فبالنظر الى ذاته السرمدية الوجودية المقدّسة عن القوّة و الامكان و التعطيل و الابطال و البطلان، و كذا الأمر بالنظر الى صفاته الحقيقية و أسهائه الحسنى على ما نبّه عليه بقوله: «اغّا قصاراه»، الى آخره.

بما تقريره: أنّ اطلاق الأسهاء المتعالية المجدية و الألفاظ المتواطية الكالية عليه جميعاً، و ذلك هو الخروج عن حدّ الابطال و التعطيل، كها أنّه \_ جلّ سلطانه \_ بحقيقته و انّيته و ذاته و صفاته، متمجّد عن جميع ماعداه، متقدّس عن سائر ما سواه، و كلّ ما في منّة العقول ادراكه، فانّه في الهبوط عن حريم جناب الربوبيّة بمراحل أجلّ لايتناهيٰ؛ فمن الواجب المحتوم أن تعلم مع ذلك أنّ كلّ اسم / PB69/ يتعاطاه من تلك الأسهاء القدسية، وكلّ لفظ يستعملها من تلك الألفاظ الكالية في شيء من شؤونه و صفاته و جهاته و اعتباراته لايصح أن يكون هناك الا على سبيل آخر متقدّس متمجّد متعالي عن سبيل

۲ \_کذا.

٤ ـ منَّة: قوَّة.

١ ـ ش: + سمع.

المعنى الذي نعقله و نتصوّره من ذلك الاسم و من تلك اللفظة /MB60/ و من أيّة لفظة استعملناها مكانَها، فكلّ لفظة كهالية فهى في صقع الربوبية بمعنى أقدس و أرفع ممّا في وسع ادراك العقول و الأوهام، و كلّ اسم قدسي لكمال حقيقي فهو له سبحانه بمعنى أعلى و أمجد من أن يعقل و يوصف الباري الحقّ بحيث لايناسبه و لا يشاكله و لا يضاهيه و لايدانيه شيء من الأشياء في انيته و ذاته و لا في شيء من أوصافه و حيثياته، حتى اذا قلنا: انّه موجود علمنا مع ذلك أنّ وجوده لاكوجود سائر مادونه، و اذا قلنا: انّه حيّ علمنا أنّه بمعنى أقدس و أعلى ممّا نعقله من الحيّ الذي هو دونه.

و اذا قلت: انّه عالم، علمنا أنّه بمعنى أمجد و أسنى ممّا نعلمه من العالم الذي هو غيره؛ و كذلك في سائر الأسهاء العزّية الجلالية و الألفاظ القدسية الكمالية. فيجب أن نفرض على ذمم عقولنا فرضاً حاتماً أن تكون على أقصى العقل المستفاد في هذه المعرفة لا يعزب عن بالنا أنّ المعانى الالهية التي نعبّر عنها بهذه الألفاظ العليا التمجيدية و الأسهاء الحسنى الالهية، ليست الآهي بنوع أرفع و أعلى من كلّ ما في منتنا و وسعنا أن نتصوّره و في قوّتنا، و وَجدنا أن نتعقله؛ فهذا هو الخروج من حدّ التشبيه.

## [٤/١١٧] قال: و ليس يتصوّر له حركة.

أقول: حاصله أنّ حيثية وجوب الذات و وجوب الوجود بالذات هي بعينها حيثية الوجوب الحق من كلّ وجه و الفعلية الحضة من كلّ جهة، فجميع حيثيات الكالات المطلقة و قاطبة جهات الصفات الحقيقة مضمّنة في هذه الحيثية الحقّة القيومية الوجوبية، و هي بوحدتها الحقّه الحقيقية مستحقّة أسهاء جهات المجد و الكال و اعتبارات حيثيات العزّ و الجلال بأسرها، و هذا ما قد اقترّ في مقرّه في علم ما فوق الطبيعة ا أنّ الواجب الوجود بالذات واجب الوجود من جميع الجهات. أمّا الأمر في جهاته الكالية فظاهر، و أمّا في بالذات واجب الوجود من جميع الجهات. أمّا الأمر في جهاته الكالية فظاهر، و أمّا في

صفاته الغير الكمالية فقد نبّه عليه بقوله: «ليس يتصوّر له حركة» و ذلك هو الخروج من حدّ الابطال و التعطيل.

تفصيل الكلام في هذا المرام بضرب من الاجمال، فيقال: انّه \_طاب ثراه \_ ذكره في وميض سابق على هذا الوميض، خروجه \_ تعالى عزّه \_ عن حدّ التعطيل و الابطال بحسب صفاته الحقيقية القدّوسية و أسهائه القدسية اللاهوتية التي مطابقها /PA70/ ذاته الحقّة، فلا امكان هنالك و لا بطلان و لا تعطيل و لا قوّة لذاته المقدّسة نظراً الى كهالاته الحقيقية بأن تكون زائدة على ذاته، لتكون في ذاته عارية عن كهالاتها عاطلة عن صفاتها، تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً. بل الحقّ انّ صفاته عين ذاته الحقّه من كلّ جهة، فمن هذه الجهة لاتعطيل و لاابطال و لاتشبيه ا، و المضاهات له بالنظر الى ماعداه من الممكنات، لكونها معنوة مرهوبة بقوّة ذواتها و عدمها في حدّ جوهرها، و زيادة الصفات عليها و ان كانت من الجواهر المقدّسة و الأنوار المطهّرة.

ثمّ انّه \_طاب ثراه \_أراد في هذا الوميض بيان خروجه عن حدّ التعطيل و الابطال و التشبيه و المضاهات جميعا بالنظر الى صفاته الغير الحقيقية كالايجادات أو أحواله //MA61 كالاضافات العارضة لذاته الحقّه الأحدية \_عزّ سلطانه \_أو شؤونه كأسهاء الصفات الاضافية و غيرها، و أفعاله الصادرة عن جنابه الأقدس الأعلى لتعاليه عن عالمى الزمان و المكان و تمجّده عن علائق المادّة و عوارض الطبيعة، فيمتنع أن يفعل شيئاً بعد شيء و أن يبدو له أمر غِبّ أمر، فليس ايجاده و ابداعه و تكوينه و اختراعه تدريجياً زمانياً و لا يعياً آنياً، بل دفعة واحدة دهرية و حيثية واحدة غير آنية و لا زمانية؛ و كذلك الأمر في الاضافات العارضة لذاته، فلا فراغ و لا تعطيل، انّا كان يعقل لوكان هنالك امتداد موهوم و حدود مفروضة ليكون الصنع و الايجاد و الاضافة العارضة لذاته الحقّة من جهها، و

٢ ـ ش: غبت. غبّ: بعد.

نسبة المخلوقات اليه و الاضافات العارضة له بحسبها في حدّ، و الفراغ و التعطيل في سائر الحدود. و ليس الأمر كذلك حتّى انّ الاضافات العارضة له لاتكون متعاقبة الحصول بالنسبة الى ذاته المعروضه تعالى، اذ ليس هناك من جهة ذاته الحقّة الاّ الفعلية المحضة من كلّ جهة، بل اغّا لها التعاقب و التدريج بحسب النسبة الى ما اليه الاضافة، و أمّا الاضافات العارضة لما في عالم الامكان من الكائنات فعلى غير ذلك السبيل.

فاذن في اثبات الصفات و الاضافات و الأفعال له تعالى على خلاف ما عليه الأمر في صفات ما عداه و اضافاته و أفعاله خروج عن حدّ التعطيل و عن اساهرة التشبيه بما عداه، فكما ذاته القيومية لاتقاس بالحقائق و الذوات و لا شؤونه و صفاته بالعوارض و الصفات و لا اضافات ذاته /PB70 بالنسبة الى الممكنات، فكذلك أفعاله و افاضاته لاتقاس بالأفاعيل و التأثيرات. سبيل فعله و صنعه و اضافته خارج عن حدّ التعطيل و من حدّ التشبيه، ابداع ثابت و ايجاد صريح و تكوين باتّ الله لا دفعي و لا تدريجي و لا زمانى، اذ لا تعتوره الأزمنة والآنات و لا تعتريه الحدود و الآماد و الآجال و الأوقات، و لا هو كتأثيرات الطبائع، و لا كأفاعيل الختارين من ذوى الهامات و الارادات.

فقد بان من سبيل شتى خروجه عن حدّ التعطيل و التشبيه: أحدها: بالنظر الى ذاته الحقّة الأحدّية.

و ثانيها: بالنظر الى صفاته الحقيقة الكمالية. و قد أشار اليهما الأستاذ \_طاب ثراه \_ في الوميض السابق اشارة لطيفة يفهمهما من له قلب أو ألقى السمع و هو شهيد. ٥

و ثالثها: بالنظر الى صفاته الغير الحقيقية و الاضافات و الآثار و الأفعال، كما تصدّي لذكره في هذا الوميض؛ و بطلان قول اليهود متفرّع عليه، تدبّر فيه!

١ ـ م: من.

٢ ـ ساهرة: الأرض، وجه الأرض.

۳ ـ م: بالنسب.

۴\_م: بآن.

٥ ـ اقتباس من كريمة ق، ٣٧.

# [١٠/١١٩] قال: بل يكون البارئ الأول ...

أقول: حاصله ان هذا الشخص الجملي و الانسان الكلي مبدَع محض، جاعله التام مبدعه القيّوم، و علّته التامّة عنايته الأولى، و هو الكتاب المبين الذي لا يغادر صغيرة من الموجودات و لاكبيرة الا أحصيها، او هو الانسان الكبير لنظام عوالم الوجود بأسرها المتحصّل من السلسلتين البدوية و العودية، و المراتب الخسمس / 1861/ في كلّ منها بأصيلتها و فصيلتها لا يتصوّر بالنظر اليه الاختراع، فضلاً عن التكوين، كما الأمر في أوّل أجزائه و أفضل أعضائه، فكيف يعقل أن يكون مجموع ما سوى الله الواحد الحق متوقّفا على أمر غير ذاته الأحدية و جاعليته الابداعية؟ على ما نبّه عليه المعلّم الأوّل بقوله: «بل كون الباري الأوّل علّة كونها كلّها.» ثمّ ان هذا هو الابداع على ما عليه خواصّ الحكاء حيث لا يتوقف على أمر غير ذاته الحقة الأحدية، فضلاً عن توقّفه على المادة.

# [١١/١١٩] قال: فاذا تحقّقت الأمر.

أقول: حيث تحققت أنّ الموجودات الزمانية و الثابتات الصرفة العقلانية و الأجرام الفلكية العلوية و الكائنات العنصرية السفلية نظراً اليه تعالى في وعاء الدهر و اقليم الثبات الصرف، لاتسابق لشيء منها على الآخر بحسبه، و لا تعاقب و لا تبصر و لا انقطاع يعتريه، بل انّا يكون للزّمنيات بقياس بعضها الى بعض، و أمّا بالنظر الى حريم الدهر و ساهرة جناب القدس فلا، بل كلّ موجود يختص وجوده بزمان أو آنٍ يكون كذلك على الدوام، لامتناع ارتفاعه عن حدّ وجوده، و الالزم اجتماع النقيضين / PA71/.

و أمّا عدمه في غير حدّ وجوده من الأزمنة و الآنات فهو عدم زماني أو آني لا دهرى، بل انّما عدمه الدهري الذي لاالامتداد و اللاامتداد فيه، فقد بطل بـوجوده، كــا

٢ ـ ب: الباتّ.

١ \_ اقتباس من كريمة الكهف، ٤٩.

قد سبق؛ فالاطلاق العام الدهري يرجع الى الدوام، فلا يصدق سالب دهري يقابله، و ذلك بخلاف ما عليه أمر مطلقتين عامّتين ازمانتين لصدقها معاً بحسب الأزمنة المتغايرة و الحدود المتكاثرة بخلاف ما عليه الدهر، فالا يجاب ينافي السلب بحسبه، فلو صدقا يلزم اجتاعها جميعاً؛ تدبّر فيه، فانّه من غوامض الحكمة و مداحض الفطنة.

## [۲۳/۱۱۹] قال: و القارات ...

أقول: قد استفدت ما ذكره الأستاذ المصنف قدس سرّه العزيز من الاشارة الى نظام الوجود و الى أجزائه، و لا بعد في أن يكون قوله تعالى مجده: ﴿كِتَابُ أَحْكِمَتُ آيَاتُه ثُمَ فَصَّلَتُ مِنْ لَدُن حَكِيمٍ عليم ﴾ أشارة الى نظام الوجود الذي هو السلسلة العرضية و الى السلسلة الطولية، حيث ﴿ فُصّلت آياته ﴾ تناسب الأخير كما أن قوله ﴿كِتَابُ أَحْكِمَتُ آياته ﴾، يناسب الأوّل، فليتدبّر!

ثمّ انّ في قوله \_طاب ثراه \_: «و رطبها و يابسها» نوع اقتباس و نحو اشارة الى قوله عزّ من قائل: ﴿ لارَطْبٍ وَ لا يَابِسٍ الّا فِي كِتَابٍ مُبِين ﴾ أي نظام الوجود، حيث أنّه آيشتمل على سور و آيات من الموجودات الثابتة، و هو عالم العقل و اقليم الثبات الصرف، و هو جملة يشتمل على عدّة من الموجودات، قائمة بلامواد، خالية عن القوّة و الاستعداد، عقول طاهرة و صور باهرة، ليس في طباعها أن تتغيّر أو تتكثّر أو تتخيّر، كلّها مشتاق الى الأوّل و الاقتداء به و الاظهار لأمره، واقف من قربه، و ملتذ لا بالقرب العقلى منه سرمد الدهر على نسبة واحدة. و أشار اليه المصنّف الأستاذ بقوله: «من الثابتات».

و في قوله و «رطبها»، لعلّه أشار به الى العالم النفسي، و هو مشتمل على جملة كثيرة

٢ ـ مداحض: مَزلّات.

۴ ـ هود، ۱.

٦ ـ م: + أن.

١ ـ ش: مطلقتا من عامّتا بل.

۳ ـکذا، يمكن أن يقرأ في م و ب: استفديت.

٥ \_ الانعام، ٥٩.

٧ ـ م: ملتذة.

فتقرير جوابه على نظمه الطبيعي: أنّه ان أراد من عدم قرار المتغيّر عدم قراره في نفسه فهو مسلّم، و لكنّه نظراً الى الثابت موجود قارّ في وعاء الدهر؛ و ان أراد منه عدم قراره نظراً اليه فهو ممنوع، و السند ظاهر.

ولقد استفدت ما ذكره \_طاب ثراه \_من قوله: «بحسب الدهر لا بحسب الزمان». و الحاصل أنّ اللّه سبحانه كها يتقدّس في ذاته و صفاته و شؤونه و أسهائه عن التدريج و التعاقب \_اذ لا يكون و كان الاّ من تلقاء الزمان الذي هو ظرف المتغيّرات ـ فكذلك هو متقدّس عن المعية الزمانية و الدفعة الآنية، اذ ليس ذلك الاّ من جهة الزمان و من جهة الآن الذي هو حدّ من حدود الزمان، و هو يعلو مجده متعالٍ عن الزمان و الدهر، و أنّ الحركة ماهيتها التدريج و السيلان، و الزمان حقيقته امتداد التقضي و التجدّد، و هما باتصالها موجودان في الواقع بهوية امتدادية غير قارّة يمتنع بالنظر الى نفس ذاتها أن يجتمع جزءان من حدودها في حدّ واحد. ثمّ انّ الكائنات فكلّ منها في وقته من حدود الامتداد الزماني الواقع في متن الدهر.

فاذاً الثابتات و القارّات و المتغيّرات و المتجدّدات و التدريجيات و الدفعيات و الزمانيات الغير المنطبقة على امتداد الزمان بقضّها و قضيضها و صغيرها و كبيرها و رطبها و يابسها للحاضرة عنده تعالى مرة واحدة دهرية بعبولة للجاعل و مخلوقة للخلاق على الاطلاق، و ليس ابداعه و ايجاده و صنعه و افاضته لشيء من الأشياء تدريجياً و لانفس زماني و لادفعياً آنياً لل على نحو آخر وراء سبيل الوهم، متقدّس عن ذلك كله.

أليس قد تحقّق لديك أنّ الزمان على أصول الفلسفة بهوية الامتدادية من الأزل الى الأبد واحد شخصي موجود في وعاء الدهر، لاتكثّر فيه الابحسب ما يعرض له من

١ ـ قضّ : صغير و عال: جاء القوم قضّهم أو قضيضهم، أى جميعهم.
 ٢ ـ اقتباس من كريمة الانعام، ٥٩ : «لا رَطْبُ وَ لاَيابِشُ الَّا فِي كِتَابٍ مُبِينِ».

٣ ـ ب: انيا.

الانفصال في الأوهام، لأسباب /PB66/ مؤدّية الى انقسامات وهمية، و لا يشلم ذلك في وحدانيته و شخصيته في نفسه بحسب الأعيان، و كذلك الحركة ثمّ اذا فرضت فيها أجزاء كانت هي متعاقبة التحقّق حدوثاً و بقاءً باعتبار وجوداتها في أنفسها بالنسبة الى ما في أفق الزمانيات، و بقياس بعض تلك أجزاء الى بعض و من جهة نسبتها الى الآن، و أمّا بحسب الثبوت الرابطى، أعني وجودها لمبدئها و حضورها عنده، و بالنسبة الى المتعالى عن أفق الزمان، بل باعتبار الوجود في نفسه في وعاء الدهر، فلاتعاقب بينها أصلاً، و لا بين الزمانيات مطلقاً، بل هي سواسية الأقدام في الحضور و التحقّق بحسب ذلك الاعتبار.

فقد بان عن صبح البيان أنّ الموجود الغير القارّ أنّا يكون له وصف عدم قرار الذات حدوثاً و بقاءً بحسب الوقوع في أفق الزمان. و أمّا بالقياس الى عرش وعاء الدهر و بالنسبة الى المراتب /MA58/ المتعالية عن أفق الزمان لاحاطته فهو قارّ الذات على وصف اجتاع الأجزاء المفروضة في الحضور و التحقّق.

### [۱/۱۰۶] قال: في تصحيح حدوث

أقول: الحاصل أنّ العدم السابق على وجود العالم تقدّمه عليه عند الامام الرازي بالذات، كتقدّم أجزاء الزمان بعضها على بعض، و كذلك تقدّمه تعالى عليه اكذلك، فهو يقول بهذا التقدّم ردّاً على الحكماء في حكمهم بتقدّمه السرمدي تعالى و تقدّم العدم الدهري على الحوادث بوجودها الدهري.

### [۱۳/۱۰۶] قال: فالناقد البارع ...

أقول: تحقيق ذلك أنّ الاضافات العارضة لذاته الحقّة الأحدية \_عـزّ سلطانه\_ لاتكون متعاقبة الحصول شيئاً بعد شيء، بل لاتكون الا الفعلية الحضة من كلّ جهة، بل المّا

لها التعاقب و التدريج بحسب النسبة الى ما اليه الاضافة، و أمّما بالنظر اليه تعالى فلاتدريجي و لا دفعي و لا زماني، اذ لاتعتوره الأزمنة وا لآنات، و لا تعتريه الحدود و الآماد و الآجال و الأوقات. و أمّا الاضافات العارضة لما في عالم الامكان من الزمانيات فعلى غير ذلك السبيل.

ثمّ لاخفاءَ في أنّ ما حقّقه هيهنا ينافي لما ذكره في تجربد العقائد في تساعيف ردّ الشكالٍ في علمه تعالى بقوله: «و تغيّر الاضافات ممكن.» و الحقّ على ما حقّقه هيهنا من أنّ تغيّر الاضافات غير ممكن ؟؛ و هذا هو صراح الحقّ و ان نسبه الى الحكماء هيهنا.

فاندفع ما يتوهم من أن دفع التدافع حيث نسب ذلك الى الحكماء و لم يرض به، و ما ذكره في تجريده هو ما عليه، فليتبصّر. ٥

### [۲۲/۱۰۶] قال: لزم التسلسل.

أقول: حاصل تشكيكه هو أنّ السرمد مثلاً لوكان موجوداً لكان له نسبة الى كلّ من الثابتين على المعية فلا يخلو /PA67/امّا أن يكون ثابتاً، أو متغيّراً. فعلى الأوّل له أسرمد آخر؛ و على الثاني دهر آخر و هكذا؛ وكذا الأمر في أمر الزمان و الدهر و معية كلّ منها مع ثابت آخر أو متغيّر، فيلزم تمادي السلسلة الى غير النهاية؛ فقد تعيّن أن لا يكون موجوداً، فيلزم عدم وجود الزمان.

ثمّ انّ الكاتبي شارح الملخّص فقد تصدّي للجواب عن هذا الشكّ، أى قوله: «لأنّا نقول» إلى آخره، و قوله: «و الامام ذكره» أى الشكّ على هذا الوجه، و ذلك الشارح قال: «و نحن نعبّر عمّا قاله الشيخ و نعرف من التعريف و الاعلام». و بالجملة أنّ معناه أنّه يعرف عمّا نقله عن الشيخ حالَ ما ذكره الامام من الشك و اندفاعه.

٢ ـ ب: العارضة لعالم.

 $<sup>^{*}</sup>$ ش: ، فليتدبر. و الى هنا تمت التعليقة فى  $^{*}$ ش.

٦ ـ ش: ـ له.

١ - م، ش: تدريح.

٣ ـ تجريد الاعتفاد، ص ١٩٢.

٥ ـ ش: ـ و هذا هو صريح ... فليتبصّر.

تلخيص ما أورده نقلاً عن الشيخ: أنّه اختار أنّ السرمد و الدهر ليسا أمرين موجودين، بل هما نفس نسبة ثبات الى ثبات و الى غير ثبات، فيرجع مفاده الى الخارج الذي لا الامتداد و اللاامتداد فيه، فلايلزم التسلسل؛ فيكونان ما به المعية للثابتين و للثابت نظراً الى المتغير، و لا لهما معية لعدم وجودهما في الخارج. و أمّا الزمان و ان كان موجوداً في الأعيان فانّه مع و ما به المعية نظراً الى المتعير بخلاف المعية ما عداه من المتغيرات، فان لها تكون معية ولكن ما به معيتها هو الزمان، و أمّا الزمان نفسه فانّه نظراً الى المتغير كالحركة يكون له معية معه، و ما به معيته المعلمية و بعد و بعدية فلاتسلسل فيه؟ ألا ترئ أنّ المحمول به القبلية و البعدية، فأجزاؤه قبل و قبلية و بعد و بعدية فلاتسلسل فيه؟ ألا ترئ أنّ المحمول في القضايا الحملية ير تبط بالموضوع بالرابطة، و أمّا الرابطة في بنفسها مربوطة، و أنّ المحاسم مستنير بالنور و النور نور بنفسه لا بنور آخر، فالضوء مُضىء بذاته، و النور نور بنفسه، لا بضوء و نور آخر، فتدبّر!"

### [۱/۱۰۸] قال: و نحن نقول.

أقول: أى على محزّ تحقيق ما وقع عن الشيخ من النسبة الاعلى ما فهمه ذلك الشارح من نسبة الثابت الى المتغيّر، زعماً منه أنّ المراد من الثابت ما تجتمع أجزاؤه في آن، فيتناول الجسم؛ ولم يعلم أنّ ما عنى الشيخ من الثابت هو الثابت الصرف، أى الأنوار الجرّدة و العقول المقدّسة عن المادّة مطلقاً، وكذا نور الأنوار -جلّ مجده فتبصّر!

[٣/١٠٩] قال: لابد أنيكون لبقائه.

أقول: ولم يعلم أنّ بقاء المبدعات المقدّسة على غط أجلّ و أعزّ من البقاء الزماني، بل

٣ \_ ش: \_ فتدبر.

۲ ـ ب: معية.

١ ـ م: ـ بخلاف.

۴ ـ ش: التسلسل.

القبس الثالث

هو بقاء على ثبات صرف، فما ظنّك بمبدعها؟ اذ يحلّ منه جناب كبريائه حيث الأمر فيه أرفع، اللّهم الّا على مجرّد التسمية الشرعية رعايةً للمجاز التشبهي تمنزّلاً الى استيناس الفطرة العامية، أو بناءً على /PB67 أنّ ما هو أقدس و أرفع ثابت، ثقةً بعدم استيحاش المدارك الخاصية من أصاحيب الحكمة المتعالية الايمانية ال

## [٩/١٠٩] قال: في اثنين منها

أقول: أى الموجود التدريجي المنطبق على الزمان و الموجود في الآن. أنت خبير بأنّ من الموجود المتغيّر ما يكون وجوده نفس زماني لا زمانياً و لا آنيا، كما أسلفناه.

ثمّ انّ مراده من المتغيّرات في الآنات ما يشمل الكونَ و الفسادَ حيث انّها آنيان، لاستحالة وقوع الحركة في الجوهر، و الآلزم انعدام المتحرّك بشخصيته في أثناء حركته فيه، لكون أفراد ما فيه الحركة متوسّطة بين صرافة القوّة و محوضة الفعل كها بيّن في موضعه. و لما كان الحال الجوهري مقوّماً لمحلّه فلو كانت الحركة تقع فيه يلزم انتفاء فعليته، و منه يلزم انتفاء المتحرّك لانتفاء مقوّمه.

#### [۱۷/۱۰۹] قال: وجوده.

أقول: أي قبل الوجودات و العدمات الزمانية الواقعة في العالم.

#### [۱۰/۱۱۰] قال: و ان اعتراك.

أقول: وجه الاعتراك، أنّه قد تقدّم أنّ اقسام السبق سبعة، منها التقدّم بالماهية و السرمدية. فان حصلت المعية الدهرية فيحصل بازائها تقدّم دهري فيصير أقسامه ثمانيةً.

٢ - كذا؛ و الظاهر: اليمائية كما في مسفورات المحقّق الداماد.

١ \_م: الفطر.

۳ ـ ب: ـ انتفاء فعليته و منه يلزم.

حاصل الجواب: أنّ ملاك المعية السرمدية و الدهرية هو أمر واحد، فانسبة و المنسوب واحد و المنسوب اليه مختلف على ما سنفصّله من كونه متغيّراً و ثابتاً. و لكن ليس المتغيّر بالنظر الى الثابت تغيّر، فتدبّر!

## [ ۲۳/۱۱۰] قال: كما في الحركات ...

أقول: الحركة التوسطية صفة شخصية قائمة بالمتحرّك، باقية من أوّل المسافة الى منتهاها، مستدعية للزمان لاعلى سبيل الانطباق علميه بل على نحو آخر.

و شرحه: أنّها تستدعي الزمانَ و لكن لاعلى أن ينطبق عليه، لأنّه لاجزء لها، بل على أنّ أيّ حدّ من حدوده فرض تكون هي موجودةً فيه بـتمامها، وكـذلك الأمـر في اللاوصول و اللامحاذاة، لتوقّفهما على الحركة و هي مستدعية للزمان.

و أمّا الحركة القطعية / / / / / / / / / المسافة و الزمان، فأجزاؤها بازاء أجزائها الله على ما نبّه عليه المصنف الأستاذ بقوله: «في زمان على التدريج». و قال الشيخ في طبيعيات الشفاء: المتصل لا أجزاء له بالفعل، بل يعرض أن يتجزّأ لأسباب تقسم المسافة. فتجعلها بالفعل مسافات على أحد أنواع القسمة، و ما بين حدود تلك أيضاً مسافات لايشتمل عليها آن و حركة على النحو الذي قلنا انّه يكون في آن، بل الحركة التي على نحو القطع، و يكون الزمان مطابقاً لها. و لا يكون المعني الذي سمّيناه آناً هو متكثر المافعل، لأن ذلك لا يتكثر بالفعل الا بتكثر المسافة بالفعل؛ و اذا لم يكن متكثراً بالفعل و كانت الحركة ذلك لا يتكثر بالفعل الا بتكثر المسافة حقاً موجودة و لم تكن كثيرة بالعدد كانت بالضرورة واحدة الم الموضوع الواحد أعني المسافة حقاً موجودة و لم تكن كثيرة بالعدد كانت بالضرورة واحدة الم الموضوع الواحد أعني المسافة حقاً موجودة و لم تكن كثيرة بالعدد كانت بالضرورة واحدة الم الموضوع الواحد أعني المسافة حقاً موجودة و الم تكن كثيرة بالعدد كانت بالضرورة واحدة الم الموضوع الواحد أعني المسافة حقاً موجودة والم تكن كثيرة بالعدد كانت بالضرورة واحدة الموضوع الواحد أعني المسافة حقاً واحدة الم يكن كثيرة بالعدد كانت بالضرورة واحدة الموضوع الواحد أعني المسافة حقاً واحدة والم تكن كثيرة بالعدد كانت بالضرورة واحدة الموضوع الواحد أعني المسافة حقاً واحدة الموضوع الواحدة الموضوع الواحدة الموضوع الواحدة الموضوع الواحدة الموضوع الواحدة الموضون الموضوع الواحدة الموضون ا

قال بهمنيار في التحصيل بعد ما حسبه ابطالاً للتشكيك: و الحركة الفلكية بالمعنى

١ ـ ب: أحرالها.

۲ ـ ب: + فيها.

الذي تحقّقته \_أعني ما يكون بين ماضٍ و مستقبل \_ واحدة باقية فيه أبداً ما تحرّك، و أمّا الذي بمعنى القطع فيشبه أن تكون وحدته بالفرض، لأنّ كلّ دورة أنّما يتحدّد بالفرض. و بالجملة فانّ وحدة الحركة مثل وحدة المسافة، أعني وحدة الاتصال.

#### [٥/١١١] قال: المعية الغير المتقدرة.

أقول: لاخفاء في أنّ النسبة و ملاكها قسمان: أحدهما النسبة المكمّمة المقدارية؛ و ثانيهما: الغير المكمّمة المقدارية. الأوّل: زمان، و الثاني بحسب حال المنسوب اليه قسمان: دهر و سرمد ، لا بحسب حال النسبة نفسها، سواء في ذلك القول بسرمد المبدعات و أزلية الفلكيات أو عدمه.

و ان كان الأمر على غط مختلف عند هؤلاء، و هؤلاء حيث أنّ الحكماء الذاهبين الى الأوّل حكموا بأنّ نسبة الثابت الى الثابت في الأزل سرمد مطلقاً، و أنّ المصنّف و شيعته يحكمون بأنّ نسبة الثابت الى الثابت في الأزل سرمد، و الى غير الثابت فيه ـسواء كان ثابتاً فها لايزال كالمبدعات أو لم يكن كالمتغيّرات \_ فهو دهر.

و على التقديرين فالنسبة " بالقبلية و المعية غير مكمّمة غير متقدّرة، فهي واحدة، و اختلافها باختلاف المنسوب اليه لايقدح في وحدتها. فأقسام التقدّم سبعة كأقسام المعيه.

و الحاصل: أنّ نسبة الثابت الى الثابت و الى غير الثابت لم يكن بتصوّر امتداد أصلاً لا في ذات المنسوب و لا في النسبة باعتبار نفسها، بل كانت النسبة الى المتغيّرات متشابهةً من جهة المنسوب؛ اذ لم يكن فيها بحسبها تجدّد حال ما لم يكن، أو تقضّي حال كانت أصلاً، بل كان ذات المنسوب مع كلّ واحد منها و مع جميعها على وصف واحدٍ معيةً غير متقدّرة لا مقارنةً زمانيةً أو آنيةً، بل النّا الامتداد في المنسوب اليه فقط، سواء في ذلك الحال أزلياً، أو

٢ ـ م: \_ في الأزل.

١ ـ ش: ـ بحسب حال ... سرمد.

٣ ـ م: \_ فالنسبة.

لم يكن [أزلياً]؛ الأوّل ا: كما الأمر في الحركات الفلكية. و الثاني: كما الأمر في الحوادث الكونية.

و لكنّ الحقّ الصراح بنور البرهان الساطع عن أفق الفلاح، أنّ قاطبة الممكنات من المبدعات و الكائنات و المخترعات كها أنّ ذمم أعناقها مقمحة للجلّ الهلاك الذاتي و البطلان الحقيقي أبداً من جهة الحدوث الذاتي، كذلك جباه حقائقها //MB59 مكوية بمحواة سبق العدم في الأعيان على وجودها من جهة الحدوث الدهري أيضاً، و طائفة منها مغلولة الأيدي و الأرجل بسلسلة اختصاص الوجود بقطعة معيّنة من الزمان و مسبوقية التحقق في الأعيان بالعدم في جميع الأزمنة التي هي قبل تلك القطعة من جهة الحدوث الزماني، فلاتكون هنالك الا قبلية دهرية لا معيّنها ".

## [۱۴/۱۱۱] قال: بالعلّية

أقول: لاخفاء في أنّ الشيخ ذكر المعية بالعلّية. و الجار ان /PB68/كان للسببية، فالمعان معانٍ بالمعلولية و ان كان للملابسة. فالمعان معانٍ بعلّيتها لثالث، فعلى الأوّل: ترجع معيتها الى اجتاع التأخّرية؛ و على الثاني: الى السبقين. و على التقديرين تحقيق الأمر فيه عسر، لكون أمر واحد علّة تامّة لأمرين في درجة واحدة وجهة، كذلك على الأوّل وكون أمرين سبباً لأمر واحد على الثاني، و الأستاذ المصنّف قديس سرّه قد حمل على الثاني، و الأستاذ المصنّف. قديس سرّه قد حمل على الثاني، و جعل الأوّل مقابلاً له حيث قال: «أو بالمعلولية»، و الأمر واضح.

## [١٤/١١١] قال: في الايماضات.

أقول: ما ذكره المصنّف الأستاذ \_قدّس سرّه العزيز على ذلك الكتاب هو هذا:

١ ـم: الأزل.

٢ ـ مقمحة: مرتفعة. أقمح الغلُّ الأسير، أي ترك رأسه مرفوعاً لضيقه.

٣ ـ ش: بعينها. ٢ ـ م: ـ العزيز.

«ايماض المعان بالمعلولية، ليس يصح أن يستندا في درجة واحدة الى علّة واحده حقّة، أعني بالذات و بالحيثية جميعاً، بل قصياً ما يستأثر أنّ به من الاتحاد أن يكون لهما معاً علّة موجبة أحدية الذات، متكثّرة الحيثية الاعتبارية، فهذا ما يستصحّه الفحص من المعية بالمعلولية، وكذلك المعان في العلّية يمتنع علّيتهما بالقياس الى معلول واحد بعينه. فاذا اتفق ذلك ظاهراً كان أنّا العلّة بالحقيقة الطباع المشترك و هو أمر واحد، فلذلك استعسر تحقيق الأمر في المعية بالطبع و المعية بالماهية»، انتهى كلامه.

ثم ذكر في ايماض آخر يتلو هذا الايماض بقوله: «فاذن اذا لم يكن أحد المتلازمين علّة موجبة للآخر لم يكن التلازم الآمن جهة استنادهما معاً الى علّة موجبة موقعة بينهما ارتباطاً المتكرّراً من الجهتين، ولكن لاعلى الوجه الدائر المستحيل بتّة، بل على سبيل آخر كما في المضاف الحق و مضائفه»، انتهى قوله. و قد أوردنا ما يوضح المرام بوجهٍ مّا فتذكّر!

[٨/١١٢] قال: و السرمدية ...

أقول: عطف على قوله الحدوث.

[۱۷/۱۱۲] قال: في شؤونه و افاضاته.

أقول: نشر على غير ترتيب اللفّ.

[۴/۱۱۴] قال: فلأنّ سلب شيء ...

أقول: حاصل المرام في هذا المقام: أنّ الاتصافات و السلوب و القبولات من الاعتبارات العقلية التي لاتحقّق لها في الخارج. ولو سلّم فهي لاتلحق الواحد من حيث هو

٢ ـ ب: + ما.

واحد، بل يستدعي كثرةً تلحقها، فانّ السلب امثلاً يفتقر الى مسلوب و مسلوب عنه، و كذا الاتصاف فيفتقر الى صفة و موصوف، و القابلية الى قابل و مقبول.

فاذا تهد هذا فنقول: ليس في العدم الصريح ذهن ذاهن و لا عقل عاقل، فلاتصدق هنالک معية له تعالىٰ بالنظر الى سلب العالم و عدمه لانتفائه الهنالک، فلاتحقق للسلب حتى تكون له معية نظراً اليه تعالىٰ، و هذا أصل تبتني عليه أمور كثيرة //MA60/مثل امتناع صدور الكثير عن الواحد من كل جهة و استحاله اتصاف //PA69 زيد مثلاً سلوب غيرمتناهية. و الشيخ قد صرّح بذلك في غير موضع من كتبه.

و قال خاتم المحصّلين في شرحه للاشارات: «و اعلم أنّ الأمر العدمي ليس عدماً محضاً، بل هو عدم مقيّد بوجود شيء، و هو من حيث هو كذلك أمر ثابت في العقل، فيصحّ أن يكون علّة لما هو مثله، كما يقال: عدم العلّة علّة العدم. و يصحّ أن يكون شرطاً لوجود معلول ثابت على الاطلاق و يصير جزءاً من المفهوم عن علّته التامّة اذا كان مركبّاً».

و ذكر في موضع آخر أيضاً بقوله: «لأنّ العدم المقيّد بشيء ما يكون معقولاً بسبب ذلك الشيء، ويصح لحوق الاعتبارات العقلية به من حيث هو معقول.» حتى انّ من أعاظم المتكلّمين ابن مطهّر "الحلّي قدس الله روحه البهي قال في ايضاح المقاصد في شرح حكمة عين القواعد: «انّ أعدام الملكات تتايز بتايز ملكاتها، ويتعدّد بتعدّدها في الذهن دون الخارج، بأنّه ليس في الخارج شيء هو عدم و لهذا الايجاب عنه بشيء في سؤال ما هو».

## [٢١/١١٥] قال: المعلولية يمتنع ...

أقول: الفرق بين الدليلين أنَّ الحدُّ الأوسط في الأوَّل حقيقة الوجوب بالذات و

١ ـ شي: لأنَّ...

الامكان بالذات، و في الثاني طباع علّية الواجب و معلولية الممكن !.

### [٢١/١١۶] قال: حدّ التعطيل و حدّ التشبيه.

أقول: أمّا أنّه خارج عن حدّ التشبيه لكونه مستأثراً عرش السرمدية، فلايشبهه غيره لتأخّره عن العدم، و لكونه متقدّساً عن أن ينال، فلايبلغ كنه جلاله، فلايشبهه غيره لجواز نيل كنهه.

و بالجملة أنّ ذات سبحانه أقدس و أعلى من مضاهات الحقائق و مشابهة الذوات بوجوه شتى، و جهان قد تقدّما؛ ثالثها: أنّه \_جلّ سلطانه \_ ينبوع الذوات و جاعل الحقائق و فعّال الماهيات، و كذلك القول في الوجود و الشيئية فهو موجود، لاكسائر الموجودات و شيء لاكسائر الأشياء من تلقاء شيئية كلّ شيء "و وجود كلّ موجود، و كذلك في الصفات الحقيقية. و أمّا أنّه خارج عن حدّ التعطيل فبالنظر الى ذاته السرمدية الوجودية المقدّسة عن القوّة و الامكان و التعطيل و الابطال و البطلان، و كذا الأمر بالنظر الى صفاته الحقيقية و أسمائه الحسنى على ما نبّه عليه بقوله: «اغّا قصاراه»، الى آخره.

بما تقريره: أنّ اطلاق الأسماء المتعالية المجدية و الألفاظ المتواطية الكالية عليه جميعاً، و ذلك هو الخروج عن حدّ الابطال و التعطيل، كما أنّه \_جلّ سلطانه \_بحقيقته و انّيته و ذاته و صفاته، متمجّد عن جميع ماعداه، متقدّس عن سائر ما سواه، و كلّ ما في منّة العقول ادراكه، فانّه في الهبوط عن حريم جناب الربوبيّة بمراحل أجلّ لايتناهيٰ؛ فمن الواجب المحتوم أن تعلم مع ذلك أنّ كلّ اسم /PB69/ يتعاطاه من تلك الأسماء القدسية، و كلّ لفظ يستعملها من تلك الألفاظ الكالية في شيء من شؤونه و صفاته و جهاته و اعتباراته لايصح أن يكون هناك الألفاظ الكالية في شيء من متمجّد متعالٍ عن سبيل المعتباراته لايصح أن يكون هناك الألها على سبيل آخر متقدّس متمجّد متعالٍ عن سبيل

۲ \_کذا.

١ ـ ش: + سمع. ٢ - منّة: قوّة،

٣ ـ م: ـ شيء.

المعني الذي نعقله و نتصوّره من ذلك الاسم و من تلك اللفظة / MB60/ و من أيّة لفظة استعملناها مكانّها، فكلّ لفظة كهالية فهى في صقع الربوبية بمعنى أقدس و أرفع ممّا في وسع ادراك العقول و الأوهام، و كلّ اسم قدسي لكمال حقيقي فهو له سبحانه بمعنى أعلى و أمجد من أن يعقل و يوصف الباري الحقّ بحيث لايناسبه و لا يشاكله و لا يضاهيه و لايدانيه شيء من الأشياء في انّيته و ذاته و لا في شيء من أوصافه و حيثياته، حتى اذا قلنا: انّه موجود علمنا مع ذلك أنّ وجوده لاكوجود سائر مادونه، و اذا قلنا: انّه حيّ علمنا أنّه بمعني أقدس و أعلى ممّا نعقله من الحيّ الذي هو دونه.

و اذا قلت: انّه عالم، علمنا أنّه بمعنى أمجد و أسنى ممّا نعلمه من العالم الذي هو غيره؛ و كذلك في سائر الأسهاء العزّية الجلالية و الألفاظ القدسية الكمالية. فيجب أن نفرض على ذمم عقولنا فرضاً حامًا أن تكون على أقصى العقل المستفاد في هذه المعرفة لا يعزب عن بالنا أنّ المعانى الالهية التي نعبّر عنها بهذه الألفاظ العليا التمجيدية و الأسهاء الحسنى الالهية، ليست الآهي بنوع أرفع و أعلى من كلّ ما في منتنا و وسعنا أن نتصوّره و في قوّتنا، و وَجدنا أن نتعقله؛ فهذا هو الخروج من حدّ التشبيه.

### [٤/١١٧] قال: و ليس يتصوّر له حركة.

أقول: حاصله أنّ حيثية وجوب الذات و وجوب الوجود بالذات هي بعينها حيثية الوجوب الحق من كلّ وجه و الفعلية الحضة من كلّ جهة، فجميع حيثيات الكمالات المطلقة و قاطبة جهات الصفات الحقيقة مضمّنة في هذه الحيثية الحقّة القيومية الوجوبية، و هي بوحدتها الحقّه الحقيقية مستحقّة أسماء جهات المجد و الكمال و اعتبارات حيثيات العز و الجلال بأسرها، و هذا ما قد اقتر في مقره في علم ما فوق الطبيعة أن الواجب الوجود بالذات واجب الوجود من جميع الجهات. أمّا الأمر في جهاته الكمالية فظاهر، و أمّا في بالذات واجب الوجود من جميع الجهات. أمّا الأمر في جهاته الكمالية فظاهر، و أمّا في

١ ـ م: ـ الطبيعة.

صفاته الغير الكمالية فقد نبّه عليه بقوله: «ليس يتصوّر له حركة» و ذلك هو الخروج من حدّ الابطال و التعطيل.

تفصيل الكلام في هذا المرام بضرب من الاجمال، فيقال: انّه ـطاب ثراه ـ ذكره في وميض سابق على هذا الوميض، خروجه ـ تعالىٰ عزّه ـ عن حدّ التعطيل و الابطال بحسب صفاته الحقيقية القدّوسية و أسهائه القدسية اللاهوتية التي مطابقها /PA70/ ذاته الحقّة، فلا امكان هنالك و لا بطلان و لا تعطيل و لا قوّة لذاته المقدّسة نظراً الى كهالاته الحقيقية بأن تكون زائدة على ذاته، لتكون في ذاته عارية عن كهالاتها عاطلة عن صفاتها، تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً. بل الحقّ انّ صفاته عين ذاته الحقّه من كلّ جهة، فمن هذه الجهة لا تعطيل و لا ابطال و لا تشبيه ا، و المضاهات له بالنظر الى ماعداه من المكنات، لكونها ممنوة مرهوبة بقوّة ذواتها و عدمها في حدّ جوهرها، و زيادة الصفات عليها و ان كانت من الجواهر المقدّسة و الأنوار المطهّرة.

ثمّ الله \_طاب ثراه \_أراد في هذا الوميض بيان خروجه عن حدّ التعطيل و الابطال و التشبيه و المضاهات جميعا بالنظر الى صفاته الغير الحقيقية كالايجادات أو أحواله //MA61 كالاضافات العارضة لذاته الحقّه الأحدية \_عزّ سلطانه \_أو شؤونه كأسهاء الصفات الاضافية و غيرها، و أفعاله الصادرة عن جنابه الأقدس الأعلى لتعاليه عن عالمى الزمان و المكان و تمجّده عن علائق المادة و عوارض الطبيعة، فيمتنع أن يفعل شيئاً بعد شيء و أن يبدو له أمر غِبّ أمر، فليس ايجاده و ابداعه و تكوينه و اختراعه تدريجياً زمانياً و لا يبدو له أنه بل دفعة واحدة دهرية و حيثية واحدة غير آنية و لا زمانية؛ و كذلك الأمر في الاضافات العارضة لذاته، فلا فراغ و لا تعطيل، الما كان يعقل لوكان هنالك امتداد موهوم و حدود مفروضة ليكون الصنع و الايجاد و الاضافة العارضة لذاته الحقة من جهتها، و

٢ ـ ش: غبت. غبّ: بعد.

نسبة المخلوقات اليه و الاضافات العارضة له بحسبها في حدّ، و الفراغ و التعطيل في سائر الحدود. و ليس الأمر كذلك حتّى انّ الاضافات العارضة له لاتكون متعاقبة الحصول بالنسبة الى ذاته المعروضه تعالى، اذ ليس هناك من جهة ذاته الحقّة الا الفعلية المحضة من كلّ جهة، بل اغًا لها التعاقب و التدريج بحسب النسبة الى ما اليه الاضافة، و أمّا الاضافات العارضة لما في عالم الامكان من الكائنات فعلى غير ذلك السبيل.

فاذن في اثبات الصفات و الاضافات و الأفعال له تعالى على خلاف ما عليه الأمر في صفات ما عداه و اضافاته و أفعاله خروج عن حدّ التعطيل و عن اساهرة التشبيه بما عداه، فكما ذاته القيومية لاتقاس بالحقائق و الذوات و لا شؤونه و صفاته بالعوارض و الصفات و لا اضافات ذاته /PB70 بالنسبة الى الممكنات، فكذلك أفعاله و افاضاته لاتقاس بالأفاعيل و التأثيرات. سبيل فعله و صنعه و اضافته خارج عن حدّ التعطيل و من حدّ التشبيه، ابداع ثابت و ايجاد صريح و تكوين باتّ الله لا دفعي و لا تدريجي و لا زماني، اذ لا تعتوره الأزمنة والآنات و لا تعتريه الحدود و الآماد و الآجال و الأوقات، و لا هو كتأثيرات الطبائع، و لا كأفاعيل الختارين من ذوى الهامات و الارادات.

فقد بان من سبيل شتى خروجه عن حدّ التعطيل و التشبيه: أحدها: بالنظر الى ذاته الحقّة الأحدّية.

و ثانيها: بالنظر الى صفاته الحقيقة الكالية. و قد أشار اليها الأستاذ \_طاب ثراه \_ في الوميض السابق اشارة لطيفة يفهمها من له قلب أو ألقى السمع و هو شهيد. ٥

و ثالثها: بالنظر الى صفاته الغير الحقيقية و الاضافات و الآثار و الأفعال، كما تصدّي لذكره في هذا الوميض؛ و بطلان قول اليهود متفرّع عليه، تدبّر فيه!

١ ـ م: من.

٢ ـ ساهرة: الأرض، وجه الأرض.

٣ ـ م: بالنسب.

۴ ـ م: بآن.

۵ ـ اقتباس من كريمة ق، ٣٧.

## [١٠/١١٩] قال: بل يكون البارئ الأوّل ...

أقول: حاصله ان هذا الشخص الجملي و الانسان الكلي مبدّع محض، جاعله التامّ مبدعه القيّوم، و علّته التامّة عنايته الأولى، و هو الكتاب المبين الذي لايغادر صغيرة من الموجودات و لاكبيرة الا أحصيها، ا و هو الانسان الكبير لنظام عوالم الوجود بأسرها المتحصّل من السلسلتين البدوية و العودية، و المراتب الخسس // MB61 في كل منها بأصيلتها و فصيلتها لايتصوّر بالنظر اليه الاختراع، فضلاً عن التكوين، كما الأمر في أوّل أجزائه و أفضل أعضائه، فكيف يعقل أن يكون مجموع ما سوى الله الواحد الحقّ متوقّفاً على أمر غير ذاته الأحدية و جاعليته الابداعية؟ على ما نبّه عليه المعلّم الأوّل بقوله: «بلكون الباري الأوّل علّة كونها كلّها.» ثمّ انّ هذا هو الابداع على ما عليه خواصّ الحكماء حيث لايتوقّف على أمر غير ذاته الحقّة الأحدية، فضلاً عن توقّفه على المادّة.

# [١١/١١٩] قال: فاذا تحقّقت الأمر.

أقول: حيث تحقّقت أنّ الموجودات الزمانية و الثابتات الصرفة العقلانية و الأجرام الفلكية العلوية و الكائنات العنصرية السفلية نظراً اليه تعالى في وعاء الدهر و اقليم الثبات الصرف، لاتسابق لشيء منها على الآخر بحسبه، و لا تعاقب و لا تبصر و لا انقطاع يعتريه، بل انّا يكون للزّمنيات بقياس بعضها الى بعض، و أمّا بالنظر الى حريم الدهر و ساهرة جناب القدس فلا، بل كلّ موجود يختص وجوده بزمان أو آنٍ يكون كذلك على الدوام، لامتناع ارتفاعه عن حدّ وجوده، و اللّا لزم اجتاع النقيضين / ١٩٨٦/ الدوام، لامتناع ارتفاعه عن حدّ وجوده، و اللّا لزم اجتاع النقيضين / ١٩٨٦/ الدوام، لامتناع ارتفاعه عن حدّ وجوده، و اللّا لزم اجتاع النقيضين / ١٩٨٦ الهرار المتناع المتن

و أمّا عدمه في غير حدّ وجوده من الأزمنة و٣ الآنات فهو عدم زماني أو آني لا دهري، بل انّا عدمه الدهري الذي لاالامتداد و اللاامتداد فيه، فقد بطل بـوجوده، كــا

٢ ـ ب: البات.

١ ـ اقتباس من كريمة الكهف، ٤٩.

قد سبق؛ فالاطلاق العام الدهري يرجع الى الدوام، فلايصدق سالب دهري يقابله، و ذلك بخلاف ما عليه أمر مطلقتين عامّتين ازمانتين لصدقها معاً بحسب الأزمنة المتغايرة و الحدود المتكاثرة بخلاف ما عليه الدهر، فالايجاب ينافي السلب بحسبه، فلو صدقا يلزم اجتاعها جميعاً؛ تدبّر فيه، فانّه من غوامض الحكمة و مداحض الفطنة.

### [۲۳/۱۱۹] قال: و القارات ...

أقول: قد استفدت ما ذكره الأستاذ المصنّف قدس سرّه العزيز من الاشارة الى نظام الوجود و الى أجزائه، و لا بعد في أن يكون قوله تعالى بحده: ﴿ كِتَابُ أُحْكِمَتْ آيَاتُه ثُمَّ فَصَّلَتْ مِنْ لَدُن حَكِيمٍ عليم ﴾ أشارة الى نظام الوجود الذي هو السلسلة العرضية و الى السلسلة الطولية، حيث ﴿ فُصّلت آياته ﴾ تناسب الأخير كها أن قوله ﴿ كِتَابُ أُخْكِمَتْ آياته ﴾ ، يناسب الأوّل، فليتدبّر!

ثمّ انّ في قوله -طاب ثراه -: «و رطبها و يابسها» نوع اقتباس و نحو اشارة الى قوله عزّ من قائل: ﴿ لارَطْبٍ وَ لا يَابِسٍ اللّه فِي كِتَابٍ مُبِين ﴾ أي نظام الوجود، حيث أنّه لا يشتمل على سور و آيات من الموجودات الثابتة، و هو عالم العقل و اقليم الثبات الصرف، و هو جملة يشتمل على عدّة من الموجودات، قائمة بلامواد، خالية عن القوّة و الاستعداد، عقول طاهرة و صور باهرة، ليس في طباعها أن تتغيّر أو تتكثّر أو تتخيّر، كلّها مشتاق الى الأوّل و الاقتداء به و الاظهار لأمره، واقف من قربه، و ملتذ لا بالقرب العقلى منه سرمد الدهر على نسبة واحدة. و أشار اليه المصنّف الاستاذ بقوله: «من الثابتات».

و في قوله و «رطبها»، لعله أشار به الى العالم النفسي، و هو مشتمل على جملة كثيرة

٢ ـ مداحض: مَزلّات.

۴\_هود، ۱.

٦ ـ م: + أن.

١ ـ ش: مطلقتا من عامّتا بل.

٣ ـ كذا، يمكن أن يقرأ في م و ب: استفديت.

٥ - الانعام، ٥٩.

٧ ـ م: ملتذة.

من ذوات معقولة ليست مفارقة المواد (MA62/كل المفارفة، بل هي ملابستها نوعاً من الملابسة، و موادها مواد ثابتة سهاوية؛ فلذلك هي أفضل الصور المادية و هي مدبرات الأجرام الفلكية و بوساطتها العنصرية، و لها في طباعها نوع من التغير و نوع من التكثر لا على الاطلاق، وكلها عشاق للعالم العقلي، لكل عدة مرتبطة في جملة منها ارتباط بواحد من العقول المترتبة.

و قوله: «و يابسها»، اشارة الى عالم الطبيعة و هي تشتمل على قـوى سـارية في الأجسام ملابسة للهادّة على التمام، تفعل فيها الحركات و السكنات الذاتية، و تربى عليها الكمالات الجوهرية على سبيل التسخير.

وأمّا قوله: «و صغيرها و كبيرها» فهو اشارة الى العالم الجسماني / PB71 وهو ينقسم الى أثيري و عنصري؛ الأوّل كبير، و الثاني صغير، حيث انّ خاصية الأثيري استدارة الشكل و الحركة و استغراق الصورة للهادّة و خلوّ الجوهر عن المضادّة، و خاصية العنصري التهيّؤ للأشكال المختلفة و الأحوال المتغايرة، و انقسام المادة بين الصورتين المتضادّتين، أيّتها كانت بالفعل كانت الأخرى بالقوّة في أفق الزمان، و مباديه الفعّالة فيه من القوي السماوية بتوسّط الحركات، و يسبق كهاله الأخير أبداً ما بالقوّة.

## [٥/١٢٥] قال: و ما على شاكلتها.

أقول: مثل ما فيه الحركة بهذا المعنى. و بالجملة أنّ الحركة التوسطية كما أنّها موجودة وجوداً نفس زماني لا آنياً و لا تدريجياً، حيث انّها حالة شخصية و صفة توجد للمتحرّك مادام متحرّكاً بها، يحصل في حيّز أو مقدار او كيفية أو وضع بها، فكما أنّ لتلك الحركة وجوداً سيّالاً، اسماً للحركة بمعني القطع، كذلك ما فيه الحركة من احدىٰ هذه المقولات، فرد باقي، راسم لفرد غير قارّ كالحركة القطعية. فهنالك أين متصل منطبق على الزمان و

المسافة!؟ و قس عليه سائر المقولات!

ثمّ انّ الأين كون في المسافة لاهيئة و هو في نفسه متصل واحد لاجزء له بالفعل، و ينقسم بانقسامها. فقد انصرح أنّ الحركة بهذا المعنى أمر موجود يستدعي زماناً لاينطبق عليه، بل على أن يكون أي حدٍ فرض منه يكون وجوده بتامه فيه، فكذا أمر ما فيه الحركة من تلك المقولات موجود نفس ازماني، يحصل بسيلانه و استمراره فرد زماني تدريجي ينطبق وجوده على كلّ ذلك الزمان، كما عليه أمر الحركة بمعنى القطع.

فان قلت: ان التوسط المطلق لانّه اأمر كلّي لاوجود له في الخارج، و التوسط الجزئي هو الحصول في حدّ معين و هو أمر آني غير منقسم في امتداد المسافة، و ما لم يتعدّد و يتجدّد لا يمكن أن تكون تلك حركة، و اذا تعدّد بحيث اتصل بعضها ببعض لا يمكن أن يوجد في الخارج، لاستلزامه تتالي الآنات المستلزم تركّب الزمان و الحركة و المسافة من الأجزاء الغير المتجزّئة، و ان لم يتصل بعضها ببعض لزم سكون الجسم المستلزم لانتفاء كونه في الوسط المفروض خلافه، و أنّ الأين الحاصل للجسم من مبدأ المسافة الى متنهاها ان كانت واحدة فلا حركة، و ان كانت متعدّدة بلافاصل لزم تتالي الآنات، و هو محال، و معذلك مستلزم لانقطاع //MB62 الأينيّة.

قلت: انّ الحركة التوسطية أمر موجود في كلّ آن نفرض في زمان حركته لا يكون قبل آن الوصول و لا بعده، بل كلّ آن فرض يكون موجوداً فيه بتامه، و كذلك ما فيه هذا الحركة من احدى تلك المقولات /PA72/الأربع.

قال الأستاذ في كتابه الابماضات: ايماض: الحدوث الزماني بين الثبوت بمشاهدة الحوادث الكونية في أفق التقظي و التجدّد من بعد لاكونها بعدية زمانية، و أنواعه ثلاثة: [١]: تدريجي، و هو وجود الشيء بتمامه في زمانٍ مّا، محدود من جهة البداية على

٢ ـ ب، م: ـ لأنه.

۱ ـ کذا.

سبيل الانطباق عليه، و لايوصف به الآ الحركة القطعية الحادثة، و ما حصوله بها على الجهة الانطباقية، كالأصوات.

[7]: و دفعي، و هو أن يتخصّص أوّل وجود الشيء بتامه، بأنّ ما بعينه فان استمّر بعده كان من الزمنيات المستمرّة، و الآكان من الآنيات، كموافاة الحدود المنفرضة في المسافة مادامت الحركة.

[٣]: و زماني لاعلى التدريج و لا على الدفعية، بل في نفس الزمان على غير الجهة الانطباقية، و حقيقته أن يوجد الشيء بتامه في زمان بعينه مقطوع من جهة البداية متخصّصاً به لاعلى سبيل الانطباق، بل على أن لايمكن أن يوجد أو لا يفرض في ذلك الزمان جزء أو آن الا و ذلك الشيء بتامه حاصل فيه.

و لا يصح أن يتوهم آن لا في ابتداء الحصول أصلاً، لا الطرف و لا من التي ينفرض بعد الطرف و موصوفة الحركات التوسطية الحادثة و ما حصوله و حدوثه بها، لا بقدرها معين من الحركة القطعية أصلاً، كزاوية الخطين المنطبق أحدهما على الآخر اذا افترقا مع التقاء الطرفين. أليست الحركة التوسطية موجودة و لا حصول لها في الآن الذي هو نهاية زمان السكون و بداية زمان الحركة القطعية بتّة !؟ فالشيء فيه على مبدأ المسافة لا متوسطاً بين المبدأ و المنتهى، و لا في أن يشافعه، فمشافعة الآنات مستبينة الامتناع باثبات الاتصال و ابطال جزء لا يتجزى .

ثم قال في بيان الحادث الزماني لا الآني و لاالتدريجي. «و في الثالث الحركات التوسطية و حدوث الزاوية بالحركة كزاوية المسامتة و ما في مضاهاتها، و افتراق الخطّين أو السطحين المنطبق أحدهما على الآخر، أو تقاطعهما و اللاوصول و اللامماسة و الفساد أى انتفاء ما لكونه آخر آنات العقلية، و عدم الآن و الآنيات. و بالجملة كلّ ما حصوله بالحركة

۲ ـ ب: ان،

١ ـ م: ـ به.

التوسطية، و ليس يستدعي قدراً معيناً من الحركة المتصلة أصلاً، بل انّما مطلق الحركة على أيّ قدر كان ليحصل في كلّ جزء وحدّ من زمانها».

## [۶/۱۲۰] قال: ابداع.

أقول: تقريره أنّ الابداع عنده جعل جوهر الماهية و تأييس أيس الذات من كتم الليس المطلق الذاتي، و إخراجه عن جوّ العدم الصريح الدهري من غير سبق مادّة و مدّة أصلاً، لاسبقاً بالزمان و لا سبقاً بالدهر و لا سبقاً بالذات، و لا يكون ذلك الآ في القدسيات التي هي مفارقات المادّة و علائقها /PB72 على الجملة رأساً، و أحق المبدعات بالمبدعية الصادر الأوّل، و هو الجوهر العقلي الحض الذي ليس هو مسبوق الذات /MA63 و لا متعلّق الوجود بشيء وراء بحت ذات القيّوم الحق الجاعل على الاطلاق.

و الأبرقليسون و الأرسطاطالسيون من المشّائين و الذاهبون الى قدم المبدعات لا يتصحّح عندهم السبق الدهري للعدم الصريح مع الابداع، أمّا عندهم سبق الليس المطلق على أيس المبدعات في الدهر السبق بالذات لاغير، و ليس الابداع على ما يزعمون الله تأييس الأيس من الليس المطلق بحسب الحدوث الذاتي فقط.

ورهط منهم يخصّون الابداع بالعقل الأوّل؛ اذ لا يتقدّم عليه تقدّماً بالذات الآذات مبدعه القيّوم ـ جلّ ذكره ـ فهو الذي قدأيّسه و أخرجه مبدعه الحقّ من الليس المطلق، دون ما بعده من العقول في السلسلة الطولية؛ لسبق المتوسّط عليه و ان لم تكن المادّة، و هذا المسلك في الاصطلاح منقول الشفاء في الالهيات و مسلوك الاشارات في النمط السادس.

ثمّ لا يخفى أنّ العنصر عنصران، عنصر القوام و عنصر التكوين. و المعتبر في الأوّل كونه حاملاً لقوّته و استعداده. و الأوّل: اختراع، و

٣ \_كذا. م: لا يتصح.

١ ـ ش: و جد.

هو جعل جوهرالذات و اخراجها من جوف الليسية الذاتية وجوّ العدم الصريح الدهري مع سبق المادّة بالذات لابالزمان، و انّما ذلك في الفلكيات و كلّيات بسائط العناصر، هذا على ما عليه اصطلاح المصنّف الأستاذ.

و أمّا الذاهبون الى القدم فقد اعتبروا فيه الاخراج من الليس الذاتي مع سبق المادّة بالذات من غير المسبوقية بعدم صريح دهري.

و الذاهب الى التخصيص يعتبر فيه التأييس من الليس مع سبق الجوهر المفارق المتوسّط بالذات من غير مسبوقية بمادّة و مدّة، و يقول سائرالعقول بعد الصادر الأوّل مخترعات لامبدعات.

و أمّا التكوين فهو اخراج هوية الحادث الكوني الكياني في امتداد العدم و ايقاع وجوده المكوّن في عضة من الزمان مسبوقاً بوجود مادّته الحاملة لامكانه الاستعدادي و بزمان عدمه المستمرّ مسبوقيةً زمانيةً. فلذا يطلق عليه الشيخ في الشفاء أنّ الكائن من المتكوّن تارةً، وكون الشيء في الشيء تارةً ههينا و لم يطلق هنالك.

ثمّ انّ ما سلكه الاستاذ هذا هيهنا من التثليث بهذه الأنواع يخالف اما عليه مسلك الرئيس في النمط السادس من الاشارات، حيث جعل الأنواع الثلاثة ابداعاً و تكويناً و احداثاً، و الاحداث افاضة الوجود الزماني مسبوقاً بالزمان؛ و التكوين افاضة الوجود المادّي /PA73/مسبوقاً بالمادّة بالذات لا بالزمان؛ فكلّ منها يقابل الابداع من وجه و هو متقدّم عليها؛ اذ لا يتصحّح حصول المادّة بالتكوين و لا حصول الزمان بالاحداث، و الارم أن تكون للهادّة الأولى مادّة و للزمان زمان، فالتكوين و الاحداث مترتبان على الابداع، و الابداع هو الأعلى منها رتبة و الأقدم حصولاً و الأقرب نسبة الى جاعل كلّ شيء على الاطلاق. ثمّ انّ مسلوك الاستاذ يوافق ما عليه الشيخ في بعض رسائله.

١ ـ ب: يخالط.

[١٠/١٢٠] قال: من الأمر زيغ.

أقول: الحاصل: أنّ من تضاعيف السلام البيان قد بطل قول اليهود بالفراغ من الأمر، و انقلعت شجرة شبهة التعطيل من عرقها. و استتبّ استناد الزمانيات من التدريجيات و الدفعيات. و الضرب الثانث منها الى صنعه و افاضته مسحانه من غير انثلام في حريم قدّوسية الحقّة و طوار محيطية المطلقة. ﴿ فَقُطِعَ دَابِرُ القَوْمِ الذِينَ ظَلَمُوا وَ الْحَندُلِلّهِ رَبّ العَالَمِينَ. ٢ ﴾ ٣

٢ ـ م: ـ الحاصل أنّ من ... العالمه .

١ قلد وقع من هنا سقط في نسخة م.

### القبس الرابع

### [٢٢/١٢٢] قال: الأضايم 🗆

أقول: في مجمل اللغة: «الاضهامة: الجهاعة. ويقال فرس سباق: الأضاميم، أي الجهاعات. والاضهامة من الكتب: الاضبارة».

#### [٢/١٢۴] قال: الخزائن 🗆

أقول: لاخفاء في أنّ الخزائن هي الموجودة في القضاء على غط الثابت الصرف في الدهر، و ما من شيء كائن الآ و هو مخزون مكون فيها، منضمّ الى جملتها فكأنّها لاحاطتها بها صارت خزينة له، و هذا هو القضاء العيني و قدره؛ و أمّا القضاء العلمي و قدره على ما عليه الفلاسفة الالهيّون فهو صور جميع الموجودات الممكنة كلّيةً كانت أو جزئية في العالم العقلي بابداع الواجب ايّاها، و كان اتحاد ما يتعلّق منها بالمادة على سبيل الابداع ممتنعاً اذ هي غير قابلة لان تقبل صورتين منها معاً، فضلاً عن أكثر، و كان الجود الآلهي مقتضياً لتكيل المادة بابداع هذه الصور فيها. و اختراع مالها بالقوّة في قبول تلك الصور فيها الى الفعل قدر بلطيف حكمته زماناً يخرج فيه تلك الأمور من القوّة الى الفعل.

فالقضاء عبارة عن وجود جميع الموجودات في العالم العقلي مجتمعة مجملة على سبيل الابداع. و القدرة عبارة عن وجودها في موادّها الخارجية مفصّلة واحداً بعد واحدٍ، كما قال عزّ من قائل -: ﴿ وَ إِنْ مِنْ شَيْءٍ اللّا عِنْدَنَا خَزَائِنُهُ وَ مَا نُنزّلهُ اللّا بِقَدَرٍ مَعلُومٍ ﴾ ا، هذا ظاهر التبزيل، و ما ذكره -طاب ثراه - باطن التأويل.

ثم / PB73/ ان الفلاسفة قالوا: ان دخول الشر في القضاء الالهى على سبيل التبع، فالواجب عليه تعالى أن لايوجد الاموجوداً لا يكون معه شر، كالعقول و النفوس الفلكية، أو موجوداً يكون خيره غالباً على شرّه، كالحوادث الموجودة في عالم العناصر، فان المرض مثلاً و ان كثر فيه الا ان الصحة أكثر منه و اذ من الممتنع أن يوجد هذا من غير أن يكون معه شرّ، و كان ترك ايجاده من باب ترك الخير الكثير للشرّ القليل؛ دخل الشرّ في قضائه لذلك لا لأنّه رضى به أوّلاً و بالذات.

### [۱۲/۱۲۴] قال: الى الطوار 🗆

أقول: قال في مجمل اللغة: «طوار الدار ما امتدّ معها من فنائها».

## [٨/١٢٥] قال: أمّا عالم الأمر □

أقول: وهو عالم المفارقات، انّما سمّي عالم الأمر لمكانة وجوده بمحوضة الأمر الالهي، و قول: «كن» من دون مادّة هي الحامل لجوهر الذات و امكانه الاستعدادى و استعداد هو المستدعي لجريان الافاضة و فعلية التقرّر، و انّما سمّي عالم الحمد لاستحقاقه بأن يتعلّق به الحمد؛ و يقابله عالم الملك و هو عالم الشهود و الحسّ، قال عزّ من قائل: ﴿ لَهُ المُلْكُ وَ لَهُ الحَمْدُ ﴾ ٢.

## [٤/١٢۶] قال: و ليس الأمر يأنف 🗆

أفيد: أنِفتِ الابل، اذا وطئت كلاء أنفاً، و هو الذي لم يُرع، وكأس أنفُ: لم يشرب بها قبل ذلك، كأنّه استونف بشربها.

## [٢٠/١٢۶] قال: الا أن علم الله بها 🗆

أقول: حاصله، ان الموجودات الخارجية من الثابتات و غير الثابتات من الهويات الشخصية و الطبائع الكلّية بوجوداتها الرابطية بالقياس الى الباري تعالى علم و بالنظر اليها أنفسها معلوم، و ان كانت الفاسدات البائدات متغيّرة في حدود أنفسها، لكنّها بالنظر الى سدّته القدسيّة غير متغيّرات ثمّ انّه قد أطلق على جميع ما في الوجود باعتبار كونه مرتبطاً بجنابه الربوبي «ام الكتاب»، و باعتبار نفس وجوده مع عزل النظر عن ارتباطه به هو الكتاب، فقد نبّه الأستاد المصنّف قدس سرّه على الايراد عليه بأنّ اللوح المحفوظ حينئذ هو هذا الكتاب المشتمل على نقش جميع الأحوال و ذوي نقشة من الموجودات الخارجية، حيث قال: «قلت: فاذن اللوح المحفوظ»، الى آخره.

#### [۲۳/۱۲۶] قال: هو الدهر 🗆

أقول: فان قلت: ان قوله: «هذا هو الدهر» ينافي بظاهره ما يتقدّم عنه ـطاب ثراه ـ في وميض سابق على هذا الوميض من قوله: «يصيب سجال الفيض و رشح الجود في وعاء ثبات الوجود الذي هو الدهر» و ذلك حيث أطلق الدهر على نظام الوجود هيهنا و على ظرفه هنالك.

قلت: قد مرّ غير مرة بان للدهر اطلاقين، أحدهما: نسبة المتغيّر الى الثابت؛ و ثانيهها: وعاؤه و ظرفه، فقد أطلق الدهر هيهنا و أراد به المعني /PA74/الأوّل، و أطلق هنالك على وعائه و ظرفه، فلا تدافع حينئذٍ. فالظرف ظرف و المظروف مظروف، و اطلاق اسم الظرف

على المظروف بالمعنى الأوّل لا يجعله ظرفاً لنفسه كما لا يخفى و انّما نشأ ذلك الايسراد من اشتراك لفظ الدهر بين المعنيين، فتدبّر!

### [١٨/١٢٧] قوله: لا في القضاء 🗆

أقول: أي العلمي الذي أشار اليه امامهم، و العيني الذي عليه الأستاذ على ما قال: «و لا في الدهر»، بل انّما التغير في الزمان و هو بعض مراتب القدر، و ذلك حيث أنّ المعتبر في القدر تفصيل ما في القضاء الذي يشمل الثابتات الغير المتغيرة، فتكون من القدر أيضاً الثابتات المفارقة الغير المتغيرة. و لكن بما أخذت مفصّلة مترتبة على ما عليه أمر العقول في السلسلة الطولية؛ و من هيهنا قال: «و في بعض مراتب القدر» و لم يـقل: «جميع مراتب القدر». ثمّ انّ ما في الزمان الذي هو بعض مراتب القدر و ان كان متغيراً في حد نفسه و قياس بعضه الى بعض، و لكنّه بالقياس الى جنابه الربوبي نسبة متغير الى ثابت، فلا تغير له وقتئذ.

## [٢١/١٢٧] قال: و قدحقّقنا ذلك حقّ التحقيق 🗆

أقول: و ذلك حيث قال: البداء ممدود على وزن السماء و هو افي اللغة اسم لما ينشأ للمرء من الرأى في أمر و يظهر له من الصواب فيه، و لايستعمل الفعل منه مفطوماً عن اللام الجارة. و اصل ذلك من «البدو» بمعنى الظهور، يقال: بدا الأمر يبدوا بدوّاً، أى ظهر و بدا لفلان في هذا الأمر بداءً، أي نشأ و تجدّد له فيه رأى جديد يستصوبه. و فعل فلان كذا ثمّ بدا له، أى تجدّد و حدث له رأى بخلافه، و هو ذو بدواتٍ بالتاء ـ؛ قاله الجوهري في الصحاح و الفيروز آبادي في القاموس و صاحب الكشاف في اساس البلاغة في والساس البلاغة في الساس البلاغة و الفيروز آبادي في القاموس و صاحب الكشاف في الساس البلاغة في الساس البلاغة في الساس البلاغة في الساس البلاغة و الفيروز آبادي في القاموس و صاحب الكشاف في الساس البلاغة و المناس البلاغة المناس البلاغة و الفيروز آبادي في القاموس و صاحب الكشاف في الساس البلاغة و الفيروز آبادي في القاموس و صاحب الكشاف في الساس البلاغة و الفيروز آبادي في القاموس و صاحب الكشاف في المناس البلاغة و المناس المناس البلاغة و البلاغة و المناس البلاغة و ا

٢ ـ مفطوم: مقطوع.

۴ ـ قاموس اللغة، ج /٨.

۱ ـکذا.

٣ - صحاح اللغة، ج ١ /٣٥.

٥ ـ اساس البلاغة، ص ٣٤.

ذو بدوان \_بالنون \_قاله ابن الأثير في النهاية أى لا يزال يبدو له رأى جديد و يظهر له أمر سانح، و لا يلزم أن يكون ذلك البتة عن ندامة و تندّم عمّا فعله، بل قد و قد و ربّما " ربّما، اذ يصحّ أن يختلف المصالح و الآراء بحسب اختلاف الأوقات و الآونة، فلا يلزم أن لا يكون بداء الله بداء الله بداء الله بداء عندم.

و أمّا بحسب الاصطلاح، فالبداء منزلته في التكوين منزلة النسخ في التشريع فما في الأمر التشريعي و الأحكام التشريعية التكليفية و الوضعية المتعلّقة بأفعال المكلّفين نسخ فهو في الأمر التكويني و الافاضات التكوينية في المعلولات الكونية و المكوّنات الزمانية بداء، فالنسخ كانّه بداء التشريعي و البداء كأنّه نسخ / 874/التكويني، و لا بداء في القضاء و لا بالنسبة الى جناب القدّوس الحق و المفارقات الحضة من ملائكته القدسية، و لا في متن الدهر الذي هو ظرف الحصول القارّ و الثبات البات و وعاء نظام الوجود كلّه الما البداء في القدر و في امتداد الزمان الذي هو افق التقضيّ و التجدّد و ظرف السبق و اللحوق و التدريج و التعاقب و بالنسبة الى الكائنات الزمانية و الهويّات الهيولانية.

و بالجمله بالنسبة الى من في عالمى المكان و الزمان، و من في عوالم المادة و أقاليم الطبيعة، وكما حقيقة النسخ عند التحقيق انتهاء الحكم التشريعي و انقطاع استمراره لا رفعه، و ارتفاعه عن وعاء الواقع، فكذلك حقيقة البداء عند الفحص البالغ و اللحاظ الغاير انبتات استمرار الأمر التكويني و انتهاء اتصال الافاضة و نفاد تمادى الفيضان في الجعول الكوني و المعلول الزماني، و مرجعه الى تحديد زمان الكون و تخصيص وقت الافاضة بحسب اقتضاء الشرائط و المعدّات و اختلاف القوابل و الاستعدادات، لا أنّه ارتفاع المعلول الكائن عن وقت كونه، و بطلانه في حدّ حصوله على مذاق الحقّ و مشرب التحقيق. و الصدوق ابوجعفربن بابويه ـرحمه اللّه تعالى و رضى عنه ـ مسلكه في كتاب و الصدوق ابوجعفربن بابويه ـرحمه اللّه تعالى و رضى عنه ـ مسلكه في كتاب

٢ ـ ب: ـ بل،

ا ـ النهاية، ج ١/٩٠١.

٣ ـ ش: حصول الذات.

التوحيد اجعل النسخ من البداء، و هذا الاصطلاح ليس بمرضي عندي. و امّا علماء الجمهور فلمحقّقوهم يصطلحون على تفسير البداء بالقضاء، فها ابن الاثير في النهاية أورد بعض احاديث البداء، و فيه: «بدالله عزّ و جلّ أن يبتليهم» ثمّ شرحه فقال: «أى قضىٰ بذلك و هو معنى البداء هيهنا، لان القضاء سابق، و البداء استصواب شيء علم بعد ان لم يعلم، و ذلك على الله غير جائز. و منه الحديث: السلطان ذو عدوان و ذو بدوان أى لا يزال يبدوله رأى جديد و كذلك في شروح الصحيحين.

و نحن نقول: ان هذا ركيك جدّاً، لأن القضاء السابق متعلّق بكل شيء و ليس البداء في كلّ شيء، بل فيا يبدو ثانياً و يتجدد أخيراً و لا يكون لأحدٍ بداء في لغة العرب حقيقة الآ اذا ما كان بدؤه له على خلاف ما قد كان يحتسبه، كما قال عز من قائل في تنزيله الكريم ﴿ وَ بِدَا لَهُم مِنَ اللّهِ ما لم يَكُونُوا يَحتسبُون ؟ ٢٠٠٠

# [۱۸/۱۲۸] قال: الّا هو رابعهم ... 🗆

أفيد: يعني عليه السلام - ان قوله جلّ سلطانه: ﴿ اللّ هو رابعهم [...] و الاّ هُو سُادِسُهُمْ ﴾ ليس معناه رابع الثلاثة و سادس الخمسة بالعدد ، فانّه تعالى مجده متمجّد القدس عن الوحدة العدديّة و الوقوع في مراتب الأعداد، و متعالى العزّ عن أن يكون أحد آحاد العدد، /PA75 و واحد أعداد الموجود على ما تحقّق في الحكمة الآلهية، بل معناه: انّه سبحانه رابع كلّ ثلاثة و خامس كلّ اربعة و سادس كلّ خمسة بالمعيّة و الاحاطة و الظهور و الاشراق، لامعيّة مكانية و لامعيّة زمانية افاضية بل معيّة احاطية و لا معية ذاتية

٢ - النهاية، ج ١ / ٩ ه ١ .

ا ـ التوحيد، ص ٣٣٥.

۳ ـ الزمر، ۴۷.

 <sup>4</sup> ـ هذه التعليقة مستفادة من كلام السيد الداماد في رسالة نبراس الضياء، صص ٥٥ ـ ٥٧.

٥ ـ المجادلة، ٧.

٧ - ش: + لا معية زمانية.

اشراقيّة، متّفقة النسبة، غير متبدّلة النسبة بالقياس الى كلّ ما في كتاب التقرّر و دفتر الحصول من صغير عالم الوجود و كبيره، و ذرات عوالم الامكان و ضرّاتها قاطبة على الاستيعاب الاحاطي، خارجة عن جنس المعيات التي تكتنهها هذه العقول، و ستتأنسها هذه الأو هام، غير خارج عن سلطانها على نسبة واحدة، مثقال ذرّة في الأرض و لا في السماء ا، و لا أصغر من ذلك و لا أكبر، فليتفقّه لا في ذلك كلّ ذي بصيرة، و ليتبصّر ". ثمّ انّ قوله ـطاب ثراه ـ «و ضراتها» في النهاية: «الضرائر هي الأمور المختلفة ع، واحدتها ضرّة». ٥

#### [۲۰/۱۲۸] قال: احتجب بغير حجاب محجوب

أفيد: «و هو سبحانه نور النور و ظهور الظهور، و انّما احتجابه بشدّة نوره و شعشعة ظهوره، و حجابه في محتجبيته عن خلقه \_ذوات خلقه \_المسجونة في سجن البطلان و ظلمة الامكان»، انتهى.

و لعل في توصيف «حجاب» بـ «محجوب»، اشارة الى أن ليس هـ نالك حـ جاب محجوب عن ذواتنا، و هي غير محجوبة عنّا على ما نبّه عليه بقوله: و حجابه في محتجبيته عن خلقه ذوات خلقه. و أمّا احتجابه و اختفاؤه بسرادقات مجده و قدسه فمن شدة نوريته و شعشعة ظهوره كما قيل: «يا من خنى من فرط ظهوره».

#### [۸/۱۳۰] قال: سبحت 🗆

أفيد: «سُبحت» بضمّ المهملة، و اسكان الموحّدة قبل الحاء المهملة، و ضبطه بعضهم

٢ ـ ش: فليتبصّر.

٤ ـ ب، ش: العظيمة.

٦ ـ و في القسات المطبوعة: "سبحت».

١ ـ اقتباس من كريمة يونس، ١٦.

۳ ـ ش: و ليتدبر.

۵ \_ النهاية، ج ٣/٣.

باعجام الخاء، و عليه المعوّل.

#### [۱۷/۱۳۰] قال: هو قبل القبل بلا قبل 🗆

أقول: يعبّر عنه بالأزل الازال. و بالجملة انّ ما عداه تعالى مسبوق بعدمه الذاتي و الوجوب بحسب ما له من الامكان الذاتي، و انّه تعالى مجده لما استأثر عرش القدم الذاتي و الوجوب الذاتي، فلا شريك له في وجوده الذاتي، و لما استأثر القدم السرمدي بذاته، فلا يشاركه غيره، فيكون هو قبل القبل بلا قبل على أن تكون قبليته بذاته الحقة من كلّ جهة قبلية على الاطلاق، و ليس لما في حيطة عالم الامكان قبلية على الاطلاق لكونه مسبوقاً بجاعله الفيّاض، و كذا بجميع صفاته السابقة من الامكان و البطلان و الوجوب بالغير و الاحتياج، بل بالعدم الصريح الدهري الذي لا يكمّم فيه و بعضه من الزمانيات مسبوق بعدمه الزماني، فاللّه تعالى متقدّس عن ذلك كلّه / 1875.

## [٧/١٣١] قال: فيبطل الاختراع 🗆

أقول: قيد للمنفي لاللنفي وكذا قوله: \_عليه السلام \_: «فلا يصح الابتداع» فيما وقع عنه بقوله: «لا لعلّه»، و المعنى منها مطلق العلّة من الشرائط الفاعلية، فالابتداع حينئذ ما عليه اصطلاح خواص الحكماء من الايجاد الذي لا يتوقّف الاعلى الفاعل التام.

أفيد بما يناسب هذا المقام تحقيق لمعنى الابداع الذي هو تأييس الأيس من الليس المطلق لا من مادّة و لا بمدّة، و ذلك في النظام الجملي بقوام الوجود بالأسر، و في ابداعيات نظام الوجود و ان كان في الكيانيات تكوين من موادّها المخلوقة ابداعاً لا من شيء.

#### [۱۸/۱۳۱] قال: قدرة.

أفيد: نصب على التمييز، أو على أنّه منزوع من الخافض، أي و لكن خلق الأشياء

قدرةً أو بقدرة بها، بان هو من الأشياء و بانت الأشياء منه.

### [۲۳/۱۳۱] قال: ممدود.

أقول: أفيد، أي ليس لوجوده القديم الأزلي و بقائه الدائم السرمدي وقت معدود أصلاً لا بخصوصه او لا لابخصوصه ولا مدّة ممدودة أصلاً، لا متناهية الامتداد و لا لامتناهية الامتداد، بل هو من وراء عالم الزمان و المكان، و على كلّ شيء رقيب و بكلّ شيء حفيظ و بكلّ شيء محيط أو بكلّ شيء حفيظ و بكلّ شيء محيط أو بكلّ شيء حفيظ أو بكلّ شيء محيط أو بكلّ شيء مدينا المتداد المت

### [۱۱/۳۲] قال: فلم يزدد ...

أقول: اذ ليس مناط ظهور الأشياء و انكشافها في علمه الفعلي الحق بكل شيء من كل جهة، الا ظهور نفس ذاته الأحدية الحقة سبحانه بنفس مرتبة ذاته مفيض كل ذات و كل حجود و كل كمال وجود.

ثمّ لا يخنى أنّ ظاهر هذا الخبر بصريح منطوقه يدلّ على انتفاء ما عليه خاتم الحصّلين و غيره من اثبات علمه تعالى الاجمالي و التفصيلي على أقسام اربعة، بل انّما الحـق أنّها جاريان في معلوماته؛ و الفرق بينهما ظاهر.

### [۱۲/۱۳۲] قال: على ضدّ مناو.

أقول: بل انَّها جوداً وكرماً و رحمةً و تفضّلاً و في المجمل: «نــاويت الرجــال أى عاديتهم أي.

۱ ـش؛ بخصوصية.

٣ ـ اقتباس من كريمة الأحزاب، ٥٢: «وَ كَانَ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ رَفِيَهاً» و غيرها.

۴ ـ اقتباس من كويمة هود، ٥٧: «أنّ رُبّي عَلَى كُلِّ شَي عَلَيْ خُلِلْ شَي عَلَيْ كُلِّ شَي عَلَيْ

٥ ـ اقتباس من كريمة فصّلت، ٥٤: ﴿ أَلَا انَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ مُحِيطٍ ﴿ وَ غَيْرِهَا.

٦ ـ ب: غاديتهم.

### [۱۴/۱۳۲] قال: اكتفى علم ما خلق.

أقول: فانّ الجواد الحقّ و الغنيّ المطلق \_ جلّ سلطانه \_ انّما ابداعه و خلقه و افاضته و ايجاده لعوالم الابداعيات على حسب طوق استحقاق الامكان الذاتي و وسع دائرة قابليته فقط، و لعالم الكيانيات بمقدار طاقة الامكان الذاتي و قوّة قبول الاستعدادي جميعاً، فهو \_ سبحانه \_ قد اكتنى بما أبدع و خلق و لم يزد على ما أفاض و أوجد لا من عجز و فتور، و لا من بخل و ضنانة أ، بل انّما لعدم الامكان و نقص القابلية، فالنقصان في جانب القابل مطلقاً لامن جنبة الفاعل أصلاً على ما سيفصّله.

#### [۱۶/۱۳۲] قال: لا بالتفكير ٢.

أقول: حيث ان علمه \_سبحانه \_ بما عدا ذاتِه على الاطلاق فعلي من حيث علمه بذاته، بل هو نفس ذاته و سبيل الايجاد فيه لأي شيء أراده أنه يعلمه خير نظام الوجود. فيفيض رحمة /PA76 وجوداً، كما سيشرحه.

## [۲۱/۱۳۲] قال: المبيد للأبد.

أقول: أي المغني، فالمدّة و الأمد و الأزل و الأبد و الاستمرار و الامتداد و الابتداء و الانتهاء بأسرها منتهية اليه سبحانه، و هو بذاته الأحدية و وجوده الحقّ أوّل كلّ شيء و آخره "، و ربّ كلّ شيء أو وار ثه ٥، و مبدأ كلّ شيء و معاده ١.

١ ـ ضَنانَة: بخل. ٢ ـ م: التكفير.

٣ ـ اقتباس من كريمة الحديد، ٢: «هُوَ الأَوَّلُ وَ الآحِرُ وَ الظَّاهِرُ وَ البَاطِنُ وَ هُوَ بِكُلِّ شَيءٍ عَلِيمٍ».

٤ ـ اقتباس من كريمة الانعام، ١٦٤ : «وَ هُوَ رَبُّ كُلِّ شَيءٍ» و غيرها.

۵ ـ اقتباس من كريمة الحجر، ٢٣: «وَ انَّا لَنَحْنُ نُحْيِى وَ نُمِيتُ وَ نَحْنُ الوَارِثُونِ ، و غيرها.

٦ ـ اقتباس من كريمة يوس، ٢: ﴿ أَنَّهُ يُبْلِؤُ الْخُلْقُ ثُمٌّ يُعِيدُهُ ﴿ وَغَيْرِهَا.

[18/17۳] قال: كما قالت الثنوية.

أقول: لاخفاء /MA64/ في أنّ ما عليه الثنوية من أصل قديم يظهر و يلوح ممّا ذكره الشيخ في التعداد مذاهب بعض الأقدمين في كتاب طبيعيات الشفاء حيث قال: «انّها أي الأجسام غير متخالفة الالله بالشكل و أن جوهرها واحد نوعى، و انّما يصدر عنها الأفعال الختلفة لاختلاف اشكالها». ثمّ اقال: «بعضهم رأى الجسّمات الخمسة المذكورة في كتاب أوقليدس هي أشكاله و العناصر الأفلاك بزعمهم. و منهم من قال: انّ هذه المادة ليست بحسم، بل هي الهيولي الجرّدة عن الصور، فاختلفت هؤلاء و زعم بعضهم انحصارها في الهيولي؛ و زعم بعض آخر أنّها الهيولي و النفس و الباري و الدهر و الخلأ، فعشقت النفس بالهيولي لتوقّف كهالاتها عليها، فحصل من اختلاطها أنواع المكوّنات، و يقال لهم: الحرنانيون. و منهم من قال: انّ هذه المادّة نور و ظلمة حكها ذهب اليه الثنوية من الجوس القائلين بها و يتولّد العالم من امتزاجهها»، الى آخر ما ذكره هنالك.

قلت: يجوز أن عيكون الامام عليه السلام قد أبطل مادة أزلية و مبدءاً و سنخاً للأشياء في الأزل، ولا اختصاص له في بطلان قول هؤلاء الثنوية، بل هؤلاء و هؤلاء؛ اذ ليس في الأزل الآ الله تعالى، و أخرج الموجودات لامن شيء أزلي و مادة و سنخ و مثال كها توهمه هؤلاء الجهاهير. و تفصيل صنعه و خلقه و ابداعه تعالى من بعد العدم الدهري قد تصدى له المصنف، فقد اكتفينا به.

[۱۸/۱۲۳] قال: قلت.

أقول: انّ ما ذكره \_طاب ثراه \_ بقوله: «قلت: فبيّن» الى آخره بعد نقل ما ذكره

٢ ـ ش: ـ ثمّ.

١ ـ ش: ـ في.

٣ ـ م: ـ العناصر. ٣ ـ م: ـ العناصر. ٨ ـ كنا

۵ ـ کذا.

٧ ـ ش: اخراج.

أبوجعفر الكليني على وجه التفريع فهو شرح كلامه في تفسير الحديث المنقول عن سيد الأوصياء \_صلوات الله عليه \_. لايتوهم متوهم أن لأبي جعفر الكليني فيا حققه في شرح كلامه \_عليه السلام \_ نوع قصور أو نحو تقصير، كيف و الاستاذ المصنف حسنه، حيث قد تصدي لشرح كلامه و توضيح مرامه!؟

و نعم ما قال في حواشيه على الكافي بعد ذكر مثل ما ذكره هيهنا بهذه العبارة: «فقد بان و ظهر أنّ شيخنا الأفخم أبا جعفر الكليني \_رضوان اللّه تعالى عليه \_قد قوّم الفحص و دقّق النظر و سلك الصراط السَويّ في تفسير كلامه \_عليه السلام \_حشره الله في عصبة أئمة الطاهرين و جزاه خيراً عنّا زمرة أهل الدّين و عصابة أصحاب اليقين، و أولانا من حظّهم، و سقانا من كأسهم، // PB76 انّه أكرم من سئل و أرحم من استرحم».

## [۲۳/۱۳۳] قال: انّ نقيض كلّ شيء رفعه.

أقول: حاصل الجواب: أنّ نقيض «من شيء»، «لا من شيء» لأنّ رفعه لا من شيء، فلا يلزم من كذب لا من شيء ـ لاشتاله على التناقض ـ صدق من شيء، حتى يصح ما قالته الثنوية من الأصل؛ بل نقول انّ ما هو صادق هو لا من شيء، فيكذب نقيضه و هو من شيء. و قد اشتبه على هؤلاء الأقوام أمر «لا من شيء» بـ «لا شيء»، و اشتال هذا على التناقض لا يوجب اشتال ذلك عليه، فلا يلزم من كذب هذا كذب ذاك، فلا يصح قول من قال: انّه يلزم من كذب من لاشيء صدق من شيء، لجواز صدق الم 100 من شيء الذي هو نقيض من شيء.

و قد صرّح الاُستاذ المصنّف قدرّس سرّه بانّه لا مناقضة بين «من شيء» و بين «من لاشيء»، لكونها موجبتين. أمّا الأوّل: فهو ظاهر، و أمّا الثاني: فلائنه موجب عدولي أو موجب سالب المحمول باعتبار متعلّقه، لا المحمول نفسه؛ فهو اكائن، لائنه في قوّة أنّه كائن من

لاشيء. و قوله: «من لاشيء» متعلّق المحمول الذي هو كائن؛ و على التـقديرين لايكـون نقيضاً لمن شيء، بل نقيضه لا من شيء و هو صادق، و ان كذب من لاشيء.

### [۲۲/۱۳۵] قال: ذعلب اليماني.

أقول: يقال له ذعلب ذو لسان، و ما رواه حديث نجيب مشهور منشعب الشجون ١ متلوّن الطرف سنداً و متناً لدى الخاصّة و العامّة. و قوله عليه السلام - «بمشاهدة الابصار» اضافة المصدر الى المصدر بيانية أو تخصيصية، أي بالمشاهدة التي هي الابصار أو بمشاهدة ابصارية. كذا أُفيد.

#### [٥/١٣۶] قال: القلوب

أقول: أي الألباب الزكية القادسة و العقول النقية الخالصة و النفوس الزاكية القدسية.

#### [٤/١٣۶] قال: لطيف اللطافة.

أقول: أي المقدّسة عن الماهية فضلاً عن المادّة. و هو اللطافة الحقيقية القدّوسية لايوصف باللطف المشهوري الجسماني، «عظيم العظمة»؛ أي الحقيقة الجدية لايـوصف بالعظم المشهوري المقداري.

## [٧/١٣۶] قال: لايقال شيء قبله.

أقول: أي لا يستطيع عقل عاقل و لا ذهن ذاهن أن يتصوّر شيئاً هو قبله و لا شيئاً هو بعده، بل انَّما هو معقول العقول البهية و النفوس الشاهقة ٢ العلية. انَّه \_عزَّ سلطانه\_هو

١ ـ م: السجون. الشجون: الفنون.

٧ \_ الشاهقة: المرتفعة.

القبل المطلق و البعد المطلق للوجود كلّه، و لكلّ ذرة من ا ذرات نظام الوجود، هو الأوّل و الآخر.

### [٧/١٣۶] قال: بعد شاءٍ.

أقول: على صيغة الفاعل منوّنة ٢، و نصب «الأشياء» على المفعولية، أي هو \_ تعالى مجده \_ شاءٍ لكلّ شيء بارادة حقّة وجوبية و رحمة اختيارية ذاتية، لابمشيّة قصدية سانحة و ارادة شوقية زائدة على نفس الذات / PA77 بعد مرتبة الذات معبّر عنها بالهمة و «الهامة» أي الارادة الزائدة.

### [٩/١٣۶] قال: لا باين منها.

أقول: و في نهنج البلاغة المكرم:«مع كلّ [شيء] لا بمقارنة، و غـير كـلّ شيء لا بمزايلة» <sup>۴</sup>.

#### [۱۲/۱۳۶] لا تضمّنه. 🗆

أفيد: على المضارع من باب التفعيل باسقاط احدى التائين ٥.

# [١٣/١٣۶] قال: سبق الأوقات.

أقول: حاصله أنه \_ تعالى مجده \_ سابق على الأوقات و الأزمنة سبقاً بالذات و بالسرمد «و العدم وجوده»، أي قد سبق الوجود العدم، حيث ان وجوده \_ عزّ مجده \_ نفس

١ - م: - فرة من. ٢ - م: متنوّنة.

٣ ـكدا و في القبسات المطوع: «الهمة»، و الصحيح ما في الشرح.

٤ ـ نهج البلاغة، خطه ١. رقم ٧.

٥ ـ م، ب: ـ لا تصمنه ... التاثين. لا يخفي أنّ التصحيح الوارد في متن التبسات المطنوع غير صحيح.

وجوب الموجود و تأكّده بحقيقة الوجوبية، فلايمكن أن يتطرّق الى ساحة جنابه الربوبي الوجوبي شوبٌ من شوائب العدم و البطلان مطلقاً، و لا الى حريم قيوميته الحقّة مسلكاً و سبيلاً. و ذلك بخلاف ما عليه أمر ماعداه \_ تعالى \_ حيث ان عدمه سبق وجوده بحسب ماله من الامكان الذاتي ولو فرض قدمه.

و أيضاً ان وجوده \_ تعالى مجده \_ سبق العدم الدهري لما في حيطة عالم الامكان؛ اذ العدم لا يعقل و يتحصّل مفهومه عند العقل الاعند تحصّل المكاته التي هي سكّان سواد عالم الامكان و قطّان ساهرة ٢ العدم و البطلان لاغير و ان هي الا بعد الوجود ١ الحقّ / ١٨٨٥/ الوجوبي و الذات الحقّة القيومية.

#### [۱۴/۱۳۶] قال: و بتجهيره الجواهر

أقول: أي بجعله و ابداعه نفسَ جوهر الذوات أو سنخ ماهياتها الجوهرية، عرف أن لاجوهرية له و لا ماهية له جوهريةً، بل ماهية هي بعينها الانّية القيومية الوجوبية.

#### [۱۸/۱۳۶] قال: خلقنا زوجين.

أفيد: فان كلّ ممكن زوج تركيبي من الجنس و الفصل، و من الماهية و الانّية، و الاوحدة في عالم الامكان على الحقيقة، بل ترجع الوحدة في الماهيات الممكنة الى الاتحاد و التأحّد، فليعلم!

#### [۱۹/۱۳۶] قال: بغرائزها.

أقول: ضرورة أنّ ذات الجاعل الخالق وراء ذات مجعولاته و مفطوراته، و طور ذاته وراء أطوار ذوات مخلوقاته و مصنوعاته بالضرورة الفطرية.

٢ ـ ساهرة: أرض.

١ ـ م: تحصيل.

٤ ـ م: الذاتية.

٣ ـ ش: الوجود.

## [۱۹/۱۳۶] قال: أن لا وقت.

أفيد: تقدّسه سبحانه عن الوقت و الزمان كما عن الأين و المكان متكرّر في أحاديثهم \_صلوات الله عليهم \_و منه قول أميرالمومنين \_صلوات الله و تسلياته عليه خطبته المعروفة بخطبة الأشباح: «لم يتصرّف في ذاته بكرور الأحوال، و لم يختلف عليه حقب الليالي و الأيّام أ ما اختلف عليه دهر، فيختلف /PB77 منه الحال، و لاكان في مكان، فيجوز عليه الانتقال». أو منه قوله \_عليه السلام \_ في خطبة أخرى جليلة: «لايقال له متى و لا يضرب له أمد بِحَتّى [...] لم يقرب من الأشياء بالصفات، و لم يبعد عنها بافتراق» أ، و قد فصّله و ذكره في أصل الكتاب.

## [۲۱/۱۳۶] قال: و سميعاً. ۴

أقول: حيث أنه بذاته تعالى لما كان علماً بالأشياء، حيث انه بذاته ما به انكشافها من غير مدخلية أمر آخر أصلاً، و علمه بالمسموعات بما هي مسموعة هو سمعه لكل مسموع، فكان لا محالة سميعاً بكل مسموع حيث لا مسموع، و بصيراً بكل مبصر حيث لا مبصر؛ كما تقرّر في مظانه.

## [٣/١٣٨] قال: و بحدث خلفه

أقول: أي بحدوث خلقه حدوثاً ذاتياً و حدوثاً دهرياً على أزله الذاتي و على ازله السرمدي، اذ الحادث الذاتي معلول القديم الذاتي، و علّة الفاقة اليه من حيث طباع الحدوث الذاتي؛ و الحدوث الدهري معلول القديم السرمدي، و علّة الفاقة اليه من حيث

١ - الم يتصرف ... الايام، لا توجد في مصوّرنا.

٢ ـ قارن: نهج البلاغة، خطبة ٩١، رقم ٥. ٣ ـ نهج البلاغة، خطبة ١٦٣، رقم ٣ ـ ٣.

٣ ـ قد وردت هذه التعليقة في نسخة ب بعد ١٣٦ / ١٩: بغرائزها.

القبس الرابع

طباع الحدوث الدهري؛ كما الممكن الذاتي معلول الواجب بالذات، و علَّة الفاقة اليه من حيث طباع الامكان. كذا أُفيد.

### [۴/۱۳۸] قال: و باشتباههم.

أفيد: أي اشتباه بعضهم بعضاً من حيث طباع الامكان المشترك بين جملة ما سواه سبحانه، دلّ نظام الوجود على أن لا شبهة اله سبحانه.

# [٥/١٣٨] قال: و من الأبصار رؤيته.

أفيد: أنّه على صيغة المصدر أو على صيغة الجمع، أي الممتنعة رؤيته من أن يكون رؤية ابصارية، بل اغّا هي رؤية عرفانية عقليه، أو من أن يكون من جهة الابصار الجسمانية، بل اغّا هي من جهة العقول القدسية أو الممتنعة رؤيته، أي رؤية ذاته رأساً و مطلقاً، سواء كانت رؤية حسية ابصارية أو رؤية عقلية عرفانية من جنبة الابصار، و من جهتها من حيث نقصها و قصورها على الاطلاق، سواء كانت ابصاراً ملكية جسمانية أو ابصاراً ملكوتية عقلانية عقلانية أو ابصاراً ملكوتية عقلانية أو ابصاراً ملكوتية عقلانية كانت ابصاراً ملكوتية عقلانية كانت ابصاراً من جهتها من ملكوتية عقلانية كانت ابصاراً من جهتها من ملكوتية عقلانية كانت ابصاراً من جهتها من منه على الاطلاق، سواء كانت ابصاراً منكية جسمانية أو ابساراً منه عقلانية كانت ابصاراً منه على الاطلاق، سواء كانت ابصاراً منه كلية جسمانية أو ابساراً منه كلية عقلانية كانت ابصاراً منه كلية عقلانية كانت ابعد كانت

## [٥/١٣٨] قال: و من الأوهام الاحاطة به.

أفيد: أي الممتنعة الاحاطة بكنه ذاته "و بصرف الطلاق، من الأوهام مطلقاً و المراد بها: المدارك و المشاعر على الاطلاق، سواء كانت جسمانية أو عقلانية الرضية أو سماوية أو المكوتية للمدارك و المكوتية المدارك و المكوتية المكوتي

٢ ـ م: عقلية و في هامشه: عقلانية.

۴ ـ وقع من هنا سقط في م.

۲ به ش: و.

١ ـش، ب: الأشبه.

٣ ـ م: + و بصرف.

۵ ـ ش: و.

٧ ـ م: ـ و المراد بها ... ملكوتية.

#### [٥/١٣٨] قال: لا أمد 🗆

أفيد: «لا أمد لكونه» لكون كونه وجوداً صرفاً متهجّداً عن الليالي و الأيّام و الشهور و الأعوام و الحدود و الآونة و الآنات و الأزمنة، و لا غاية لبقائه لكون وجوده الحقّ السرمدي باقياً حقيقياً متقدّساً عن الإستمرار الإمتدادي و البقاء المدّي الزماني.

## [٧/١٣٨] قال: و لامكان □

أفيد: «لامكانٍ» بالتنوين، أى انّما الحجاب خلقه لامتناع ذاته سبحانه من كلّ ما يمكن في ذواتهم و لامكان كل ما في ذواتهم، ممّا يمتنع ذاته منه، للوجوب الذاتي و القيومية الحضة.

### [٨/١٣٨] قال: بلا تأويل 🗆

أفيد: هذه حكمة شاهقة من غامضات المسائل الربوبية و المعارف الالهية. تحقيقها: ان الواحد الحقّ متمجّد العزّ عن أن تكون له وحدة عدديّة من تكرّرها تـتقوّم الكثرة العددية، المحمّر الوجود واحد آحاد العددية، المحمّر المنّرة العددية التي هي مقابلتها جميعاً من صنع الموجودات، بل انّ الوحدة العددية و الكثرة العددية التي هي مقابلتها جميعاً من صنع وحدته الحضة و فيض صانعيته المطلقة، و انّ وحدته القيومية وحدة حقّة صرفة وجوبية قاعمة بالذات غير معلومة بالكنه، من لوازمها نني الكثرة مطلقاً عن الذات بحسب نفس مرتبة الذات الا بحسب جهة حيثية مرتبة الذات الا بحسب جهة حيثية وراء حيثية صرف الكنه، و انّ وحدة ما سواه وحدة مشهورية ترجع عند بالغ الفحص الى تأحّد ما و اتّحاد ما قيلت عليه الوحدة توسّعاً لا الى حقيقة وحدة حقيقية و انّها المتكررة الذكر جدّاً في الأحاديث.

١ ـ ب: المشهور.

و من ذلك ما رواه الصدوق، عروة الاسلام \_رضوان الله تعالى عليه \_ في كتابى النوجد و الخصال مسنداً: ان اعرابياً قام يوم الجمل الى أميرالمؤمنين \_عليه السلام \_ فقال: يا أميرالمؤمنين ! أتقول: انّ الله واحد؟ فحمل الناس عليه و قالوا يا أعرابي! أما ترىٰ ما فيه أميرالمؤمنين \_عليه السلام \_ من تقسم القلب ١٤؟ فقال أميرالمؤمنين \_عليه السلام \_: دعوه، فانّ الذي يريده الأعرابي هو الذي نريده من القوم، ثمّ قال: يا أعرابي! انّ القول في أنّ الله واحد على أربعة أقسام، فوجهان منها لا يجوزان على الله \_عزّ و جلّ \_و وجهان يثبتان فيه، فامّا اللذان لا يجوزان عليه، فقول القائل: واحد يقصد به باب الأعداد، فهذا ما لا يجوز، لأنّه الموجوزان عليه الله عن المن ثلاثة، و قول القائل: هو واحد من الناس يريد به النوع من الجنس، فهذا ما لا يجوز، لأنّه تشبيه، و جلّ ربّنا عن ذلك و تعالى. و أمّا الوجهان اللذان يثبتان فيه، فقول القائل: هو واحد ليس له في الأشياء شبه، كذلك ربّنا، و قول القائل: انّه \_عزّ و جلّ \_احدى المعنى، يعنى به انّه لا ينقسم في وجوده و لا عقل و لا وهم كذلك ربّنا عزّ و جلّ \_احدى المعنى، يعنى به انّه لا ينقسم في وجوده و لا عقل و لا وهم كذلك ربّنا عزّ و جلّ \_احدى المعنى، يعنى به انّه لا ينقسم في وجوده و لا عقل و لا وهم كذلك ربّنا عزّ و جلّ \_احدى المعنى، يعنى به انّه لا ينقسم في وجوده و لا عقل و لا وهم كذلك ربّنا عزّ و جلّ \_احدى المعنى، يعنى به انّه لا ينقسم

فأمّا ما في بعض ادعية الصحيفة الكريمة السجّادية: «لك يا المّي وحدانية العدديّة وكذلك ما في موضع من ثامنة الهيات الشفاء ممّا ظاهر القول فيه اثبات الوحدة العدديّة على خلاف التنصيصات في سائر المواضع، انّه أمّا ريم بذلك ننى الكثرة العددية عن الذات القيومية في الحقيقة الوجوبية و بحسبها، لا اثبات الوحدة العددية للذات الحقّة في نظام الوجودات، و بالقياس الى اعداد الوجود حتى يصحّ أن يقال: انّه سبحانه واحد، امّا من آحاد الموجودات، اثنان من اعداد الوجود، و واحد أن من الموجودات التي هي آحاد الكثرة الوجودية و اجزاء سلسلة النظام التقرّرية، تعالى عن ذلك علواً كبيراً، فاسلكن الحكة و لاتكونن في الجاهلين.

٢ \_ ب: العلم.

١ ـ ب: كتابه.

### [٨/١٣٨] قال: بل معنى 🗆

أفيد: بل بمعني ابداع و اختراع و صنع و افاضة من دون تدريج و تدرّج و تعاقب و تغيّر، لايشغله خلق من خلق و صنع عن صنع أصلاً.

#### [۱۰/۱۳۸] قال: نهية 🗆

أفيد: «نهية» بضمّ النون و اسكان الهاء على اسم المصدر، و يقال: «نهاه ينهاه نهياً ضدّ أمره. فانتهى و تناهى، هو نَهُوّ عن المنكر أمور بالمعروف، و النهية \_بالضمّ \_الاسم منه». أقاله في القاموس.

## [١٠/١٣٨] قال: لمحاول الأفكار 🗆

أقول: إنّه بالحاء المهملة. و في بعض النسخ بالجيم بدلاً من الحاء، جمع بَحول و هو محلّ الجولان.

#### [۱۰/۱۳۸] قال: قد حسر کنهه 🗆

أفيد: من «حسر البعير إذا ساقه حتى أعياه»، وكذلك أحسره. قاله في القاموس ٢.

## [١٩/١٣٨] قال: فمن وصيف الله 🗆

أقول: و ذلك حيث أنّ كلّ صفة هي وراء ذات الموصوف، فانّها ليست في مرتبة ذات الموصوف بتةً، فلو كانت صفة مّا كهالية وراء نفس الذات الأزلية الحقّة بالذات كانت الذات في نفس، مرتبتها عرواً عن ذلك الكمال، فلم يصحّ أن يكون مبدأ كلّ ذات و كلّ كهال ذات، و لا أن يكون مبدأ حصول ذلك الكمال لنفسها اذ لا يهب الكمال القاصر عنه لا لغيره و لا لنفسه. فأذاً من وصفه فقد "حدّ و قدّر له حدّاً معقولاً من حيث ذلك الوصف

١ ـ قاموس اللغة، ط دارالفكر، ص ١٧٢٨.

٢ - المصدر السابق، ص ٤٧٩.

لا يتعدّاه و من حدّه أي جعله محدوداً بحدّ مّا فقد عدّه و أدخله في الكثرة و المعدودية بوجه، و من عدّه بوجه مّا من وجوه المعدودية فقد أخرجه عن أزله الوجوبي الذاتي.

و أيضاً قد حكم البرهان الفاصل الحِكمي أنّ الأزل السرمدي لا يحتمل اثنين ا، لِما قد تحقّق من امتناع الحقيقة الوجوبية عن التعدّد، و قصور طباع الامكان عن احتال التسرمد؛ فاذاً من أدخله في حدود اقليم المحدودية فقد أخرجه عن حريم الأزلية السرمدية، تعالى ربّنا عبّا لا يقول الظالمون علوّاً كبيراً. كذا أفيد.

### [۲۱/۱۳۸] قال: فقد أخلى منه 🗆

أقول: أي فقد أخلى منه ذلك الشيء الذي قال إنّه عليه ضرورة أنّ المحمول يكون خارجاً عن حامله. كذا أُفيد.

### [....] قال: قمع وجوده" 🗆

أقول: و في نسخة بالياء المثناة من تحت، و الفاء، و العين المهملة، و في النهاية: «اليافع عن المرتفع من الأرض و من كلّ شيء ٧».

### [۶/۱۳۹] قال: و اضمر عليها 🗆

أفيد: ان الضمير هو تصوير الفعل و ما يبدو بعد ذلك اعتقاد النفع فيه تعقلياً أو تخيّلياً ^ أو ظنّياً؛ ثمّ انبعاث الشوق من ذلك ثمّ تأكّد الشوق و اشتداده الى حيث يبلغ النصاب فيصير اجماعاً، فتلك /PA79 مبادي الأفعال الاختيارية فينا، و الله سبحانه متقدّس عن ذلك كله.

١ ـ ش: اثنتين. ٢ ـ ش: عن٠

٣ ـ لم نعثر على محلَّه في هذا الموضع.

٣ ـ في المصدر: وانّ هيهنا غلاماً يفاعاً ... و يريد به اليافع. اليفاع: ٥٠٠٠٠

<sup>-</sup>\* - المصدر: - من الأرض. \* - ب: اليفع.

٧ ـ النهاية، ج ٨ / ٢٩٩.

#### [٤/١٣٩] قال: افادها 🗆

أفيد: من أفاده من كذا، أي اغتناه و استفاده منه، لا من الافادة، بمعنى الاعطاء، الفائدة.

#### [٨/١٣٩] قال: دونه ريث المبطئ 🗆

أقول: الابطاء كالتريث و المقدار، و ما أراثك: ما أبطاك.

#### [٢٣/١٣٩] قال: اللهموم 🗆

أفيد: و في حديث على عليه السلام \_: «و انتم لهاميم العرب». جمع «لهموم» و هو الجواد من الناس و الخيل. ا

### [٩/١۴٠] قال: و لاصَمَد صمده من اشار اليه

أقول: أى ما قصد قصد، من أشار اليه. ثمّ انّ الصمد كما يكون بمعنى المرجع اليه كذلك يكون بمعنى آخر، كما في صحيحة محمّدبن مسلم عن أبي جعفر على السلام الله قال في صفة القديم: «انّه واحد صمد، أحدى المعني» الحديث. و ذلك على ما افيد ننى أنحاء الكثرة جميعاً، أى الكثرة قبل الذات، و الكثرة مع الذات، و الكثرة بعد الذات؛ و اثبات الوحدة المحضة و الأحدية الحقّة و الصمدية الحقيقة. و لسان المقام ناطق بأنّ المراد بد «الصمد» هيهنا ما لا جوف له، و ما لا جوف له على الحقيقة هو الذي نعت ذاته البساطة الصرفة من كلّ وجه و الفعلية المحضة من كلّ جهة. فأنّ من شأن ذاته ائتلاف ما من أجزاء الموجود أو مقوّمات لجوهر الحقيقة، و قوة ما بحسب شيء من الجهات و الأوصاف، فله جوف مّا. و كمّا ينطق بهذا التفسير ما رواه الصدوق \_رحمه اللّه تعالى ٢ \_ في كتاب التوحيد جوف مّا. و كمّا ينطق بهذا التفسير ما رواه الصدوق \_رحمه اللّه تعالى ٢ \_ في كتاب التوحيد

١ ـ ب: + قال: و لابد من صدق من نهاه. أقول: أي قدر له نهاية.

٢ ـ ب: رضى الله عنه.

القبس الرابع

في باب صفات الذات، في الحسن بل في الصحيح عن محمّد بن أبي عمير عمّن ذكره، قال سئل أبو عبدالله \_عليه السلام \_عن التوحيد، فقال: هو \_عزّ و جلّ \_ مثبت موجود، و لا مبطل و لا معدود، و لا في شيء من صفة المخلوقين، و له عزّ و جلّ نعوت [و صفات]، فالصفات اله، و أسماؤها جارية على المخلوقين، مثل السميع و البصير و الرؤوف و الرحيم و أشباه ذلك، و النعوت نعوت الذات لا يليق الا بالله تبارك و تعالى، والله نور لا ظلام فيه، وحيّ لا موت له الم، و علم لا جهل فيه، و صمد لا مدخل فيه، ربّنا نوري الذات، حيّ الذات عالم الذات، صمدى الذات». "

قلت: و قوله على الخلوقين» فيه حكمة دقيقة لا يصطادها هذه الأذهان السباريت ، اغّا شبكة اصطيادها /PB79 و شركة اقتناصها ملازمة كتبنا و صحفنا.

### [١/١٤١] قال: لاتصحبه الاوقات 🗆

أقول: بالجملة انّه سبحانه متقدّس عن الزمان لكونه مقدار الحركة، وهي قائمة بالجسم، وهو ظرف الفوت و اللحوق، و منبع التعاقب و التغيّر و موطن التقضيّ و التجدّد و التصرّم و الانقطاع، فالشؤون الكونية و الاضافات الكيانية متعاقبة بحسب الأفق الزماني و بقياس الزمنيات بعضها الى بعض، لا بحسب متن وعاء التقرّر، و بالقياس الى احاطة العزيز العليم الذين هو بكلّ شيء محيط ٥.

## [١١/١۴١] قال: لموقّتها حجب. 🗆

أقول: انّ ظاهر هذا الخبر يعطي كونَ الممكن نفسه هو الحجاب، لا حجاب غيره.

٢ ـ ب: ش: فيه،

٤ ـ الساريت: المساكين المحتاجون.

١ ـ ب، ش: و الصفات.

٣ ـ التوحيد، ص ١٤٠.

٥ ـ يمكن أن يقرأ: «تبين» أو ما يشابهه.

فان قلت: انّه ينافي بظاهره مافي الكافي نقلاً عن أبى الحسن الرضا عليه السلام و الحديث طويل، بعد ذكر ما قاله الراوي من قوله: «جعلت فداك من كانت رجلاه في خضرة؟ قال ذلك محمّد كان اذا نظر الى ربّه بقلبه جعله فى نور مثل نور الحجب حتى يستبين له ما في الحجب، أنّ نور الله منه أخضر و منه أحمر و منه أبيض و منه غير ذلك، بالجملة الما شهد له الكتاب و السنّة فنحن القائلون به» انتهى.

قلت: لا منافاةً بينهما على ما أفيد في تفسير قوله:«جعله في نور» أي جعل الله \_عزّ و جلّ ـ محمّداً ـ صلّى الله عليه و آله ـ في نور من العلم و الكمال مثل نور الحجب حتى يناسب جوهر ذاته جواهر ذواتهم، فيستبين له ما ينطبع في ذواتهم من الحــقائق و العــلوم. ثمّ انّ الحجب من ضروب ملائكة الله تعالى جواهر قدسية و أنوار عقلية هم حجب أشعة جمال نور الأنوار و وسائط النفوس الكاملة في الاتّصال بجناب ربّ الأرباب، \_جلّ سلطانه\_و في الحديث: «انّ لله سبحانه سبعاً و سبعين حجاباً من نور، لو كشف عن وجهه لاحترقت سبحات وجهه ما أدركه بصره». و في رواية «سبع مائة حجاب» و في أخرى «سبعين ألف حجاب» و في أخرى «حجابه النور، لو كشفه لاحترقت سبحات وجهه ما انتهى اليه بصره» من خلقه و النفس الانسانية اذا استكلت ذاتها الملكوتية و نضت جلبابها الهيولاني ناسبت نوريتها نورية تلك الأنوار، و شابهت جوهريتها جوهريتها، فاستحقّت الاتصال بها و الانخراط في زمرتها و الاستفادة منها و مشاهدة أضوائها و مطالعة مــا في ذواتها من صور الحقائق المنطبعة فيها. و الى ذلك الاشارة بقوله \_عليه السلام\_«جعله في نور مثل نور الحجب حتى يسبتين له ما في الحجب». و النور الأخضر: هو النور الموكّل على أقاليم الأرواح الحيوانية التي هي ينابيع عيون الحياة و منابع خضرتها؛ و النور الأحمر: هو النور العامل على ولايات المنّة و القوّة و القهر و الغلبة؛ و النور الأبيض: هو النور المتوّلي لأمور افاضة المعارف و العلوم و الصناعات.

١ ـ ب: ـ بالجملة.

القبس الرابع

و من طريق الصدوق في كتاب التوحيد في هذا الحديث: «انّ نور اللّه منه أخضر ما اخضرً، و منه أحمر ما احمرٌ، و منه أبيض ما ابيضٌ. و منه غير ذلك ٢». ٣

#### [۱۱/۱۴۱] قال: له معنى الربوبية

أقول: ان هذه الأحاديث الشريفة تنطق بصريح كنه الحكمة الحقة، و هو أن صرف ذاته الأحدية \_عز مجده و جلّ عزّه \_ نفس العلم بذاته، و بكلّ شيء قبل وجود الأشياء، و عند وجودها على سبيل واحد؛ وليس الحكوم عليه بالعدم قبل وجود الأشياء في الدهر الآ ذوات المعلومات أنفسها، دون علم العليم الحقّ بها بنفس ذاته الحقة التي هي الصورة العلمية الحقيقية لجميع الأشياء، و ما به انكشاف كلّ شيء أتم الانكشاف و أفضله و أشده و أسبقه 6.

ثمّ عند حدوثها إنّا يصحّ الحكم بالدخول في الوجودين بعد اللادخول فيه على نفس ذوات المعلومات، من غير أن يزداد بذلك ظهورها و انكشافها على العليم الحقّ بوجه من الوجوه أصلاً؛ وكذلك سبيل القول في القدرة الحقّة بالقياس الى جميع المقدورات، و السمع الحقّ بالنسبة الى جميع المسموعات، و البصر الحقّ بالنبسة الى جميع المبصرات، فنفس ذاته سبحانه أزلاً و أبداً علم حقّ بالفعل بكلّ معلوم، و قدرة حقّة بالفعل على كلّ مقدور، و سمع حقّ بالفعل لكلّ مسموع، و بصر حقّ بالفعل، محيط بكلّ مبصر، و لا يختلف ذلك بتحقّق ذوات المعلومات و المقدورات و المسموعات و المبصرات، و عدم تحقّقها بالفعل اختلافاً مّا بالزيادة و النقصان و الشدّة و الضعف أصلاً.

١ ـ د: هذه. ٢ ـ التوحيد، ص ١١٤.

٣\_وقع من هنا تشويش و خلط في صفحات نسخه ب و هو يعادل من صفحة ١٦١ الى ١٧٧ حسب الأرقام الموجودة ۴\_وقع الى هنا سقط في «م».

٥ ـ ب: أسبغه.

## [۱۲/۱۴۱] قال: و معنى الخالق.

أفيد: أنّه لم يعن عليه السلام الخالفية الاضافية التي هي فرع ذاتي الخالق و الخلوق، و متأخّرة عنها بالذات، بل امّا عنى الخالقية الحقيقة التي هي مبدأ الخالقية الاضافية، و هي من أسماؤه سبحانه التي يستحقّها بنفس مرتبة ذاته، و لاتكون حقيقتها لذاته سبحانه بالفعل مرهونة بتجدد أمرٍ مّا منتظر و أمدٍ مّا مرتقب أصلاً، بل امّا المستجدّد ذوات الخلوقات و المربوبات أنفسها، و لا حيثية مّا من الحيثيات وجهة مّا من الجهات لذات الربّ الخالق وراء نفس حيثية ذاته الخلّقة بنفس مرتبة حقيقته الحقّة؛ فليتعقّل المنتبصر! الحيالة وراء نفس حيثية ذاته الخلّقة بنفس مرتبة حقيقته الحقّة؛ فليتعقّل المنتبصر!

### [۱۸/۱۴۱] قال: مع اثبات الصفات للتشبيه.

أقول: حاصله: ما أُفيد أنّ الكثرة مطلقاً بضروبها /PB80/ التي هي الكثرة قـبل الذات و الكثرة مع الذات و الكثرة بعد الذات، يمتنع منها الأوّل الذاتي؛ أى وجوب الوجود الصرف الحقّ بالذات.

و بالجملة: كلّ كثرة محتاجة الى مبادٍ، فمبدأ المبادي لاتكون فيه كثرة بـوجهٍ مـن الوجوه أصلاً، و أيضاً كلّ صفة وراء ذات الموصوف فانّها ليست في مرتبة ذات الموصوف بتّةً، كما نقلناه آنفاً.

١ ـ ش: الحالية.

٣ ـ ب: فليعقل.

#### القبس الخامس

### [٧/١۴٣] قال: بالمضمّن في وحدتها ...

أقول: لاخفاء في أنّ الفصول لما كانت أموراً داخلةً في حقيقة الجنس، لاخارجة عنها منضمّة اليها على ما عليه أمر العوارض المشخّصة للطبيعة النوعية، قال طاب ثراه : «و مخلوطة الجوهر بالمضمن»، ولم يقل بالمنضم. ثمّ لاخفاء في أنّ اعتبار البشرط الشيئية و البشرط لائية و اللابشرط الشيئية بحسب الاتحاد لا المقارنة، على ما نبّه عليه هيهنا بقوله: «خلطاً اتحادياً».

ثمّ انّ المعتبر في الاعتبار الثاني أمران: أحدهما: عدمي؛ و ثانيهما: وجودى. أشار الى الأوّل بقوله: «اعتبارها بسذاجتها» الى قوله «على أن يكون مقترنةً». و الى الثاني بقوله: «على أن يكون مقترنةً» الى آخره. و لمّا كان المعتبر فيها البشرط لائية ٢ /٨٨٥٥/ الاتحادية فلاينافي اقترانها بما هي مأخوذة نظراً اليه بشرط لااتحاد. ألاترى أنّ الحيوان بشرط لاهو البدن، و هو غير محمول على النفس و على المؤتلف منهما مع مقارنة لهما! فقس عليه أمر الفصول المأخوذة بهذا الاعتبار حيث انّها نفس أو صور نوعية مقارنة للبدن أو الهيولى، و لا منافاة بين هذه المقارنة و بين عدم الاتحاد. و أمّا الماهية المأخوذة بشرط أن لايكون معها

٢ \_ م: اللائية.

۱ ـکذا و ما بعده. ب: شیئیة.

٣ ـ م: وقس.

شيء من عوارضها و عدمها، و هي الماهية البشرط لائية بحسب المقارنة، لاتوجد الآفي الأذهان. أمّا وجودها فيها فلاستدعاء الحكم عليها بالتجرّد مثلاً تصوّرها كذلك. و أمّا انحصار وجودها فيها، فلائها لوكانت موجودة بوجود أصيل لاتقترن هي بحسبه بعارض أو عوارض مادّية مخصّصة مشخّصة لها لكانت. /MB66/بذاتها غنية عنها، و الآلما وجدت بذاتها عنها يوجب امتناع اقترانها بها، و المفروض خلافه، هذا خلف.

قال الرئيس في الهيات الشفاء: «لوكان هيهنا حيوان معارف \_كها يظنّون \_لم يكن هو الحيوان الذي نطلبه و نتكلّم عليه، لا بأن يطلب حيواناً مقولاً على كثيرين بأن كان كلّ واحد منها هو هو؛ و أمّا المبائن الذي ليس محمولاً على شيء فلا حاجة بنا اليه فيا نحن بسبيله»، هذا كلامه.

و بالجملة: الماهية المشتركة بالفعل بين افرادها ليس يمكن أن يكون لها وجود أصيل لا تقترن هي بحسبه بعوارض مخصّصة لها بجزئيتها، و الالكانت ممتنعة الحمل عليها لامتناع اقتران ما لاحاجة له الى شيء به، فلا تكون /PA87/ماهية لها، و المفروض خلافه ٢.

### [١٥/١٤٣] قال: أو صالحة 🗆

اقول: اشار به الى الهيولى و الصورة العنصرية كما أنّ قوله: «أو مقترنة بالفعل» اليها في الأفلاك، لاقترانها بالفعل ألبتة بواحد بعينه من الأمور التي هي غيرها، أعني الذي يضاهيهما في الدخول في قوام الحقيقة بحسب الوجود اقتراناً انضامياً كان امّا المادة و امّا الصورة، فان كانت البشرط لائية على هذه الجملة في الوجود العيني مع عزل النظر عن لحاظ العقل كانت المادة و الصورة الخارجيتين، و ان كانتا في لحاظ العقل كانت المادة و الصورة الخارجية مثل الأنوار المقدّسة من العقول، حيث انها الصورة العقليتين، كما في البسائط الخارجية مثل الأنوار المقدّسة من العقول، حيث انها

<sup>1 -</sup> اصل: يقترن.

٣ \_ م : اللائية.

مركّبة من الجنس و هو الجوهر، و الفصل و هو المفارق، اذا أُخذا باعتبار البشرط لائية يكون الأوّل مادّة عقلية و الثاني صورة عقلية، و الأمر هيهنا أوضح !.

#### [١/١٤٥] قال: المنماز عن جزئياته

أقول: فيه ايماء الى ما وقع عن الشيخ في قاطيغورياس كتابه الشفاء من قوله: «بل الذي تحمل عليه الجنسية هو طبيعة الحيوان عند ايقاع اعتبار فيها بالفعل، و ذلك الاعتبار تجريدها في الذهن بحيث يصلح لايقاع الشركة فيها»، انتهى.

و لا يخفى أنّ مراده من تجريدها في الذهن ليس هو اعتبارها البشرط اللائية ، بل تجريدها عن جزئياتها و أفرادها الى آخر ما ذكره المصنّف، طاب ثراه.

و بالجملة أنّ المراد من التجريد المعتبر في الجنس عدم خلطه مع أفراده في الذهن، بل مع الفصول. و لعلّ الاُستاذ \_قدّس سرّه \_ قد أشار الى الأوّل بقوله: «اعتبارها من حيث نفسها» و الى الثاني: «لا باشتراط المخلوطية الاتحادية بالفعل» أى اشتراط المخلوطية بالقوّة، فهو اعتبار أخصّ من اعتبار الحيوان بما هو حيوان فقط بلا شرط تجريد أو غير تجريد، فهو أعمّ اعتباراً من الحيوان باعتبار شرط عدم الخلط بالفعل مع الخلط بالقوّة، كما في الجنس؛ و التجريد أو غير التجريد كما للمأخوذ بشرط لا و بشرط شيء.

و الحاصل: أنّ المعتبر في الماهية اللابشرط الشيئية التجريد في الذهن، بمعنى عدم الخلط بالفعل فيه مع قوّة الخلط، و هو غير اعتبار التجريد، في الماهية بشرط لا على ما نبّه عليه الشيخ هنالك بقوله: «و انّما يقال عليه الجنسية اذا اعتبر في الذهن بشرط لا خلط بالفعل، و قبول خلط بالقوّة لعدم مقارن عائق عن ذلك مثل فصل منوّع و عوارض جزئية لشخص. ثمّ انّ الحيوان بلا شرط تجريد و لا بشرط خلط أعمّ من الحيوان الذي هو الجنس، حيث انّ المعتبر فيه التجريد الذهني بذلك المعنى بالفعل، بخلاف ما عليه أمر الحيوان بما هو حيث انّ المعتبر فيه التجريد الذهني بذلك المعنى بالفعل، بخلاف ما عليه أمر الحيوان بما هو

١ ـ م: اوضع.

حيوان /PB81/ فقط، الذي هو طبيعة الحيوانية؛ فان الحيوان بما هو حيوان فقط بلاشرط تجريد أو غير تجريد فهو أعم اعتباراً من الحيوان باعتبار شرط التجريد، أى عدم الخلط في الذهن بالفعل و الخلط بالقوة، و هو الجنس؛ أو بشرط التجريد بمعنى أن يفرض حيواناً قد نزع عن الخواص المنوعة و المشخصة، و هذا تجريد معتبر في الماهية البشرط اللائية ، و كلاهما أخص من الحيوان بما هو حيوان فقط، و ان كان المعتبر في الجنس في الحكى عنه التجريد و الامتياز الذهني.

قال الشيخ في ذلك الكتاب: «و لطبيعة الحيوان بشرط التجريد اعتبار أخصّ و اغّا يقال علمية الجنسية اذا اعتبر في الذهن بشرط لا خلط»، الى آخر ما نقلنا[ه]. ثمّ قال متصلاً به: «و اغّا تكون طبيعة حيوان اذا اعتبر لا بشرط خلط و لا بشرط لا خلط، فلمّا كان الموضوع للجنسية حيواناً بشرط لا خلط و بشرط التجريد مقولاً على الانسان، بل بلا شرط خلط لم يوجد الجنس مقولاً على الشيء الذي هو مقول على الانسان»، انتهى.

فقد بأن أنّ الحيوان المأخوذ بشرط عدم الخلط أخصّ من الحيوان المأخوذ لا بشرط الخلط و عدم الخلط، و هو الحيوان بما هو حيوان؛ فيكون هذا أعمّ من الحيوان الذي هو الجنس، فيكون له أقسام ثلاثة: لا بشرط شيء، و بشرط لا شيء، و بشرط شيء، و ان كان التجريد معتبراً في القسمين الأوّلين لكن بمعنيين مختلفين؛ فليتدبّر!

ثمّ نعود الى الرأس، فنقول: حاصل ما في الشفاء أنّ للحيوان معنى، سواء كان في الأعيان أو في الأذهان، و هو ذاته ليس عامّاً و لاخاصّاً و لاكلّياً و لا جزئياً؛ اذ لوكان له في ذاته واحد منها لماكان له شخص أو لايكون له اللّا شخص واحد، فهو في ذاته ليس الله الحيوان. و أمّاكونه عامّاً أو خاصّاً مثلاً فهو له من خارج عارض له، فهو عامّ اذا عرض له العموم، و خاصّ إذا عرض له الخصوص.

ثمّ ذكر ٢: «و اذ هذا المعنى صحيح النسبة الى أمور كثيرة بالحمل و الصدق عليها، و

جاز أن يعرض له هذا المعنى الذي هو صالح لأن يقال على كثيرين كان هو في ذاته كالخشب و الصالح لأن يعرض له الشكل، و عارضه كالشكل العارض له، و مجموعها كالخشب و الشكل معاً، فيكون هو في ذاته معنى، و عارضه مع قطع النظر عن أنّ معروضه أيّ شيء هو معنى، و المركّب منها معنى آخر.»

ثمّ قال: «و امّا الحيوان الجنسي الذي هو في العقل فهو المعقول من الجنس الطبيعي الجرّد عن عوارضه المعيّنة الخصّصة له بواحد واحد من أنواعه أو أشخاصه، و الجنس العقلى بما هو معنى مركّب من هذا المعنى الطبيعي /PA82/ و عارضه، و ليس المعنى بكونه مركّباً منها أنّ الحيوان مع هذا العارض هو الجنس، و الاّ لكان معنى العموم داخلاً في الأجناس؛ بل بمعنى أنّه اذا جرّد عن العوارض و حصل من هذه الحيثية في الذهن اتّحد بهذا المعنى، و صدق هو عليه، و صار جنساً. فالجنس هو صورة الحيوان المعقولة الغير المقترنة بفصولها في العقل مع قوّة اقترانها بها، فيكون بهذا الإعتبار أعمّ من الحيوان بشرط الناطق و عدمه؛ و علم منه أنّ الجنس الطبيعي هو الحيوان الصالح لأن يحمل على كثيرين مختلفين بالحقيقه، لا الحيوان من حيث هو هو؛ اذ قد يكون جنساً و قد يكون شخصاً على ما علمته، و هو بهذا المعنى أعمّ من الجنس المعتبر فيه عدم مقارنته للفصل في العقل بالفعل، مع أن يكون في قوّته المعنى أعمّ من الجنس المعتبر فيه عدم مقارنته للفصل في العقل بالفعل، مع أن يكون في قوّته ذلك؛ فهو بالفعل لا يصدق على النوع و لا على الشخص باعتبار هذا التجريد فيه؛ فبهذا الإعتبار يصير موضوع القضية الطبيعية، فلا يصدق على النوع و لا النوع و لا النوع على هذا الشخص.

و من هيهنا ظهر سرّ ما ذكره الأستاذ المصنّف ـقدّس سرّه العزيز ـ في الجواب عن الشبهة المذكورة بعدم تكرّر الأوسط، حيث انّ محمول الصغرى هو الحيوان بما هو هـو، و موضوع الكبرى هو الحيوان الجنسي، و هذا أخصّ من ذاك أخصّيةً اعتباريةً؛ و قد يعبّر عنه بالشخص الذهني و بالطبيعة المتجرّدة عن الفصول بالفعل مع صلاحيته للاقتران بها؛ و من البيّن أنّ هذا التجريد في الحكّى عنه أيضاً.

فقد بان أنّ المراد من تجرّدها عدم اقترانها بالفصول في التصوّر لا في الخارج، فلايلزم

من اقترانها بها فيه انتفاء ما لها في ذاتها في التصور.

قال الشيخ في كتاب النفس من المشفاء: «انّا اذا قلنا انّ الطبيعة كلّية موجودة في الأعيان، فلسنا نعنى به من حيث هي كلّية، بل نعنى به أنّ الطبيعة التي تعرض لها الكلّية موجودة في الخارج، فهي من حيث هي طبيعة شيء، و من حيث هي محتملة لأن يعقل هنا صورة كلّية شيء؛ و أيضاً من حيث عقلت بالفعل كذلك شيء، و من حيث هي صادق عليها أنّها لو قارنت بعينها ـ لا في هذه المادّة و الاعراض، بل تلك المادّة و الأعراض لكان ذلك الشخص الآخر ـ شي، و هي موجودة في الأعيان بالاعتبار الأوّل، و ليس كلّيته موجودة، و كذا موجودة فيها بالثاني و الرّابع من الاعتبارين، فان جعل هذا الاعتبار أو ذاك معنى الكلّية / 1882/كانت هذه الطبيعة مع الكلّية في الخارج، و ان لم يجعل معناها هذا لم تكن مع كلّيتها موجودة فيه. و أمّا الكلّية التي نحن في ذكرها فليست اللّا في النفس»، انتهى. و هو صريح في أنّ الكلّي ببعض من هذه التفاسير قد يعرض للأشياء في الخارج و هو صريح في أنّ الكلّي ببعض من هذه التفاسير قد يعرض للأشياء في الخارج و من جهة ليست موجودة فيه».

#### [٨/١٤٥] قال: و مرسلات العقود. □

أقول: أي المهملات، حيث انها مرسلة معراة عن السور مطلقاً كلّياً كان أو جزئياً.

## [۱۲/۱۴۵] قال: مرسلة 🗆

أقول: أي عن السور مطلقاً، و صدقها بـالصدق الجـزئية بحسب الاعـتناء عـلى التناول.

و قوله: «بضرب من الاعتناء»اشارة الى اعتبار تجريدها الذهني و امتيازها العقلي

١ ـ ب: نظراً.

عن الفصول مع خليطتها بها بحسب القوّة، كما فصّلناه مفصّلاً في الحاشية السابقة.

### [٩/١۴۶] قال: و فصّلنا القول فيه ... 🗆

أفيد: و من عجائب الأعاجيب أنّ شريف المقلّدين اذ كان في السبل التحصيل هنالك في غفول مستطير، اغتيل وهمه بهذا التشكيك المغالطي، فحسبه حجّة يحتج بها، فزعم في حواشى شرح حكمة العين: «أنّ الأعمّ من الأعمّ من الشيء قد لايكون أعمّ من ذلك الشيء، و ذلك لأنّ الجنس أعمّ من الحيوان، و الحيوان أعمّ من الانسان و من زيد مثلاً، و الجنس ليس أعمّ من الانسان و من زيد»، هذا كلامه، فمن ذلك فليتعجّب المتعجّبون.

أقول: نظير هذا قد وقع عن الشارح القوشجي في بحث الميل من كتاب التجريد حيث قال: «و الجواب أنّه لو سلّم لزوم التعادل فليكن في آن الوصول»، الى آخره. و كتب حاشية فيها يفهم من الشرطية بقوله: «فيه اشارة الى أنّه يكن منع لزوم التعادل بأن يقال لم لا يجوز أن ينتقل المغلوب من المغلوبية الى الغالبية من غير تخلّل التعادل، كما أنّ الزاوية تصير منفرجة بعد ما كانت حادة من غير أن تصير قائمة ، فان قطر الدائرة اذا اخرج عن موضع تقاطعه مع محيط الدائرة خطّ في سطحها و حرّك ذلك الخطّ في ذلك السطح على وجه لا يزول طرفه الذي على الخرج عنه الى ان ينطبق على القطر و يفارقه، فان احدى الزاويتين اللتين بين ذلك الحظ و محيط الدائرة يتعاظم، و يكون حادة ما لم ينطبق على القطر، و في حال الانطباق تصير منفرجة من القطر، و في حال الانطباق تصير حادة أفاذا فارق القطر بعد الانطباق تصير منفرجة من غير أن تصير قائمة أن، انتهى.

و انَّما قلنا: «ان هذا نظير ذاك» حيث انَّ هذا شبهة لها جواب، و قد جعلها دليلاً، و

١ ـ ب: عن.

سند المنع لزوم التعادل؛ كما /PA83/عمله الشريف المحقّق، حيث جعل التشكيك المغالطي حجّةً و برهاناً. فجدير بنا لو تصدّينا لتقرير تلك الشبهة و حلّها على ما أُفيد و لقد استغاب ما أُفيد.

فنقول: انّه قد برهن اقليدس الصوري في خامس عشر المقالة الثالثة من أصول المهندسة على أنّ الزاوية الحادثة من الدائرة و الخطّ الماسّ لها أحدّ من كلّ زاوية حادّة مستقيمة الخطّين، فلامحالة تكون الزاوية الحادثة المستقيمة الخطّين لما بيّنه اقليدس في ذلك الشكل أيضاً، و لأنّها تتم الزاوية الأولى من قائمة، اذ الخطّ الخارج من نقطة التماسّ الى مركز الدائرة عمود على الخطّ المهاسّ كها برهن عليه في هذه المقالة. و يلزم من ذلك أنّه إذا حرّك القطر من طرف المركز أدنى حركة مع ثبات نقطة التماسّ تصير الزاوية الحادثه من القطر، و الدائرة بعد الحركة أعظم من قائمة من غير أن تصير مثل القائمة؛ لأنّ أيّ قدر يتحرّك القطر ينضاف الى تلك الزاوية زاوية مستقيمة الخطّين، هي أعظم من الزاوية الحاصلة من الدائرة و الخطّ المهاسّ التي كانت متمّمةً للزاوية الحاصلة من الدائرة و القطر من قائمة، فيكون بجموعها أعظم من قائمة، فيلزم أن تصير المقدار الصغير بالحركة أعظم من المقدار الكبير، من غير أن يصير مساوياً له، و هذا هو الطفرة.

هذا تقرير الشبهة؛ أمّا حلّها: فهو أنّ الطفرة انّا هي ترك حدّ من حدود ما فيه الحركة و نيل حدّ آخر منها بالحركة التدريجية من دون البلوغ الى حدّ يتوسّطهها؛ فاذا انضمّ الى مقدارٍ مّا مقدار انضاماً تدريجياً من غير أن ينضمّ اليه أوّلاً، و ما هو أقلّ من ذلك المقدار كانت هنالك طفرة، و أمّا اذا فارق الشيء مقداراً و نال مقداراً آخر عظيماً لاعلى سبيل التدرّج فلايلزمه أن يكون ذلك من بعد البلوغ الى ما هو أقلّ منه، فانّه انّا يرجع الى انعدام فرد من المقدار و حدوث فرد آخر عظيم من كتم العدم ابتداءً، و هو لايستوجب أن يكون ذلك مسبوقاً بحدوث ما هو أصغر منه. أما استبان لك أنّه اذا تحرّك خطّ عن الانطباق على خطّ آخر مع ثبات انطباق أحد طرفيه على أحد طرفي ذلك الآخر تحدث بينهما زاوية

لاعلى التدرّج، بل حدوثاً زمانياً في نفس مجموع الزمان الذي هو بعد آخر آنات الانطباق، و لايكون لها آن أوّل الحدوث؛ فاذن قدانكشف عليك أنّ زاوية القطر و الحيط ليست تتعاظم على التدريج الى أن تصير منفرجة ، /١٩٨٥ بل تحدث المنفرجة في جميع زمان حركة القطر مرّة واحدة ، لا على أن يختصّ ابتداء حدوثها بآن، اذ الحادّة المستقيمة الخطّين الحادثة بين القطر المتحرّك و القطر المفروض ثابتاً تحدث كذلك و تنضم الى زاوية القطر و الحيط انضهاماً لا على التدريج، بل مرّة واحدة في نفس ذلك الزمان و كلّ آن مفروض فيه، فلاطفرة في تلك الأعظمية الحادثة مع الحركة التوسّطية للقطر و بسببها، فانّها تتوقّف في تحقّق حركةٍ مّا قطعية، لا بأن تنطبق على قدر زمانها أصلاً.

فقد انكشف عليك أنّ ذلك تشكيك مغالطيّ، و قد ظنّ ذلك الشارح أنّه دليل و برهان، حيث جعله سنداً لما أورده من المنع على محاذاة ما عليه الشريف المحقّق في حمل الأعمّ على الأخصّ، فليدرك!

## [٢١/١۴۶] قال: و على المجاز العقلي 🗆

أقول: لا يذهب عنك أنّ مطلق العلاقة غير كافٍ في الجاز العقلي بل لابّد مع ذلك أن يكون من شأن ما اتّصف به كذلك أن يتّصف بذلك الوصف حقيقة و ان لم يتّصف في هذه الصورة به، أو يظهر ذلك الأثر فيه باختصاصه بالاشارة اليه، و ان لم يكن ذلك الوصف له من شأنه، كالعرض القائم بالجسم المتحرّك بالذات، حيث أنّه يتحرّك بالعرض بحركته لملابسته معه. فلذا ترى أنّه لا يصح أن يقال: النفس متحرّكة بالعرض من حيث تعلّقها بالمتحرّك بالذات الذي هو البدن، وكذا لا يصح مطلق العلاقة في ذلك، بل لابد من حصول أثر ما له الاتصاف به بالحقيقة، فلذا لا يصح أن يقال ما لك السفينة متحرّك بحركتها، و ذلك بخلاف ما عليه أمر ساكنيها لظهور النقلة فيهم بحركتها و انتقالها من موضع

الى موضع آخر.

قال الشيخ في جواب مسائل سأل عنها بهمنيار في التحصيل! «انّ الذي بالعرض يقال على وجهين، مثاله المتحرّك بالعرض يقال للشيء الذي لاحركة فيه البتة لكنّه مجاور له أو ساكن في شيء متحرّك، فيقال: انّه متحرّك نسبةً له الى متحرّك، و يقال: المتحرّك بالعرض للشيء الذي فيه حركة، الاانّها ليست من طباعه، بل من سبب خارج، مثل تحرّك السهم. و هذا القسم الثاني يكون المعنى بالحقيقة لا بالعرض موجوداً في ذات ما يوصف به، الله يكون عارضاً؛ و الذي بالوجه الأوّل لا يكون المعنى موجوداً البتة في ذات ما يوصف ما يوصف به»، انتهى.

و هو على محاذاة ما قاله في النمط السادس من كتاب الاشارات بهذه العبارة: «و أنت ان حقّقت لم تستجز أن تقول ان النفس الناطقة لنا متحرّكة بالعرض لا بالجاز، /PA84 وذلك لأن الحركة بالعرض هي أن يكون الشيء صار له وضع و موضع بسبب ما هو فيه، ثمّ يزول عنه ذلك بسبب زواله عمّا هو فيه الذي هو منطبع فيه»، انتهى.

و اذا تقرّر هذا فنقول: انّ الانسان لمّا اتّصف بالكتابة في المرتبة المتأخّرة يصح أن يقال: انّه كاتب حيث يلوح، و يظهر ما للانسان من الصفات فيه. و قس عليه الأمر في عداه من المشتقّات! قال الشيخ في تعريف المتحرّك بالعرض: انّه لم تلحقه في نفسه مفارقه أين أو وضع أو كمّ أو كيف، بل هو مقارن لشيء تبدّل الحال له، ينسب ذلك التبدّل اليه بالعرض. و هو صريح في أنّه بالحقيقة من قبيل الوصف بحال المتعلّق و لاشكّ في أنّه اذا وصف زيد بالحسن باعتبار حسن غلامه، فهو مجازى.

ثمّ انّ الشيخ قد أجاب عن السؤال و الايراد على أنّه إذا صحّ اطلاق المتحرّ ك الأيني على النفس صحّ اطلاق المسود عليه أيضاً بالعرض، بقوله: بأنّ الفرق بين اطلاق المتحرّ ك في الأين على النفس و اطلاق الأسود عليه بالعرض، حيث جوّز الأوّل و لم يجوّز الثاني؛

لكون الأوّل متعارفاً دون الثاني، بسبب أنّ شمول التحيّز للموجودات مركوز في النفوس العامية دون اللون؛ و لا يخنى أنّ الشيخ لمّا نسب ذلك الى كون سببه مركوزاً في النفوس العامية، و هذا محصّل ما ذكر[ه] في طبيعيات الشفاء حيث قال: « انّ الناس يحكمون بأنّ الجسم اذا زال عن اصابة اشارة مّا زال ما معه، فصار اليه إشارة أخرى تخصّه، و لوكان ذلك الشيء غير محسوس كأنّهم يوجبون الحصول في الحيّز لكلّ موجودٍ محسوساً أو غير محسوس، و لا يوجبون التسوّد اللّا لقابله و لغلبة ايجاب التحيّز عندهم لكلّ شيء غير موجود، لا إشارة اليه»، انتهى.

و من هيهنا قد لاح أن ليس الشيخ يرضى بنسبة الحركة و اسنادها الى النفس بالعرض على أن يكون مجازاً عقليًا، حيث أن ليس من شأنها الحركة و الانتقال و اختصاص الاشارة به.

و بالجملة: أنّه قد صرّح بأنّ المتحرّك بالعرض هو ما لم يلحقه في نفسه مفارقة أين أوّل أو وضع أوّل أو كمّ أو كيف، بل هو مقارن لشيء آخر مقارنة لازمةً؛ فاذا تبدّل لذلك الشيء حال ينسب اليه كانت له بالعرض، و جعل ذلك على وجهين:

الأوّل: ما يكون المتحرّك بالعرض هو في نفسه في مكان و ذو وضع، و قابل للحركة، الآأنه لم يفارق مكانه و وضعه، بل الشيء الذي هو محمول فيه قد فارق مكانه، و هذا ملازم له، فيلزم أن يقع له لأجل حركة ما هو فيه حصول في جهة تقع اليها اشارة غير الجهة التي الم الشارة فيها أو يقع له وضع آخر بالقياس الى الجهات كالمنقول في الصندوق و هو ساكن فيه حافظ لمكانه.

و الثاني: أن لا يكون من شأنه أن يكون له أين و وضع، و أن يتحرّ ك بالذات، و هو أن لا يكون مقارنة المتحرّ ك بالعرض للمتحرّ ك بالذات مقارنة جسم لجسم، بل مقارنة شيء من الأشياء الموجودة في الجسم، صورة في الهيولاه أو في الجسم، فيصير له بسبب الجسم جهة يخصّ بها الاشارة الواقعة إلى ذاته، و يصير له أجزاء كأجزاء الجسم، فيصير له كالأين

لأين الجسم وكالوضع لوضع الجسم، فاذا حصل للجسم مكان آخر تبدلّت الجهة المصابة بالاشارة، و اذا حصل له وضع آخر تبدّل حال جزء ما. فقيل: أنه قد انتقل في الأيس أو الوضع. هذا محصّل ما حقّقه هنالك.

ثمّ انّ الشيخ لم يقل انّ النفس متحرّكة بالعرض بحركة ما يتعلّق هي به من البدن. حيث نسب ذلك الى ما يتعارف عند الناس، و ينساق الى أوهامهم العامية، و الآفهو لمندوحة عن القول بذلك، فلاتدافع بين ما وقع عنه من إثبات ذلك لها بالعرض تارة و نفيه عنها تارة أخرى؛ حيث انّ الأوّل ناظر الى ما يتبادر اليه الأوهام العامية، و الثاني ما هو الحقّ عنده؛ و ما ظنّه الحقق الدواني من التدافع بين ما وقع عن الشيخ من كلماته ليس الامن بعض الظّن.

### [۲۲/۱۴۶] قال: هو من جوهريات الماهية ... 🛘

أقول: لعلّه \_طاب ثراه \_أراد من جوهريات الماهية ما بازائها، و الا فهن البين أنّ مفهوم المشتق كالناطق ليس من جوهرياتها، بل مبدؤه منها كها قدمّناه سابقاً. قال المصنّف الأستاذ \_قدّس سرّه \_ في كتابه تقويم الايمان: «فالانسان مثلاً اذا عرّف بالحيوان انناطق فان عنى بهها مبدأهما أي المعني الذي بنفسه أوجب الناطقية كان حداً حقيقياً من جنس وفضل حقيقين؛ و ان عنى عنواناً هما المفهومان كان رسماً بالحقيقه وحداً على انتوسّع من فصل جنس توسّعي و فصل توسّعي، لاكالرسوم المشهورة من العوارض اللاحقة»، و قد فصّلنا هذا المرام تفصيلاً مبيّناً سابقاً، فتذكّر!

ثمّ جدير بنا أن لوسنعيده لك تارةً أخرى، فنقول: انّ الفصل المنطق قد يشتق من الفصل الحقيق، و قد يشتق عمّ الاذات له في الأعيان مغايراً لنوعه، و ذلك كما في الأعراض و بعض الجواهر، و هو البسائط الخارجية كالعقول المقدّسة و النفوس الجرّدة. قال الشيخ في منطق الشفاء: «و أعلم أنّ الفصول المنطقية كلّها /PA85/ تحمل على الأنواع، فلا يكون

غير الأنواع في الموضوع، و لكن يكون غيرها بالاعتبار، فان كان الفصل المنطق مشتقاً من معنى موجود في النوع لا يحمل على النوع، كان النوع منفصلاً بفصل هو غيره، كالانسان؛ الذي هو ناطق، و الله هو ناطق بنطق موجود حاصل فيه، و النطق لا يحمل على الانسان؛ فلا يقال: نطق لا بالاعتبار فقط بل بالموضوع، فهذا الفصل و ما يجرى مجراه يستند إلى شيء هو غير النوع بحيث لا يحمل هو عليه»، انتهى.

و هو صريح في أنّ مبادي الفصل المنطق التي هي الفصول الحقيقية قد تكون أموراً موجودة بوجود هو مغائر لوجود نوعه. و أصرح من هذا ما ذكره بهمنيار في التحصيل بقوله: «ثمّ ليس يجب اذاكان الفصل المنطق موجوداً أن يكون الفصل الذي هو بالاشتقاق موجوداً، فانّه لا يكون في أنواع الأعراض فصول مشتقة و لا في جميع الأنواع الجوهرية الآ ماكان مركباً منها»، انتهى. و هو يدلّ على أنّ مبدأ الفصل المنطقي قد يكون أمراً موجوداً لا بوجود كلّه، و قد لا يكون كذلك.

ثمّ لا يخنى أنّ أجزاء هذه الاعتبارات فيا يكون فصلاً طبيعياً موجوداً في الخارج بوجود مغائر للنوع و الجنس بحيث يصير باعتبار أخذه لا بشرط شيء متّحداً معها محمولاً عليها مشكل جدّاً، حيث انّه موجود في الخارج بوجود مبائن للنوع. قال الشيخ في الشفاء: « و هذا انّا يشكل فيا ذاته مركّبة، اذ المركّب يجب أن يكون له أجزاء لا يحمل عليه، فلا يكون له جنس و فصل الآ بهذا الوجه»، ثمّ قال: «و أمّا ما ذاته بسيطة فعسى أنّ العقل يفرض فيه هذه الاعتبارات في نفسه على النحو الذي ذكرناه، و ليس نعنى بالفرض تقدير أمر ليس فيه، بل يراد به أنّ هذه الاعتبارات فيه انّا يتعين بأخذه تارةً مع صفة مشتركة بينها و بين غيرها \_اذ هو يدلّ على أنّ لها مبدءاً مشتركاً بينها \_و أخرى مع صفة أخرى دالّة على أن ليس لها مبدأ كذلك، بل مبدؤها لا يوجد الآفيه، كها اذا تتبّعنا صفات النفس وجدنا أنّ لها قياماً بذاتها، فأخذنا الذات معها، فصارت أمراً دالاً على أمر مشترك بين الجواهر كلّها، فقلنا: انّ هذا جنس لها، ثمّ وجدنا أنّ لها صفة أخرى لا يوجد في غيرها هي كونها

مدبّرةً للبدن المركّب من العناصر الأربعة، فأخذنا معها الذات فصار دالاً على أمر لايوجد الّا فيها؛ فقلنا: انّه فصلها، و هكذا في غيرها من البسائط.

فاذا تقرّر هذا فنقول: انّ الفصل المنطق المشتقّ غير الفصل الطبيعي الجاري فيه الاعتبارات الثلاثة الذي هو جوهر في الجواهر المركّبة، و هو غير الفصل المنطق المشتق الذي ليس بجوهر /PB85 و لا عرض، و هو ليس فصلاً طبيعياً، بل مأخوذاً منه و اعتباراً من اعتباراته؛ فلايلزم الايراد بلزوم انقلاب الفصل الطبيعي الذي هو الجوهر من جوهريته باعتبار أخذه بلا شرط شيء الى عدم كونه جوهراً و لا عرضاً، فيلزم تبدّل الذات عمّا له من الذاتي الى غيره باعتبار من الاعتبارات.

ثمّ انّ السيّد السند لمّ رأى أنّ المادّة أو الصورة في المركّبات ليس يجوز أن يكون لكلّ منها فيها ذات مغائرة لذات الأخرى، و لكلّها أيضاً بوجوه: منها أنّها ان كانتا موجودتين بوجودين لم يكن المركّب منها ذاتاً واحدةً \_اذ معروض الاثنينية بالحقيقة ليس يجوز أن يكون معروض الوحدة الحقيقية. قال صاحب التحصيل فيه: «كلّ ما له وحدة بالفعل فكثرة الأجزاء فيه بالقوّة؛ و منها أنّ المادّة و الصورة ان كان لها ذاتان موجودتان بوجودين مغائرين لوجود كلّها لم يكن الهيولى منها موجودة بالقوّة، لكنّ التالي باطل فكذا مقدّمه.

أمّا الملازمة: فلأنّ ما له وجود بالفعل لا يكون وجوده بالقوّة. و أمّا بطلان التالي فلاتّفاق القوم على أن ليس لها وجود سوى كونها بالقوّة، و أنّ فعليتها صورتها، كيف لا؟ و لوكان لها وجود سوى ذلك لم يجز أن يكون تارة واحدة و أخرى كثيرة ولم يحتج وجودها و فعليتها الى صورة تقوّمها و تنوّعها، و قد قام البرهان على امتناع كلّ واحد؛ و منها أنّ المادّة الأولى و الصورة الجسمية ان كانتا موجودتين بوجودين لكان الأمر كذلك في الهيولى الثانية و الثالثة و غيرهما أيضاً، و هو باطل بوجهين:

أحدهما تقوّم مادّة المركّب بالصورتين، و هو يوجب امّا توارد العلل على معلول

واحد، أو تحصيل الحاصل؛ أو كون احدى الصورتين و كلتاهما غير الصورة أو جزئها، و المفروض خلافه، هذا خلف.

و ثانيها: أن تكون المادّة الواحدة نوعين مختلفين أو أنواعاً كثيرة، ان احتاج الى انقلابات كثيرة؛ كهادّة الانسان المتوقّف تكوّن الانسان عنها الى أن تصير حنطةً او دماً ومنيّاً، وغير ذلك من الأمور المتوقّف عليها وجود الانسان \_ذهب الى أنّ المادّة و الصورة في المركّبات موجودتان بوجود واحد و التزم أنّ كلّ ما له وحدة حقيقية ليس له أجزاء كانت ذواتها موجودة بوجودات هي غير وجود كلّها»، انتهى.

و لا يخفى على أولى النُهى أنّ وجودها تصدّى لها في اثبات مدّعاه وجوه غير وجيهةٍ بوجوه وجيهة مع مخالفته لما يلوح من الشفاء و غيره؛ و الحقّ ما قلناه، فاتّبع الحقّ و لاتتّبع الهوى!

٢ \_ جزاء لمّا في قوله: «ثمّ انّ السيّد السند لمّا».

موجود في الأعيان، و قد اكتنفه من خارج شرائط و أحوال هو في حدّ ذاته الذي هو بها واحد من تلك الجهة حيوان مجرّد بلا شرط شيء آخر.

قال في الفصل الحادي عشر من كتاب البرهان [من الشفاء]: «فيكون حال الجسم الذي هو الجنس بعكس حال الجسم الذي هو بمعنى المادّة، فائما وجوده و اجتماعه من وجود أنواعه، و ما يوضع تحته فهي أسباب لوجوده، و ليس هو سبباً لوجودها، و لو كان للجسمية التي بمعنى الجنس وجود محصّل قبل وجود النوعية لكان سبباً لوجود النوعية مثل الجسم الذي بمعنى المادّة، و ان كانت قبليةً لا بالزمان فلا يكون النوع هو هو»، انتهى.

و قد ظهر منه أنّه حكم بوجود المادّة في الخارج و بأنّ الماهية الجرّدة في الواقع عمّا عداه، أى الماهية بشرط عدم المقارنه \_ لا بشرط عدم الاتّحاد \_ لا وجود لها الآفي الأذهان؛ و أمّا بشرط عدم الاتّحاد فهي موجودة في الأعيان و ان كانت مقارنةً لما عداها مقارنةَ المادّة الصورةَ و بالعكس، فان كلاً منهما مأخوذ بشرط عدم الاتّحاد مع الفصول، فيكونان ماهيتين مأخوذتين بشرط لا، أي بشرط عدم الاتّحاد موجودتين في الأعيان، و عدم الاتّحاد لا ينافي المقارنة، فلا توجد الآفي الأذهان.

و أيضاً يظهر من كلامه أنّ الماهية بلاشرط شيء ماهية مجردة عمّا عداها في حدّ ذاتها، و ان كانت مخلوطة (PB86/ بما عداها بحسب القوّة، و ان كان ذلك ألفاً، فيصح أن يكون لها فردان بشرط لاشيء و لا بشرط شيء، فيكون هي أعمّ منها، و أمّا الحيوان بما هو هو أعمّ من الماهية المأخوذة بحسب الاعتبارات الثلاثة، فليتدبّر!

## [١٩/١۴٧] قال: فالجنس و الفصل. 🗆

أقول: حاصله: أنّ الجنس و الفصل جقيقتها أن تعقل معانٍ مختلفة تكون لها لوازم، يشترك الجميع في بعض تلك اللوازم و يختلف في البعض، فاللوازم المشترك ا فيها تسمّى

جنساً و المختلف فيها تسمّى فصلاً، أو لوازم أو أعراضاً.

و لسائل أن يسأل فيقول: فاذاً هي لوازم لا مقومّات، فنقول: انّها لوازم بالاضافة الى المعاني التي ألتُقط منها هذه اللوازم، و هي مقوّمات للمعنى العامي من حيث المفهوم، و ذلك أنّ المعانى العامّية لا وجود لها في الأعيان كالحيوان مثلاً، و انّما وجودها في الذهن، فهى مقوّمه لنمط وجودها، أعنى في الذهن، و اللوازم المذكوره فى الكتب هي اللوازم بحسب المفهوم لا بحسب الوجود، فالحسّ و الحركة و الارادة هي لوازم النفس، و لكنّها مقوّمات للحيوان، أى من حيث المفهوم؛ اذ الحيوان لا وجود له بحسب الامتياز الّا في الذهن.

# [٢٣/١٤٧] قال: انّ الوحدة العددية من بين الأقسام التسعة ... 🛘

أقول: تفصيلها على ما في الهيات الشفاء: «انّ الواحد امّا بالعرض، فهو أن يقال في شيء يقارن شيئاً آخر أنّه هو الآخر و أنّها واحد، و ذلك إمّا موضوع و محمول عرضي كقولنا: انّ زيداً و ابن عبداللّه واحد، و انّ زيداً و الطبيب واحد؛ و امّا محمولان في موضوع، كقولنا: انّ الطبيب هو و ابن عبداللّه واحد، اذ عرض أن كان شيء واحد طبيباً و ابن عبدالله، أو موضوعان في محمول واحد عرضي، كقولنا الثلج و الجصّ واحد، أي في البياض، اذ قد عرض أن حمل عليها عرض واحد؛ و امّا بالذات، فمنه واحد بالجنس، و منه واحد بالنوع \_و هو الواحد بالفصل \_ و منه واحد بالمناسبة، و منه واحد بالموضوع، و منه واحد بالعدد؛ و الواحد بالعدد قد يكون بالاتّصال و قد يكون بالتماس؛ و قد يكون لأجل نوعه، و قد يكون لأجل ذاته»، انتهى.

فهو يدلّ على أن الأقسام الأوّلية للوحدة ثمانية، ثامنها الوحدة بالعدد و هو على أقسام.

و لعلّ المصنّف \_قدّس سرّه \_ جعل الوحدة بالاتّصال و بالتماسّ واحداً، و عدّهما

١ ـ ش: و السائل.

من الأقسام الأوّلية لها، ولم يجعل شيئاً منها تحت الوحدة بالعدد، بل جعل كلاً منها من تلك الأقسام الأوّلية نظراً الى عروض الاتّصال للمتّصل و التماس للمتاسّين، و نظر الشيخ ليس الى وحدة اتّصاله، بل الى حال ذاته المتّصل، و قس عليه أمر التماسّ؛ و كذا /PA87 قول الواحد على النسبتين اللتين في قولنا: الملك و النفس واحدة، لأنّ نسبتها الى البدن و المدينة واحدة، اذ ذاك و ان كان بواسطة عروض التناسب لها لكنّه ليس بالنظر الى وحدة التناسب، بل بالنظر الى ذات المنتسبين، فتكون جهة الوحدة ذاتها، و لذا عدّهما الشيخ من الواحد بالذات و ان كان المحقق الدواني لني غفلة عريضة عن كونها عن أقسام الواحد بالذات.

ثمّان الشيخ جعل الوحدة بالعدد على أقسام، منها ما ذكره بقوله: «و قد يكون لأجل نوعه»، و المراد به النوع المنحصر في شخصه على محاذاة ما ذكره الأستاذ المصنّف بقوله: «و بحسب نسبتها الى ما فوقها»، الى آخره. و ما وقع عن الشيخ بقوله: «لأجل ذاته» على محاذاة ما قاله الأستاذ: «بحسب نفسها المنازة» أى الطبيعة الكلّية بما هي هي منازة عن طبيعة أخرى مع عزل النظر عن شمولها لافرادها النوعية أو الشخصية، بل بما هي هي طبيعة متميّزة عمّا عداها من الطبائع.

و الذي ينكشف به هذا المقام الذي هو من مداحض الاقدام ما يتلخّص من الشفاء و يلوح منه هو أنّ الواحد بالجنس كثير بالنوع، و أمّا الواحد بالنوع فقد يجوز أن يكون كثيراً بالعدد، و قد لا يكون كذلك، اذا كانت طبيعة النوع كلّها في شخص واحد فيكون من جهة نوعاً و من جهة لا يكون كذلك، لأنّه كلّى من جهة، ليس بكلّى من جهة أخرى.

فإذ قد تقرّر هذا فنقول: ان مراده من قوله: «لأجل نوعه» أي لأجل انحصار نوعه في شخصه، فالنظر حينئذ الى كونه واحداً بالعدد لأجل انحصار نوعه فيه، و لو عزل النظر عنه بخصوصه، و لوحظ هذا الشخص نظراً الى طبيعة النوعية بما هي هي يكون واحداً بالنوع. فقد ظهر سرّ ما قاله الأستاذ: «بحسب نسبتها الى مافوقها» حيث ان ما فوقها نوع منحصر

في شخص لا مطلقاً.

ثمّ لا يخنى أنّ الواحد بالفصل هو الواحد بالنوع بحسب الواقع و ان كان الفرق بينها و بين الوحدة النوعية و الجنسية، اذ قد تكون وحدتها متغائرة بالذات، و قد لاتكون كذلك، كما اذا اجتمعتا في مادّة واحدة، كالأنواع المتوسّطة.

ثمّ لاخفاء في أنّ الواحد بالاتّصال هو واحدٌ من جهةٍ كثير من جهةٍ أخرى و هـو قسمان، أحدهما: ما تكون الكثرة فيه بالقوّة كخطّ مستقيم أو مستدير أو سطح مستوٍ أو جسم له لا زاوية و لا انفراج فيه؛ و ثانيهما: ما يكون فيه كثرة بالفعل الآ أنّ اطرافها تلتق عند حدّ مشترك، كالخطّين المحيطين بزاوية؛ و من شرائط هذا القسم أن تكون الهها الأطراف المتماسة يشبه المتّصل في أن يتحرّك بعض منها بحركة الآخر، و هو قسمان:

أحدهما: مقداران كان التيامهم بالوجه المذكور طبيعياً، كأعضاء الحيوان.

و ثانيهما: ما لايكون كذلك، بل كان صناعياً.

و بالجملة الوحدة في هذا الصنف خارج عن الوحدة الاتّصالية الى الوحدة الاجتاعية، اذ هي بالحقيقة كثرات عشيتها وحدة لاتزيل عنها الكثرة، بخلاف القسم الأوّل؛ فانّ وحدته حقيقية وكثرته بالقوّة.

و أمّا انّ الواحد بالموضوع الذي جعله الشيخ من الواحد بالذات هو صيرورة عدّة أشخاص من الماء مثلاً ماءً واحداً، فتكون واحدةً بالموضوع على ما يلوح ممّا قاله الشيخ في الشفاء؛ و من ذلك أن يكون تكثرّه في طبيعته المّا لها الوحدة المعدّة للتكثّر بسبب غير نفسها، و ذلك هو الجسم البسيط، مثل الماء؛ فانّ هذا الماء واحد بالعدد ماء، و في قوّتة أن تصير مياهاً كثيرة بالعدد، لا لأجل المائية بل لمقارنة السبب الذي هو المقدار، فتكون تلك المياه الكثيرة بالعدد واحدة بالنوع و واحدة أيضاً بالموضوع؛ لأنّ من طبع موضوعها أن يتّحد بالفعل واحداً بالعدد؛ و من الظاهر عن هذه العبارة أنّ من شأن تلك المياه المتعدّدة

أن يتّحد و يصير ماءً واحداً بالعدد.

و المراد من قوله: «واحد بالموضوع» أنّ موضوع الكثرة من المياه المتعدّدة في شأنه أن تصير واحداً بالموضوع، أى يصير موضوعاً للوحدة العددية، فيصير موضوعاً واحداً، و ذلك على ما قال: «و الجملة يقال: انّها واحدة في الموضوع، إذ من شِأن موضوعاتها أن تتّحد، فتصير موضوعاً واحداً، فيكون جملتها حينئذٍ واحداً. ثمّ انّ المراد من موضوعية تلك المياه الكثيرة كونها موضوعةً للكثرة العارضة لها لامطلقاً.

فان قلت: انّه لمّا كان من أقسام الواحد بالعدد فكيف يصحّ افراده عنه.

قلت: لعلّ ذلك من حيث انّ ما سلبت عنه الكثره هو الكثره بالفعل أو بالقوّة، و ما به الوحدة هو الوحدة العددية الشخصية، من هذه الجهة تناسب الواحد بالمناسبة.

### [٥/١٤٩] قال: في لحاظ التعيّن و الابهام ... 🗆

أقول: يعني أنّ في ذلك النحو من الملاحظة المسمّة بلحاظ التعيّن و الابهام حالين، أحدهما: التعيّن و التحصّل و ثانيهما: الابهام و اللاتحصّل. بيانه: أنّ الحيوان في تلك الملاحظة بحسب نفس الأمر محصّل بالفصل، و متعيّن بحسبه، و بحسب تلك الملاحظة مبهم غير محصّل، فلتلك الملاحظة بحسب تلك الملاحظة حال و بحسب الواقع حال.

# [ ٢٣/١٥٠] قال: الشيء مالم يتشخص لم يوجد ... 🗆

أقول: لاخفاء عليك افي أن ظاهر هذه العبارة وعكسها أن يكون بين التشخّص و الوجود تلازم بمعنى عدم انفكاك أحدهما عن الآخر في الهوية /PA88/الشخصية سواء كانا أمراً واحداً على ما عليه معشر الحكماء المتألمين \_كالشيخين و غيرهما أو لا، كما عليه المتأخّرون.

ثمّ انّ الشريف المحقق جعل هذا القول برهاناً على انتفاء الوجود الكلّي الطبيعي في الأعيان في حواشبه على المحاكمات ظنّاً منه أنّه شيء، فلوكان موجوداً لكان متشخّصاً فلا يكون كلّياً، و الأستاذ المصنّف قدس سرّه قد أورد هذا القول في مقام الايراد بأنّه لا يجامع ما عليه المتألّمون من الحكماء من وجوده في الأعيان. ثمّ أجاب عنه بأنّ المراد من المتشخّص ما يكون متشخّصاً أو متّحداً معه، و الكلّي الطبيعي الموجود في الأعيان متشخّص بالمعنى الثاني لا الأوّل فلا يلزم أن يكون شخصاً.

و الحاصل: أنّ للماهية النوعية أو الجنسية وجودين، أحدهما: امتيازي انحيازي، و ثانيهما: خلطي اتحادي.

و بعبارة أخرى: أنّ لها وجودين، أحدهما: ذهني و هي بحسب. هذا النحو من الوجود ممتازةً عن أفرادها، غير مخلوطة بها، غير متحدة معها، لايمكن أن يتوارد عليها استعداد حصول أفرادها الموجودة في الخارج، فضلاً عن كونها متحدة معها، فلاتكون متشخصات مطلقاً، و ثانيهها: وجود خارجي هي بحسبه عين أفرادها متحداً معها ان كان لها أفراد.

## [٧/١٥٢] قال: هي المعلوم بالذات ... 🗆

اقول: ردّ على المتأخّرين حيث ذهبوا الى أنّ المعلوم بالذات هوالأمر العينى، و العلم هو صور ته القاعم بالأذهان، كما الأمر في المبصرات و المسموعات، و بالجملة الحسوسات، و لم يعلموا أنّ المعلوم بالذات في العلم الحصولي هو الصورة المرتسمة مع قبطع النظر عن ارتسامها، وكذلك الأمر في الحسوسات، حيث انّ الحسوسات بالذوات هي الصور المنطبعة في بنطاسيا، وهو الحسّ المشترك مع قطع النظر عن ارتسامها فيه، و بما هي مرتسمة فيه تكون احساسات، فالتغاير بين السمع و المسموع، و البصر و المبصر، و الشمّ و المشموم، و الذوق و المذوق، و اللمس و الملموس بالاعتبار، كما الأمر في العقل و المعقول.

#### [۱۲/۱۵۲] قال: هي بعينها ... 🗆

أقول: تقريره، أنّ ما يميّز الشيءَ عن جميع ما يغايره بحيث لا يشاركه شيء، قد تكون نفسه ان لم تكن له ماهية كلّية، و كانت نفس ذاته توجب وحدتَه و تشخّصَه، و قديكون نوعه ان كان له نوع لايشارك غيرَه في جنسٍ مّا وكان منحصراً في فرد، وكذا ان كان له مشارك جنسي وكان منحصراً في فرد، و امتاز بفصله عن المشاركات الجنسية و بنوعه عمّا عداه، و قد لا يكون نوعه ان كان غير منحصر في فرد؛ و حينئذٍ ان كان له جنس متميّز بفصله عمّا ليس يدخل تحت جنسه. و بالفصل عن المشاركات الجنسية و بالأمور اللاحقة العارضة له /PB88/ عن المشاركات النوعية، و كذا ان كان لأفراده تعدّد و لايكون له جنس ـسواء كان هذا اللاحق أمراً يوجد في بعض و لايوجد في آخر، أو أمور توجد جملتها فيه، و لاتوجد في فرد آخر من نوعه ـ ثمّ هذا الأمر ليس يجب أن يكون وصفاً من أوصافه القائمة به أو بمادّته، اذ الشيء كما يتميّز بأمور كذلك يتميّز بغيره أيضاً، كالمادّة اذا كان الشخصان مشتركين في جميع أوصافها سوى المادّة وكالزمان اذا كان مشتركين فيها أيضاً، كما اذا وجد نوع السواد مثلاً في مادّة ثمّ عدم و وجد مرةً أخرى فيه، فإنّ هذين الموجودين منه في هذين الوقتين ليسا أمراً واحداً بالشخص؛ لامتناع اعادة المعدوم، فيكون كلّ منها فرداً آخر، و لايتميّز أحدهما عن الآخر الّا بالزمان، و كأنّه أراد ذلك من قال: أنَّ الزمان من المشخصَّات، قال صاحب التحصيل فيه و اللاحق اذا لحق في زمانين مختلفين لم يمنع الشركة، فيجب أن تكون وحدة الزمان شرطاً في التشخص.

و فيما وقع عنه حطاب ثراه بقوله العرشى دربل اغما يحصل للماهية الممكنة بتضام الكلّيات من الخواص و الأعراض» الى آخره نوع تعريض بما حصّله صاحب التحصيل فيه بقوله: «و اذا تأمّلتَ المقولات التسع لم يتشخّص شيء منها بذاته حتى بمنع الشركة الآ الوضع، فانّ الأين أيضاً لايتشخّص ا بذاته مالم يتشخّص بوضعٍ مّا، فاذن المشخّص هو

١ ـ ب: لايشخص.

الوضع مع وحدة الزمان، فكلّ شيء لا وضع له، و لا زمان فهاهيته غير متفرقة أشخاصاً بالوجود بوجه»، انتهى. و لم يعلم أنّ الوضع ذو ماهية كلّية، فأنى له أن يفيد التشخصّ الآ بمعنى التميّز و ماله تشخّص بمعنى امتناع الحمل على الكثيرين بذاته حتى يفيد تشخص الشيء بهذا المعنى.

و أيضاً ليس للمجرّدات تشخّص و تميّز؛ اذ ليس لها مشخّص كذلك. و الحق أنّ مشخّص الأمور الابداعية بمعنى مميّزها من لوازمها، فلذا انحصر نوعها في فرد، و أمّا الأمور الحادثة فمشخّصاتها بهذا المعنى بعضها أمور يتعلّق بالحركة و الزمان، و بعضها أمور يتعلّق بالوضع و المكان، و جميعها يعرض لموادّها، فتعيّنها انّا هو لتعيّن موادّها و تتكثّر أفرادها بتكثّرها. قال بهمنيار في تحصيله ا: «انّ من الأشياء ما يكون تشخّصه بذاته كالحال في واجب الوجود بذاته، و منه ما يكون تشخّصه بلوازم ذاته كالعقول الفعّاله، و منه ما يكون تشخّصه بلوازم ذاته كالعقول الفعّاله، و منه ما يكون بهارض لاحق في أوّل الوجود»، انتهى.

و لا يخنى أنّ تشخّص العقول بلوازمها محمول على الامتياز و تقليل الاشتراك و الآ فتشخّصها بمعنى امتناع حملها على الكثرة بحسب /PA89/استنادها الى المتشخّص بذاته القائم بذاته القيّوم بذاته الذي هو التشخّص نفسه، على ما صرّح به الأستاذ المصنّف، قدّس سرّه. ٢

## [٤/١٥٣] قال: و على القصد الأوّل

قال في فصل ترتيب وجود العقول و النفوس بهذه العبارة: «و لا يجوز أن يكون الكلّ

٧ ـ وقع من هنا سقط في نسخة «م».

عنه على سبيل قصد منه، كقصدنا لتكوين الكلّ و لوجود الكلّ، فيكون قاصداً لأجل شيء غيره، و هذا الفصل قد فرغنا من تقريره في غيره»، انتهى.

و قوله: «لتكوين الكلّ» متعلّق بقوله: «قصد». و قوله: «في غيره»، أي غير المبدأ الأوّل تعالى، و عني منه الملائكة السهاوية من النفوس المتعلّقة بالأجرام العلوية، حيث حقّق هنالك: أنّ فيضان العالم الأسفل عنها ليس بالقصد الأوّل، بل انّما فيضانه لا بالقصد الأوّل، و اذا كان أمرها كذلك فما ظنّك بجناب قدسه الربوبي، لأنّه أولى بذلك و أظهر على ما قال متّصلاً بما نقلنا عنه. و ذلك فيه أظهر و نخصّه من بيان امتناع أن يقصد وجود الكلّ عنه أنّ ذلك يؤدّي الى تكثّر ذاته، فانّه يكون فيه حينئذ شيء بسببه يقصد، و هو معرفته و علمه لوجوب القصد و استحبابه أو خيرية فيه توجب ذلك، ثمّ قصد ثمّ فائدة يفيدها ايّاه القصد على ما أوضحنا قبل، و هذا محال. و ليس كون الكلّ عنه على سبيل الطبع بأن يكون وجود الكلّ عنه لا بمعرفة و لا رضي عنه، و كيف يصحّ هذا و هو عقل محض يعقل ذاته. فيجب أن يعقل أنّه يلزمه وجود الكلّ عنه لأنّه لايعقل ذاته الّا عقلاً محضاً و مبدأ أوّل. و انّما يعقل وجود الكلّ عنه على أنّه مبدؤه، و ليس في ذاته مانع أو كاره لصدور الكلّ عنه، و ذاته عالمة بأنّ كماله و علوّه بحيث يفيض عنه الخير، و أنّ ذلك من لوازم جلالته المعشوقة له لذاته. و قال في التعليقات: «اللزوم على وجهين، أحدهما: أن يكون الشيء لازماً عن الشيء بطبيعته و جوهره كلوازم الضوء عن المضيء و الاستحارة عن الحارّ. و الآخر أن يكون لازماً عنه، و هو أن يكون تابعاً لعلمه بذاته، و أنّه يعلم أنّه يصدر عنه ذلك اللازم، و هو اللزوم الذي يلزم عن الباري؛ فانَّه في ذاته كامل تامَّ معشوق عالم لذاته، أنَّ له المجد و العلوّ، و أنّ هذه الموجودات عنه لازمة عن علمه بذاته و عن مجده و علوّه؛ لأنّ الخبرية شيء غير ذاته» /PB89/.

## [٢١/١٥٣] قال: على الاصطلاح الآخر

أقول: فيه تنبيه و تلويح الى ردّ ما عليه الحقّق الدواني وكذا الفاضل الخفري زعماً

منه أن ليس هيهنا اصطلاحان، بل التجرّد و قد يؤخذ بمعنى أنّها في حدّ ذاتها مجرّد علم عداها، و ذلك يصدق على الماهية لا بشرط، فانّ الماهية المأخوذة لا بشرط يصدق عليها أنّها في حدّ ذاتها مغائرة لما عداها؛ و قد يؤخذ بمعنى المجرّد بالكلّية في الواقع بمعنى أن لا يقارنها شيء آخر البتة، و هو الذي حكم الشيخ بأنّه لا وجود لها اللّ في الذهن؛ و من ذلك لا يلزم أن يكون هناك اصطلاحان، انتهى.

و لا يخنى أنّ ما وقع عنه بقوله: «و هو الذي حكم الشيخ»، الى آخره اشارة الى ما قاله في الشفاء من أنّ الحيوان المأخوذ بعوارضه هو الشيء الطبيعي الذي يقال انّ وجوده أقدم من الوجود الطبيعي، تقدّمَ البسيط على المركّب، و الماهية بهذا المعنى لا وجود لها في الخارج؛ اذ كلّ ما يوجد فيه يكون بعض ما يقارنه في الذهن غير زائد عليه في الخارج، كالماهية الجنسية بشرط بعض من الأشياء، كالفصل حيث انّه نظر اليها في الذهن بذلك الاعتبار يكون مقارناً له، لكنّه في الخارج متّحد معها، فلا يكون زائداً عليها في الخارج، فلا يكون لهم فيه اصطلاح آخر.

قلت: انّ الأستاذ المصنف ـقدس سرّه ـقد حكم بأنّ تلك الاعتبارات على الاصطلاح الآخر لا اختصاص لها بالماهية الجنسية أو النوعية، بل جارية في أيّة طبيعة بالقياس الى أيّة حقيقة كانت، محصّلةً أم غيرَ محصّلة، و ما حكم به الشيخ هو أنّ الماهية الجرّدة جزء من الخلوطة، و لايلزم من ذلك أن يكون جزءاً لها في الخارج على ما قال: «نسبة الحيوان الى حيوانٍ منا نسبة الجزء الى الكلّ و البسيط الى المركّب»، انتهى. نظراً الى اعتبار الماهية بشرط لا؛ اذ مَن اعتبر هذه الاعتبارات في أجزاء الماهية لا يقول انّ الجزء الحمول اذا أخذ لا بشرط شيء هو جزء من نوعه، بل يقول انّه جزء له اذا أخذ بشرط لا شيء، و جنس اذا أخذ لا بشرط شيء، و نوع اذا أخذ بشرط شيء.

ثم ان المعتبر فيها اذا أُخذت بشرط لا هو أن لايكون بعض الأسياء -كالصورة مثلاً داخلاً فيها، و لا عيناً لها؛ و لكنها بحيث لو انضم هو اليها لكان خارجاً عنها مقارناً لها.

أ لاترى! أنّ الحيوان اذا أخذ بشرط لافيكون هو البدن، و لاتكون النفس جزءاً منه، و لا عيناً له؛ بل يكون خارجاً عنه، مقارناً له، و الجموع المركّب منها لا يحمل عليه شيء منها. و أمّا الاعتبارات الثلاثة في الماهية بحسب الاقتران لا الاتّحاد، فهو أن تؤخذ بشرط أن تقارنها ببعض الأمور الخارجة عنه /١٩٩٥ كالانسان نظراً الى تعيّنه بخصوصه و تشخّصه بخصوصه، فيكون زيداً مثلاً؛ و بشرط أن لا يقارنها شيء فهو غير موجود الآ في الذهن حيث انّه على تقدير وجوده في الأعيان يقارنه تعيّن و تشخّص؛ لأنّ الشيء ما لم يتشخّص لم يوجد. هذا على تقدير أخذها بشرط لا نظراً الى العوارض الخارجية، و الآلم توجد لا في الخارج و لا في الذهن؛ لأنّ الموجود في كلّ ظرف لا يخلو عن الكون فيه أو بشرط أن يقارنها، فيكون موجودة شخصاً من الأشخاص، و بلا شرط شيء هو أن يوجد بيث لا يأبي عن المقارنة و اللامقارنة.

فالمعتبر في الماهية بشرط لا، بحسب الاصطلاح الأوّل أمران:

أحدهما: عدمي، و هو حذف بعض ما عداها عنها عـلى أن لايكـون عـينها و لا جزؤها.

و ثانيهما: وجودي، و هو أنّ ذلك لايكون مقارناً لها زائداً عليها، كالحيوان اذا أُخذ بشرط لا نظراً الى النفس، فانّها لاتكون حينئذٍ عيناً له و لا جزءاً منه.

وليس شيء منها محمولاً على الجموع لائها ليس من الأجزاء الحمولة بل من أجزائه الخارجية. والماهية بهذا الاعتبار موجودة في الخارج، وذلك بخلاف ما عليه أمرها اذا أُخذت بشرط أن لايقارنها شيء في الخارج؛ فانها غير موجودة فيه، وهو اصطلاح آخر بحسب المقارنة لا الاتجاد. فعلم أنّ اعتبار المقارنة و اللامقارنة اصطلاح آخر.

فقد لاح أنّ للماهية بالقياس الى عوارضها ثلاث اعتبارات:

منها: أن تؤخذ الماهية مع عوارضها، و تسمّى الماهية حينئذٍ مخلوطةً، و بـشرط

و منها: أن تؤخذ بأن لايقارنها شيء منها، و يسمّى حينئذٍ مجردة و بشرط لا شيء. و منها: أن تؤخذ غير مقيّدة بشيء منها، و يقال لها حينئذٍ المطلقة، و لا بشرط شيء. و أنّ الأوّليين متنافيتان مندرجتان تحت المطلقة.

#### [1/۱۵۴] قال: فهذا ميزان ... 🗆

أقول: بما حاصله أنّ معاني المستقّات العارضة، اذا أُخذت بشرط لا كانت مبائنةً للمفروضات، والعوارض الآخر فهي باعتبار أنّها اعراض مبائنة و باعتبار أنّها عرضيات و مأخوذة لا بشرط شيء متصادقة، و هذا كما أنّ الذاتيات كالحيوان و الناطق اذا أُخذت بشرط لا فهي مبائنة، و اذا أُخذت لا بشرط شيء فهي متصادقة، و هي بالاعتبار الأوّل: بشرط لا فهي مبائنة، و اذا أُخذت لا بشرط شيء فهي متصادقة، و هي بالاعتبار الأوّل: مادّة و صورة، و بالاعتبار الثاني جنس و فصل /١٩٥١ فحال الذاتيات و العرضيات في هذا الحكم، أعنى المبائنة من وجه و التصادق من وجه آخر واحد و ان اختلفا في كون أحدهما محمولاً بالذات متّحداً مع الموضوع، و الآخر بالعرض بمعنى المجاز العقلي لا الحقيقه، و الذات في المرتبة المتأخّرة كما ظنّه المقلّدون؛ حيث انّ منهم و ان ذهب الى التغائر بين المادّة و الصورة ذاتاً ذهب الى أنّ حمل العرضيات على المعروضات بالحقيقة و ان كانت هي متأخّرة من ذوات معروضاتها. و منهم من ذهب الى اتّحادهما بالذات، و تـركّب النـوع المركّب منها تركّباً اتّحادياً ـكما فصّلناه سابقاً ـ و العرضيات على معروضاتها على الجاز. و المرقي أنّ الحمل كذلك و التغائر بينها بالذات، كما عليه مسلك الاستاذ، قدّس سرّه.

### [۱۵/۱۵۴] قال: و لا يستشعر ... 🗆

أقول: فتكون خصوصية كلّ من أفراد طبيعة واحدة لاغية في تحققها، فلايصح الحكم بتعدّدها بتعدّد أفرادها، كما لايخنى. قال الرئيس في منطق الشفاء: «و ليس يمنع كون الحكم بتعدّدها بتعدّد أفرادها، كما لايخنى. قال الرئيس في منطق الشفاء: «و ليس يمنع كون الحيوان الموجود في الشخص حيواناً مّا أن يكون الحيوان بما هو حيوان لا باعتبار أنّه حيوان الحيوان الموجود في الشخص حيواناً مّا أن يكون الحيوان بما هو حيوان لا باعتبار أنّه حيوان

بحالٍ مّا موجوداً فيه، لأنّه اذاكان هذا الشخص حيواناً فحيوانٌ مّا موجود، فالحيوان الذي هو جزء من حيوانٍ مّا موجود كالبياض، فانّه و ان كان غير مفارق عن المادّة فهو ببياضيته موجود في المادّة، على أنّه شيء آخر معتبر بذاته، و ذو حقيقة بذاته و ان كان عرض لتلك الحقيقة في الوجود أمر الخر».

و قال في موضع آخر: «و أمّا الحيوان لا بشرط شيء فله وجود في الأعيان فانّه في نفسه و حقيقته بلاشرط شيء آخر، و ان كان مع ألف شرط يقارنه من خارج، فالحيوان بمجرّد الحيوانية موجود في الأعيان، وليس يوجب ذلك أن يكون مفارقاً بل الذي هو في نفسه خالٍ عن الشرائط موجود في الخارج، وقد اكتنفه من خارج شرائط وأحوال، فهو في حدّ وحدته التي هو بها واحد من تلك الجملة، حيوان مجرّد بلاشرط شيء آخرو ان كانت تلك الوحدة زائدة على حيوانيته»، انتهى.

و من هيهنا ظهر أنّه لايلزم من كون الكلّي الطبيعى موجوداً في الأعيان أن يتكّثر ذاته بتكثّر أفراده بالذات، و أنّ معروض الكلّى المنطق هو نفس طبائع الأشياء.

و أمّا المتأخّرون فلمّا رأوا أن لا معني للكلّى الطبيعي اللّا ما عرض له الكلّية حين عروضها له، و هي انّما تعرض له في الذهن، ذهبوا الى أن /٩٩٩٧/ ليس الموجود من الطبيعيات اللّا أفرادها و أشخاصها، لانفس مفهوماتها الكلّية بشرط أن تعرض لها هذه، و هو لو تمّ، فانّما يتمّ لوكان الكلّي الطبيعي نفسَ الطبيعة المشروطة بهذا الشرط، و ليس كذلك لما حقّقنا [ه].

و بما قرّرنا [ه] ظهر حال ما قال شارح المطالع: «انّ الكلّي الطبيعى لاوجود له لوجهين، أحدهما: أنّه لو وجد لكان امّا عين الجزئيات أو جزئها أو خارجاً عنها؛ و الأوّل باطل، و الآلكان كلّ واحد من الجزئيات عين الآخر، و كذا الشاني، و الآلتقدّ عليه بالوجود، فلا يحمل عليه، و أمّا الثالث فهو بيّن الاستحالة»، انتهى.

١ ـ ب: أو.

و أنت خبير بجواز اختيار الشق الأوّل من دون لزوم كون أحد الفردين منه هـو الآخر، و هو ظاهر.

و ثانيها؛ أنّ الطبيعي من الكلّيات ان وجد في الأعيان فالموجود صنه امّا مجرد الطبيعة، أو هي مع أمر آخر، لاسبيل الى الأوّل و الاّلزم وجود الأمر الواحد بالشخص في أمكنة مختلفة و اتصافه بصفات متضادة، و هو بيّن البطلان. و لا الى الثاني و الاّلم يخل من أن يكونا موجودين بوجود واحد، أو بوجودين، فالأوّل باطل، و الاّلزم قيام الشيء الواحد بأكثر من أمر واحد، و ان قام بالمجموع لا يكون شيء منها موجود بوجودين، لما يمكن حمل الطبيعة على مجموعها، و هو باطل قطعاً»، انتهى.

و لنا اختيار الشقّ الأوّل من دون لزوم ما توهّمه من الفساد، لوجوده في الخــارج بوجوده الخلطي الاتحادي لا الامتيازي.

## [٣/١٥٥] قال: مذهباً ثالثاً

أقول: أوّلها: الوحدة العددية الكلّية المبهمة؛ و ثانيها: الماهية المتعدّدة في الأعيان بالذات بتعدّد أفرادها؛ و ثالثها: عدم صحّة اتصافها بالوحدة و الكثرة. و الحقّ أنّ من ذهب الى الأوّل حكم بهذا الآخر، لأنّ للطبيعة الكلّية حالتين حالة الامتياز و الانحياز، و حالة الخلطية و الاتحاد؛ فمن حكم بالاحتال الأخير لا يأبي عن وجودها الاتحادي الخلطي الذي بحسبه يتعدّد لا بالذات، بل بالعرض؛ فتدبّر!

### [١١/١٥٥] قال: و ان وقع قبل النسبة

أقول: أى من حيث قبل السلب المعبّر عنه بالنسبة الارتباطية فيكون ذلك السلب المعبّر عنه بالنسبة الارتباطية فيكون ذلك السلب»، الى // // // // // // // // ايضاً بحاله، كما في تقديم على «من حيث» و علّله بقوله: «لكون السلب»، الى آخره. و بالجملة أنّه لا فرق في كون السلب سلباً لاعدولاً، في كلا الشّقين تقديم السلب

عليه و تأخيره عنه.

و الحاصل: أنّ الصادق من /PB92/هذه الحيثية هو السالبة لا الموجبة التي محمولها سلب، و ليس فيه ارتفاع النقيضين في الحقيقة، بل ارتفاع الموجبة المحصلة و المعدولة بحسب هذا النظر؛ يعنى أنّ العقل اذا جرّد النظر الى الماهية وحدها، لم يجدها في هذا الاعتبار متّحداً بغير ما هو ذاتي له، و ذلك يقتضى صدق سلب ماسواه بحسب هذا الاعتبار عليه، بمعنى أنّ العقل اذا يحكى عن حالها في هذا النظر أخبر عنها بسلب ما عداها و يكون صادقاً؛ و لو أخبر عنها بسلب ما عداها و يكون صادقاً؛ و لو أخبر عنها بسلب في قولنا «الماهية الانسانية من حيث هي ليست واحدة و لاكثيرة» يتبادر منه كون سلبها عنها من تلك الحيثية، فيلزم كونه ذاتاً أو ذاتياً لها، و ذلك بخلاف ما عليه أمر تأخيره عنه، فانّه لايتبادر منه ذلك لورود السلب عليها مدة تلك الحيثية، افيرجع ذلك توهم فانّه لايتبادر منه ذلك لورود السلب عليها مدة تلك الحيثية، فيرجع ذلك توهماً فاسداً كما يوهم تقديم «من حيث» على السلب الايجابَ العدولي توهماً فاسداً، على مانبّه عليه بقوله: «الّا أنّ ذلك يوهم أيضاً أنّ مطابق السلب»، الى آخره.

#### [۱۸/۱۵۶] قال: ليست ذاتية ...

أقول: أي ليست هي المقصودة بالذات لنظام العالم مع كونها مبرّاةً عن القوّة و الشرّية، حيث انّ المراد بها العقول و النفوس، كما سيأتي في متن الكتاب.

ثم ان قصد هذه الطبائع الجزئية ٥ الطبائع الشخصية ليس بالقصد الأوّل، و كذلك أمر ٦ قصد الطبيعة التي هي العناية الالهية الطبائع النوعية.

٢ ـ م: سلبهما.

١ ـ م: ـ فيلزم كونه ... الحيثية.

٣ ـ ب: حبثية.

۵ ـ ش: ـ الطبائع الجزئية. ٩ ـ م: قصد أمر.

ثم ان قصد الطبائع الجزئية المقدّسة الروحانية الهويات الجزئية الجسمانية يندفع ما يتوّهم من أن قصد الطبيعة التي هي العناية الالهية الطبائع النوعية يستدعي أن لايكون لشيء من تلك الطبائع أفراد شخصية متكثّرة، بل انّا يستدعي تحقّقها تحقّق ا فرد واحد لاغير.

#### [١٣/١٥٧] قال: غايات الخير.

أقول: أمّا غايته الحقيقية و خيريته الحقيقية له فهو ذاته تعالى، و ما عداه من الغايات فهو بالعرض لا بالقصد الأوّل. و لعلّ ما ذكره الشيخ بقوله: «بالقصد الأوّل»، ناظر الى الأولى، فلا ينافي ما نقلنا من الشفاء آنفاً، فتذكّر!

و الحاصل أنّه تعالى من غايات الخير و من جملتها، فهو المقصود بالقصد الأوّل و ما عداه فهو منطوٍ في خيريته المقصودة بالقصد الأوّل. فمراده من كون غايات الخير في نظام الكلّ بالقصد الأوّل هو هذا، و أنّ ما عداه من الغايات /PA93/ و الخيرات في نظام الكلّ مستهلك نظراً الى خيرية ذاته، مضمحلّ بشعاع مجده، فذاته و خيرية ذاته هو المقصود بالقصد الأوّل في نظام الكلّ و خيراته.

قال الشيخ في التعليقات: «تعليق \_العناية هي أنّ الأوّل تعالى خير عاقل لذاته، عاشق لذاته، مبدأ لغيره، فهو مطلوب ذاته، وكلّما يصدر عنه مطلوبه فيه الخير الذي هو ذاته"، وكلّ هذه الصفات ما لم تعتبر فيها هذه الاعتبارات واحدة».

«تعليق \_ العناية صدور الخير عنه لذاته لالفرض عنه خارج عن ذاته و لا لارادة الكون له متجدّدة ٥، فذاته غايته. /MB67 و اذا كانت ذاته غايته، و ذاته مبدأ الموجودات

٢ ـ ش: التحقيقية.

٤\_ش: لا له في.

١ ـ بتحقق.

٣ ـ م: \_هو ذاته. ش: الذي في ذاته.

۵ ـ ش: متجدة.

فعنايته بها تابعة لعنايته بذاته، و أيضاً اذاكان مطلوبه الخير و الخير ذاته و هو غايته و هو مبدأ لماسواه، فعلمه بذاته أنّه خير مبدأ لهذه الأشياء عنايته له بها».

#### [١/١٥٨] قال: يذهبان

أقول: ردّ على من توهم أنّ للماهية فردين، واحد منهما لايكون مقروناً بشيء من العوارض الخصّصة و يكون الآخر مقروناً بها؛ زعماً منه أنّ هذا ما عليه افلاطون او معلّمه سقراط حيث قالا: انّ لكلّ نوع كائن فاسد فردين، أحدهما: فاسد كائن له أعراض مخصّصة، و ثانيهما: أزلي أبدي ليس له أعراض مخصّصة. اذ لو عرض له شيء منهما لما كان عامّاً شاملاً لجميع أفراد نوعه.

و الأستاذ المصنّف ـطاب ثراه ـقد ردّ عليه بأنّ ليس هذا مذهبهما، و السند عليه ما سينقله عن شريكه فيا بعد حيث قال: « فظنّ قوم أنّ القسمة توجب». الى قوله «و كان المعروف بأفلاطون» الى آخره، حيث انّ ذلك مذهب لقوم آخرين.

و بالجملة أنّ ما ذهبا اليه هو ما قاله الأستاذ على وفاق ما عليه الرئيس، و قد ذكر في الجملة أنّ ما ذهبا اليه هو ما قاله الأفلاطونية، و لم يذكر هذا الاحتال على ما قال: «قلت: المثل الأفلاطونية» الى آخره.

## [۱۲/۱۵۸] قال: و زفي اليها

أفيد: المذكور في سائر ابواب الشفاء هو بلفظ زفي بالزاء و الفاء.

## [۳/۱۶۰] قال: برزخاً.

أقول: قد يعبّرون عنه بـ «أرض الحقيقة» و «اقليم الثامن» و هذا بـــازاء الصــور

١ ـ م: الأفلاطون.

القبس الخامس

الخيالية عند المشّائين، القائمة بالقوى الخيالية، و أمّا أولئك الأقوام فقد جعلوا هذه القوي روازن عالم المثال الذي هو اقليم الصور المتوسطة بين الغيب و الشهادة، و هذا غير الصور المعلّقة من العقليات الصرفة التي هي في عالم الآله و الصقع الربوبي، و قد ذكرالاستاذ هيهنا المثل بأربعة معانٍ، و صوّب الأخير.

## [۴/۱۶۰] قال: بالجواهر العقلية ... /PB93

أقول: عند كثير من متأخّري هؤلاء الأقوام أنّها المصوّرة في الأرحام باذن ربّها تعالى بل انّهم أبطلوا القوى مطلقاً، نظراً إلى أنّ أفعالها ليست أقلّ إحكاماً و اتقاناً و تركّباً من أفعال المصوّرة سيّا الأفعال الكثيرة المتقنة المحكمة الصادرة عن النفوس النباتية الغير الشاعرة بما تفعله، و نسبوا جميع هذه الأفعال إلى ملائكة موكّلة بها سمّوها ربّ النوع.

و بالجملة ا مال الى هذا القول كثيرٌ من متأخّريهم بعد التأمّل في عجائب الأفعال الحادثة في عالم الطبيعة من النباتات و الحيوانات المتخالفة الحقيقة و القوي و الآثار و الأفعال، و الرجوع الى فطرة الله التي فطرالناس عليها المن الذكاء و الميل الى الصواب. فتحيرٌ وا في كيفية صدور هذه الأفعال العجيبة البالغة أقصىٰ غاية الكمال، و في كيفية شعور هذه القوي بأنواع المحسوسات و المذوقات عن هذه القوي الضعيفة التي الاشعور بنفسها، و بما يصدر عنها من الآثار و الأفعال المنسوبة اليها من الصور و الأشكال الغريبة و التخطيطات المقدارية و الأوضاع المتلائمة في الرحم التي تشاهد في أنواع النبات و الحيوان، و ما يراعى فيها من الحكم و المصالح التي تحيرت فيها الأوهام، عجز عن الهمها/ادراكها العقول و الأفهام، كما تشهد به الكتب المدوّنة في منافع الأعضاء و القوي. اذ المذكور فيها قد بلغ خمسة آلاف، و ما لا يعلم أكثر مما علم، فرجعوا عما ذهبوا اليه و التجؤا آخر الأمر الى

١ \_م، ب: + أنه.

٢ ـ اقتباس من كريمة الروم، ٣٠: «فِطْرَةَ اللَّهِ التِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا».

استنادها الى الخالق القدير، و اعترفوا بامتناع صدورها الآعن العليم الخبير الذي لا يعزب عن علمه مثقال ذرّة في الأرض و لا في السهاء \، يفعل بقدرته الشاملة ماشاء في أيّ وقت شاء، كما نطق به كلامه الكريم و كتابه العظيم، سيّا ما ذكره في معرض الاستدلال على عظمته و كماله بقوله: ﴿ وَ هُوَ الذِي يُصَوِّرُكُمْ فِي الأَرْحَام كَيْفَ يَشَاءُ ﴾ \.

و أمّا المشاؤون فجعلوا هذه القوي الضعيفة بمنزلة الآلات و الشرائط في تأثيره تعالى فيها، و هؤلآء الاشراقيون لابد هم من أن يجعلوا تلك الملائكة التي هي أرباب الأنواع بمنزلة الشرائط؛ و المصوّر الحقيقي هو الله تعالى. و يؤيّد هذا ما في الخبر أن ليس نه ظلّ يمسكه و يمسك الأشياء بأظلّتها، حيث انّ بعض من عاصرناهم قبل هذا انزمان من الأشياخ "قال: «انّ المراد من الظلّ هو ربّ النوع»؛ فليتدبّر.

ثمّ ان هذا المعاصر قد ذكر أن من التفاسير من حمل «ولى من الذل» في قوله عز من قائل: ﴿ لم يكن \* له وَلِي مِن الذُلّ ﴾ على ربّ النوع /PA94/كما أنّ الظلّ في هذا الخبر محمول عليه، و اللّه عالم بحقيقة أقواله و مرموزات مقاله.

### [٥/١٤١] قال: لا في زمان و لا مكان.

أقول: حاصله أنّ الطبيعة الكلّية الجردّة الصرفة عن الزمان والمكان في الأعيان لاتصح صيرورته زمانياً مكانياً بحسبه، و ذلك بخلاف ما عليه أمرد، وكذلك بحسب الظرفين ـ الذهن والأعيان ـ كما عليه مسير غير الأفلاطونيين من الحكماء المشّائين.

## [٩/١۶٢] قال: يستبين الأمر في الأربعة الباقية من الخمسة.

أفيد: فلنورد كلامه بعبارته على نظمها بأجمعها، ثمّ لننكر ٥، فلنوضح سبيل

١ ـ اقتباس من كريمة يونس، ٦١: ﴿وَ مَا يَغُرِبُ عَنْ رَبِّكَ ﴿.

٢ ـ آل عمران، ٦. ٢ ـ ٢ ـ الأشياح.

۴ ـ في النسع: لبس. المكر.

ارحاضه الفي الوجوه الخمسة على التفصيل. قال: «و أنت اذا فكرت وجدت أصول أسباب الغلط في جميع ما ضلّ فيه هؤلاء القوم خمسة.

أحدها: ظنّهم أنّ الشيء اذا جرّد من حيث لم يقترن به اعتبار غيره كان مجـرّداً في الوجود عنه، كأنّه اذا التفت الى الشيء وحده و معه قرين التفاتاً خلا عن الالتفات الى قرينه، فقد جعل غير مجاور لقرينه.

و بالجملة: اذا نظر اليه لابشرط المقارنة فقد ظنّ أنّه نظر اليه بشرط غير المقارنة، حتى انّا يصلح أن ينظر فيه، لأنّه غير مقارن بل مفارق؛ فظن لهذا أنّ المعقولات الموجودة في العالم لما كان العقل ينالها من غير أن يتعرّض لما يقارنها أنّ العقل ليس ينال الآ المفارقات منها، و ليس كذلك؛ بل لكلّ شيء من ذاته اعتبار، و من حيث اضافته الى مقارن اعتبار، فانّا اذا عقلنا صورة الانسان مثلاً من حيث هى صورة انسان وحده، فقد عقلنا موجوداً وحده من حيث ذاته و من حيث عقلنا، وليس يجب أن يكون وحده و مفارقاً، فانّ المخالط من حيث هو هو غير مقارن على جهة السلب، لاعلى جهة العدول الذي تفهم منه المفارقة بالقوام، وليس يعسر علينا أن نقصد بالادراك أو بغير ذلك من الأحوال واحد من الاثنين ليس شأنه أن يفارق صاحبه قواماً و ان فارقه حدّاً و معنى و حقيقة أذا كانت حقيقته ليست مدخولةً من حقيقة الآخر، اذ المعية / 808 / توجب المفارقة لا المداخلة في المعاني.

والسبب الثاني: غلطهم في أمر الواحد، فانّا اذا قلنا أنّ الانسانية معني واحد، لم نذهب فيه الى أنّه معني عدده واحد و هو بعينه يوجد في كثيرين، فيتكثّر بالاضافة، كأب واحد يكون للكثيرين، بل هو كآباء لأبناء متفرّقين. و قد استقصينا القول في هذا في موضع آخر. فهؤلآء لم يعلموا أنّا نقول لأشياء "كثيرة أنّ معناها واحد، و نعني بذلك أنّ أيّ واحدٍ منها لو توهمناه / PB94/ سابقاً الى مادّة هي بالحالة التي للأخرى، كان يحصل منها هذا

٢ \_ م: فانّما.

١ ـ ارحاض: غسل.

٣ - م: الأشياء.

الشخص الواحد، وكذلك أيّ واحدٍ منها السبق الى الذهن منطبعاً فيه، كان يحصل منه هذا المعني الواحد و ان كان اذا سبق واحد تعطّل الآخر فلم يمعمل شيئاً، لاكالحرارة التي لوطرئت على مادّة فيها رطوبة أثرت معنى آخر أو تعرّضت لذهن سبق اليه معنى رطوبة و معقولها لفعلت معنى آخر، فلوأنهّم فهموا معنى الواحد في هذا، لكفاهم ذلك ما أضلّهم.

والثالث: جهلهم بأنّ قولنا: انّ كذا من حيث هو كذا شيء آخر مبائن في الحدّ له، قول متناقض، كقول المسؤول الغالط اذا سئل: هل الانسان من حيث هوانسان واحد أم كثير؟ فقال ٢: واحد أوكثير. فانّ الانسان -من حيث هو انسان -انسان فقط، و ليس من حيث هو انسان شيئاً الّانسان، والوحدة والكثرة غير الانسان، و قد فرغنا أيضاً من تفهيم هذا.

والرابع: ظنهم أنّا اذا قلنا انّ الانسانية توجد دائمةً باقيةً، أنّ هذا القول هو قولنا انسانية واحدة أوكثيرة انسانية واحدة أوكثيرة بعني واحد، و لذلك لا يجب أن يحسبوا أنّهم اذا سلّموا لأنفسهم أنّ الانسانية باقية، فقد لزمهم أنّ الانسانية الواحدة بعينها باقية حتى يضعوا انسانيةً أزليةً.

الخامس: ظنهم أنّ أموراً مادّية أذاكانت معلولة يجب أن يكون عللها، أيّ أمور يمكن أن تفارق؛ فانّه ليس اذاكانت الأمور المادّية معلولة وكانت التعليات مفارقة يجب أن يكون عللها التعليات لامحالة، بل ربّماكنت جواهر أخرى ليست من المقولات التسع. ولم يتحققوا كنه التحقيق أنّ الهندسيات من التعليات لاتستغني حدودها عن الموادّ مطلقاً و أن استغنت عن نوع من الموادّ، و هذه أشياء يشبه أن تكنى في تحقيقها أصول سلفت»، انتهت عبارته بألفاظها.

«نحن نقول: قد دريت أنّ هؤلاء القوم انّما أوقعهم في القول بوجود الطبيعة المرسلة لابشرط شيء وجوداً منهازاً عن وجودات الأفراد ظنّهم أنّ الكلّي الطبيعي كجوهر ذات الانسان المرسل من حيث نفسه، اذ هو بحسب وجوده من حيث جوهر ذاته مجرّدة لامحالة

عن المادة الهيولانية و علائقها والطبيعة الجسمانية و عوارضها، فيجب أن يكون متمحض الاستناد الى العناية الأولى الالهية، فيكون بحسب نفس ذاته المرسلة من حيث هي موجوداً من دون مداخلة شيء من الموجودات الطبيعية، /PA95 فيجب أن يكون هو بوجوده الالممي منازاً عن الوجودات الطبيعي. و انّما سبب غلطهم هناك اغفالهم اهمال الفحص والتفتيش عن كون الوجود الالممي لنفس الحقيقة المرسلة بماهي هي غير مصادم لمقارنة الطبيعية على سبيل الاتفاق، من دون مداخلة ذلك في اعتبار الحقيقة. و اذا تحققت ذلك: فنقول الأمور الخمسة التي ذكرها الشريك ليس شيء منها من و اذا تحققت ذلك: فنقول الأمور الخمسة التي ذكرها الشريك ليس شيء منها من

أمّا الأوّل: فلأنّهم لم يجعلوا عدم اقتران لل جوهر الحقيقة المرسلة الموجودة بيء غيرها معتبراً في نفس جوهرها الموجود من حيث هو وجوداً الهياً، بل جعلوه لازماً على سبيل الاتفاق من جهة اقتضاء العناية الالهية وجود نفس الحقيقة المرسلة لابشرط شيء و تعض استنادها من حيث نفسها اليها، فالسلب البسيط أى اللا بشرطية هناك مقارن للسلب العدولي أى البشرط لائية على سبيل الاتفاق لاراجع اليها، كما في وجود المحقيقة المرسلة على المخالطة بوجود الفرد لا يصح أنّ اللابشرطية راجعة الى البشرط شيئية، بل النّا يصح أنّها مقارنة و مخالطة ايّاها على سبيل الاتفاق. فاذن قد بان ما أورده الشريك

انما له صلوح أن يورد في مقام افساد حجّتهم لا في مقام ابطال مذهبهم. و أمّا الثاني: فلأنّهم في محاولة أنّ يثبتوا للماهية المرسلة لابشرط شيء وجوداً في حدّ لابشرطيتها مبائناً لوجودات الأفراد بأسرها، فكيف يستقيم أن يقال: انهّم يجعلونها واحداً بعينه من الأفراد!؟

و أمَّا الثالث: فلمثل ذلك بعينه، فانَّهم في سبيل اثبات وجود للماهية من حيث

أسباب غلطهم أصلاً.

۲ \_ ب: اقران.

١ \_م: \_اهمال.

٣ ـكذا و في سائر الموارد.

نفسها لابشرط الوحدة والكثرة ولا بشرط شيء من الأشياء مطلقاً وراء نفس جوهرها، فكيف يقال، انّهم يجعلون الماهية من حيث هي هي الشيئاً آخر مبائناً لها في الحدّ!؟

و أمّا الرابع: فلأنّهم يجعلون الانسانية الموجودة الباقية عـلى شأنهـا أبـداً طـبيعةَ الانسانية المرسلة بماهي هي، لاانسانية واحدة بعينها، أو انسانيات كثيرة " بأعيانها.

و أمّا الخامس: فلأنّ أصحاب القول بالتعليات هم الفيثاغوريون لا الأفلاطونيون والسقراطيون. و أنّ افلاطون قد أبطل القول بالبُعد القارّ المجرد والامتداد السيّال المفارق، و أقام على ابطال ذلك حججاً واضحةً. ثمّ هؤلاء يسندون الأمور الحادثة الى العلل المفارقة، و يثبتون للهندسيات مبادي أيضاً من التعليات الموجودة في الأعيان بطبائعها المرسلة / PB95/ وجوداً آخر وراء ما لها من الوجود بوجود أفرادها.

و بالجملة: أنّ سبيل إيطال هذه الأقاويل ما نحن سلكناه بفضل الله سبحانه، لاغير؛ فليتثبّت»، انتهى ه.

ثمّ أقول: و قوله: «انّا نقول الأشياء كثيرة»، الى آخره، حاصله أنّ مراده في بيان بطلان المثل بذلك المعني و الاهتداء الى ما تفطّنوا به لعلموا أنّه قد أضلّ هؤلاء الأقوام، و ذلك بأن يقال انّ الوحدة في الأشياء امّا على أن لو وجد واحد منها في مادّة لوجد فيها الآخر و كان عينه، كما اذا وجدت شمعة منتقشة بنفش خاتم تشاركه فيه خواتيم عائدة، فانّه اذا ضرب عليها خاتم بعد أخرى لم تتغيّر نقشها الأوّل، كما اذا تخيّلنا عدّة أمور مشتركة في حالة وحدانية، فانّ الخيال الأوّل هوالخيال الثاني كما أنّ النقش / MB69/كذلك، و كلّية الصورة المنقوشة أو المتخيّلة أوّلاً نظراً الى النقوش والخيالات بمعنى المطابقة لا الاشتراك.

و في قوله: «لو توهمناه سابقا الى مادّة»، أي النفس الجرّدة التي ترتسم فيها الصورة

١ ـ ب: ـ هي.

۲ ـم: انسانية.

٣ - م: - كثيرة. ٩ - ش: البعد.

أى انتهى ما أفاده مصنف القبسات في المقام.

٣ ـ ب: ـ ثم.

الكلّية بما هي مرتسمة فيها، و هي قابلة كشمعة بعينها منقوشة بنفس خاتم بعينه. و أمّا على أن يكون كلّ واحد منها بحيث اذا حصل في الذهن بعينه لم يحصل الآخر كذلك بعينه و ان حصل أمر مشترك بينه و بينه كأشخاص انسانية مشتركة في معنى واحد هوالانسان، و ذلك اذا اخذت لابماهي مرتسمة فيها، فانّها كلّية بمعني الاشتراك حيث انّها قيست الى هو يات شخصية كلّ منها اذا حصل لا يكون هو الآخر.

و بعبارة أخرى: أنّ ما ينتقش الذهن بواحد منها غير ما ينتقش بالآخر و ان اشتركا في الطبيعة الكلّية المعقولة، و كلّيتها و اتّصافها بها بمعني الاشتراك لا المطابقة، لأنّ الأوّل: باعتبار أنّها معلومة؛ والثاني: باعتبار أنّها علم؛ والعلم والمعلوم متّحدان بالذات. فالصورة الانسانية الحاصلة في العقل من حيث انهّا علم لا يتّصف بالكلّية بمعنى المطابقة، فانّه الصورة العقلية الحاصلة من كلّ فرد، و من حيث انّها انسان متّصف بالكلّية بمعنى الاشتراك.

بل الحق أنّ الكلّية ليست الآ باعتبار الاشتراك كما يظهر من كلام الشيخ هيهنا، قال في كتاب النفس من الشفاء: «ولكن معنى ذلك أنّ السابق من هذه اذا أفادت للنفس صورة الانسانية فانّ الانسانية لاتفيد البتة شيئاً، بل يكون المنطبع منها في النفس واحداً هو عين الخيال الأوّل، ولا تأثير للخيال الثاني فيه، ولذا يقال: انّ زيداً و عمرواً لهما معنى واحد، فالمعقول في النفس من الانسان هو الذي كلّي و كلّيته لا لأجل أنّه في النفس، بل لأجل أنّه مقيس الى أعيان /PA96/كثيرة موجودة أو متوهّمة حكمها عنده حكم واحد»، انتهى.

و هو صريح في أنّ الكلّية اذا فسّرت يكون المفهوم متساوي النسبة الى أفـراده، لايعرض للشيء الّا في النفس.

۲ \_ م: \_ علم.

<sup>7</sup> \_م: \_الّا.

٦ ـ ش: واحد.

١ -م: + به.

٣ ـ كذا في النسخ.

٥ ـ ب: + منها،

فقد وضح و بان أنّ كلّية الطبيعة المرسلة بمعنى الاشتراك، لايصح أن تكون في الأعيان، حيث انها في الأعيان لو وجدت منازة عن الأفراد، \_كها ذهب اليه أفلاطن \_كانت شخصاً بعينه كصورة كلّية قائمة بنفس شخصيته بماهي قائمة بها، و ذلك كصورة و نقش بعينه بشمعة بعينها من خواتيم منقوشة بنقش واحد؛ فالكلّية بمعنى الاشتراك الذى هو مناطها، لاوجود لها الله في الذهن، على ما قال: «لكفاهم ذلك ما أضلّوا».

و بالجملة: أنّ الصورة الكلّية بما هي مرتسمة في النفس و علم لايكون حالها الآكال الطبيعة الكلّية الموجودة في الأعيان بوجودها الامتيازي الذي هو المثل الأفلاطونية التي هي شخص خارجي، لا اشتراك فيها حتى يكون كلّياً. و ذلك كنقش الصورة الكلّية القائمة بالنفس الشخصية بماهي مرتسمة فيها، على مانّبه عليه الشيخ هيهنا بقوله: «إلى مادّة هي بالحالة التي للأخرى»، أي النفس الجرّدة المرتسم فيها الصورة الكلّية بما هي الممال مرتسمة فيها، و حالها حينئذ حال شمعة هي مادّة لصورة نقش خاتم بعينه مشارك لسائر نقوش خواتيم متشاركة في ذلك النقش، بحيث اذا ضرب كلّ منها على تلك الشمعة المنقشة بالنقش الأوّل منها، فانّه نقش بعينه، لايتغير بضرب كلّ منها عليها تارة بعد أخرى، فلا يكون كليّاً كالنقش الخيالي، و هو الصورة الكلّية الطبيعية في الذهن بماهي مرتسمة فيه، لانّه شخص ذهني لاكلّي، فالأمر الكلّية الطبيعية في الذهن بماهي الامتيازي بمنزلته، اذا وجد في الأذهان بما هو مرتسم فيها، وان وجد فيه المطابقة، و لكن لم يوجد فيه الاشتراك و هو قياسه الى أمور كثيرة الذي "هو مناط كلّيته.

و ماظنّه العلّامة الخفري و غيره \_من وجود الكلّية بمعنى المطابقة ظنّاً منهم أنّ للكلّية معنيين، أحدهما: المطابقة؛ و ثانيهما: الاشتراك \_ فهو من بعض الظنّ، لانتفاء الكلّية عند بالاعتبار الأوّل، على ما صرّح به الشيخ في كتاب النفس من الشفاء على ما نقلنا [ه].

١ ـ م: الكلية.

اتّبع الحق فلا تتّبع الهوى! قال الشيخ في الهيات الشفاء: «انّها بالقياس الى النفس الجزئية التي انطبعت /PB96/ فيها الشخصية».

### [ ] قال: فكيف يستقيم ...

أقول: لعل نظر الشيخ في أنّ الطبيعة المرسلة اذا وجدت في الأعيان منازة يلزم أن يكون شخصاً، حيث انّ الشيء ما لم يتشخّص لم يوجد. و قد تقدّم منّا حاشية أوضحناه أنّ وجودها الامتيازي العقلي بما هو علم أمر شخصى خيالي، كنقش خاتم على شمعة بعينها، و أمر الكلّي الطبيعي بوجوده الامتيازي هو هذا، فتصح بحسبه المطابقة لا الاستراك، فيستقيم أن يقال الى آخره، و من هيهنا يصح ما أورده الشيخ في الثالث ردّاً على أفلاطن ضرورة أنّ الماهية بوجودها الامتيازي لو وجدت في الأعيان لكانت واحدة وكثيرة، فتكون من حيث هي واحدة كثيرة، و هو قول متناقض.

والسرّ في ذلك أن ليس للماهية في الأعيان مرتبة خارجية لاتكون لها في تلك المرتبة وحدة و كثرة، و ذلك بخلاف ما عليه أمرها اذا كانت موجودة في الذهن بوجودها الامتيازي، لأنها يصدق عليها أنها من حيث نفسها لا واحدة ولاكثيرة، لأنّ لها في الذهن مرتبة لا يكون من حيث كذا الاسياء غيره، كما لا يخف.

### [۱۷/۱۶۵] قال: بل الحاسّة

أقول: قد استمرّ ديدنه و عادته في اطلاق الحاسّة السادسة على القّوة العاقلة في غير موضع من كتابه أثولوجيا، أي معرفة الربوبية و هو لغة يونانية، و قد فسّرها بها تـلميذه

۲ ـ كذا.

١ ـ م: انطبقت منها،

فسرفوريوس الصوري، كما أنّ الأسطبكيا اسم كتاب أقليدس باليونانية. و معناه الأسطقسات و هي الأصول. و قد ذكر ذلك في كتاب ارشميدس في أشكال الكرات و الخروطات.

## [۲۲/۱۶۵] قال: في العقل ...

أقول: قال هذا العظيم في كتاب طونيقا : «انّ الحدّ هو القول الدالّ على ماهية الحدود، أي كمال وجوده الذاتي، و هو ما يحصل من جنسه القريب و فصله، فلايستبعد أن تكون علّة الشيء بالحقيقة ما يكون سبباً لظهورد.»

قال الرئيس في فنّ البرهان من الشفاء: «انّ لقائل أن يقول: انّ الحدّ يعرف جوهر الشيء و ذاته، فكيف تؤخذ فيه الأسباب الخارجة //MB70 عنه، ثمّ أجاب عنه بـ توله: «فالجواب عنه اغاً يؤخذ في هذا الشيء. لأنّ جوهره متعلّق بتلك الأسباب، و اضافته اليها ذاتية له في جوهره ان كان من الأسباب الخارجة عن الشيء ما هو كذلك. ولايمكن أن تعرف ما هذه حال جوهره الابذكر أسبابه، بل يجب أن تقول الحقّ و تعنه أنّ حدّ الشيء من جهة ماهيته يتم بأجزاء قوامه و ما ليس خارجاً عنه، و يتم من جهة انّ يته //PA97 بسائر العلل حتى تتصوّر ماهيته كما هو موجود، و يتحقّق بـذلك ما يـقوّم ماهيته في الوجود، فتم به وجوده. فيقع لتك الماهية حصول به»، انتهى.

و من هيهنا لاح سرّما ذكره بقوله: «أنّ ما هو» الى آخره؛ و ذلك لبساطة الأنوار المقدّسة، فما يذكر من الأجزاء يفرضها العقل، فيكون أجزاء لحدودها لالقوامها، فاذاً تحديدها بمائيتها معرفة أسبابها، وكذا معرفة لميّتها الغائية و شرافة بعضها و أجليته، مثل الصادر الأوّل حيث لايتقدّم عليه الآذات مُبدعه القيّوم حجل ذكره فهو الذي قد أيّسه و أخرجه من الليس المطلق، دون ما بعده من العقول في السلسلة الطولية، لسبق المـتوسّط

عليه و ان لم تكن المادة، فيكون ذلك أجمل مبدعاته و أوّل مجعولاته، لترتّبه على محوضة أمره و صرافة ابداعه.

و بالجملة اضافة الباري القيّوم اليه بخصوصه بالفاعلية و الغائية والمبدأية و المعادية و الى ما عداه، أعني مجموع عالم الأمر و جميع مراتب الأمريات و هويّات الابداعيات الشواهق و العوالى من العقول، بل النفوس بأسرها في وجودها و تماميتها و عودها و ذاتها و فعلها بماهى ملحوظة الاستناد في تلك الجهات و الاعتبارات الى بارئها الحقّ سبحانه، فيلحظ أنّ أفاعيل العقول الفعّالة و تأثيرات النفوس المدبّرة بأمر فعّاليته و صنع تدبيره.

ثم يعلم من ذلك لمية كون مثابة النفس القدسية الناطقة البشرية عند استتام مرتبة العقل المستفاد، واستكال نصاب التأله والتقدّس و مهاجرة اقليم الحسّ و مرافضة عالم الهيولى التي هي بالحقيقة القرية الظالم أهلها تنسلخ عن عوارض النفسية، و يستحقّ اسم العقل الناصع ، و تنخرط في سلك الملكوت الأعلى، و تكون في آخر السلسلة العودية مثابة العقل في أوّل السلسلة البدوية؛ فاذن كما كان العقل أولى المراتب في سلسلة البدو، و هذا أخيرة المراتب في سلسلة العود، فيتكّرر الملكوت الأعلى في دائرة الوجود في نظام الجملي أوّلاً و آخراً. فقد بان سرّ كلامه في أنّ مطلب ما فيه مطلب لم، على أوضح بيانٍ و أصرح تبيانٍ؛ والله هوالهادي.

[٢/١۶٧] قال: و ربّما يقال

أقول: القائل صاحب الاشراق في كتاب المطارحات.

[۱۸/۱۶۷] قال: لاعن بدایة ...

أقول: يتعلّق بقوله «متعاقب» إلى قوله: «في امتداد الزمان» بمعني عدم انتهاء تلك

٢ \_ اقتباس من كريمة النساء، ٧٥.

١ ـ م: لمحوضة.

۴ ـ م: + و.

٣ ـ الناصع: الخالص الصافي.

الأفراد ليس من جهة الأزل، /PB97 على ما عليه القائلون بالقدم، بل اثما يكون لاتناهيها من جانب الأبد. قال في كتابه الأفق المبين بهذه العبارة: «نحن اثما نقضي بانتهاء تمادي الزمان في جهة الماضي، لانسياق البرهان الى أنّه يستحيل أن يمتد المقدار الى نهاية بالفعل، أيّ نوع كان من أنواع المقادير»، انتهى.

و لا يخنى أنّه لايلزم // // // // // امن ذلك أن يكون له بدؤ زماني، على مانبّه عليه عليه على براه على ما تاب ثراه على ذلك الكتاب على ما قال: «ثمّ بعد أن يتصرّح أنّه يستحيل تمادي الزمان الى لانهاية بالفعل، لا يجب أن يحكم بلزوم وجود الآن بالفعل في المبدأ، فأنه ليس تناهي امتداد المقدار في مقداريته مساوق وجود والطرف له، فكثيراً امّا يكون المقدار متناهي المقدارية و لا يكون له طرف موجود بالفعل كمحيط الدائرة و محيط الكرة و كثيراً مّا ينتني المقدار عند حدّ، ولا يكون ذلك الحدّ نهاية له، كما ينتهي "سطح المثلّث عند كلّ نقطة من نُقط زواياه، و ليست هي طرف و نهاية له. و كثيراً مّا يكون الشيء حادث الوجود، و لتقرّره و وجوده مبدءاً لكونه بعد البطلان والعدم بالفعل، ولا يلزمه وجودان بالفعل في مبدأ حدوثه وجوده مبدءاً لكونه بعد البطلان والعدم بالفعل، ولا يلزمه وجودان بالفعل في مبدأ حدوثه كالحركات التوسطية. فاذن ليس يلزم من حدوث الزمان حدوثاً دهرياً، ولا من امتناع كالحركات التوسطية. فاذن ليس يلزم من حدوث الزمان حدوثاً دهرياً، ولا من امتناع عاديه بحسب مقداريته الى لانهاية بالفعل أن يوجد هناك بالفعل آن.

والحكماء الكرام السبعة المقتبسون نورَ الحكمة من مشكاة النبوة، و همم ثالس و انكساغورس وانكسيايس و أنباذقلس و فيثاغورس و سقراط و أفلاطن خاتم الحكماء الالهيين، و ان طابقونا على أنّ للزمان بل لجملة الجائزات بدواً في التقرّر والوجود لكن لم يتهيّأ فحصهم لتقنين القوانين و احصاف الأحكام و حسم معضلات الشبه و حلّ معقودات الأوهام.

۲ ـ م: كثير.

۴ ـ إحصاف: إحكام.

۱ ـ م: تكثير.

٣ ـ ب: ينتفي.

٥ ـ يمكن أن يقرأ في م: حمّ. أي ذوب.

#### [١٩/١٤٧] قال: من بعد عدمه المكمّم.

أقول: لاخفاء في أنّ المعتبر في الأزلية الزمانية للشيء مالايكون مسبوقاً بعدم زماني مع عدم عِرو الزمان عن وجوده، فما يقابله من الحادث الزماني انتفاء أحدهما، إمّا بأن يكون مسبوقاً بعدم زماني، أو بعدم وجوده مستمرّاً في جميع ذلك الزمان؛ فاذا فرض فرد أوّل لطبيعة كلّية مقارن لأوّل جزء من الزمان المسبوق بالعدم الغيرالمكمّم مع عدم استمراره في جميع الأزمنة يكون حادثاً زمانياً، فلو فرض قدم تلك الطبيعة زماناً لايلزم منه وجودها في زمان من دون شيء من أفرادها.

و ظاهر المصنّف \_طاب ثراه \_ اعتبار المسبوقية بالعدم المكمّم في الحادث الزماني، فلاتكون /PA98/طبيعة الكائنات الحادثة والهويات الزمانية قديمة زماناً، لكونها متّحدةً مع أفرادها المسبوق كلّ منها بعدم زماني؛ فلو وجدت تلك الطبيعة و هي متّصفة بالقدم الزماني، يلزم تحقّقها بدون شيء من أفرادها، فعنده \_ طاب ثراه \_ تكون طبائع الكائنات مثلها في الحدوث الدهري و الزماني جميعاً.

فان قلت: انّه ينافي ما سيذكره \_طاب ثراه \_بقوله: «ولا يلزم من ذلك حدوثها في الزمان بعد العدم الممتدّ الزماني»، الى آخره.

قال في الأفق المبين: «انّ الأزل على ضريين، أزل زماني، و أزل سرمدي.» ثمّ قال: «و أمّا الأزل الزماني فهو جملة المتادي من الزمان في جهة المضيّ الزماني بحيث لا يتقدّمه زمان أو شيء آخر زماني أو آني أصلاً. و بالجملة أزمنة متادية في جانب الماضي بحيث لا يكون في الوجود أو الوهم زمان يكون هو قبل تلك الأزمنة، و لا يكون أيضاً قبلها آن». انتهى.

فالزمان و حامله و حامل حامله، قديم زماني و حادث دهري، و ما سواه من الموجودات كطبائع الكائنات. والكائنات عنده \_طاب ثراه \_حادث زماني و ٢ دهري نظراً الى العدم الصرف البات الذي قد حكم عليه المتكلمون بأنّه زماني.

قال في ذلك الكتاب: «فاذ "قد أثبتنا تناهي مقدار الزمان في جهة البداية، فقد أبطلنا الأزلية الزمانية على المعني الفلسني المشهوري، فتحقّق أنّ الأزل الزماني انما هو مقدار من الزمان في جانب البداية، لايسبقه زمان أو شيء آخر غير الزمان سبقاً زمانياً»، انتهى.

والمتكلّفون قد حسبوا أنّ العدم السابق على وجوده عدم ممتدّ، فيستلزم أن يكون هناك زمان يسبقه، فيكون // 1898 حادثاً زمانياً، والمصنّف نسبهم الى التجشّم هيهنا، و في الأفق المبين الى «أولى القرائح السقيمة» على ما قال: «و أمّا الفرقة المتسمّية بالمتكلّمين، فاذاً أنهم يتوهّبون بين وجود الجاعل المبدع \_ تعالى ذكره \_ و بين حدوث العالم عدماً للعالم، مستمرّاً الى حين حدوثه، متادياً في جهة المبدأ لا الى أوّل أصلاً، فيضعون بحسب هذا الوهم أزمنة موهومة غيرمتناهية من جهة المبدأ. منبتّة التمادي الوهمي من جهة المنتهى عند حدوث العالم، و يعبر ون عن ذلك الامتداد الموهوم الغير المتناهي بالأزل، ولا يستصح ذلك الالمتداد الموهوم الغير المتناهي بالأزل، ولا يستصح ذلك الالقرائح السقيمة والغرائز العقيمة، ولا يكاد يذهب اليه الله مسياح الوهم المتوغل ذلك الالقرائح السقيمة والغرائز العقيمة، ولا يكاد يذهب اليه الله مسياح الوهم المتوغل

٣ ـ م: و.

۲ ـ م: ـ و.

۴ ـ م: أن منه.

۱ ـ ب: اتّی.

٥ ـ مسياح: من يسيح بالشرّ و النميمة و ينشرهما.

القبس الخامس

في ماهية الطبيعة الجسمانية وتيهاء الظلمة الهيولانية»، انتهى.

فقد بان أنّه ـطاب ثراه ـ نفي التقدّم الزماني عن العدم الصريح الدهري، و هذا لاينافي أن تكون طبائع الكائنات معها مستحفظ الوجود، مستبقاة التقرّر على الاستمرار المتعاقبة للوجود في جملة امتداد الزمان و ان كانت مسبوقة بجزء من الزمان الموجود الغير الموهوم، فتكون الطبائع و هوياتها جميعاً حادثة زمانية و دهرية معاً. و اختصاص كلّ فرد منها بزمان لاينافي عدم اختصاص طبيعة به. و أمّا الزمان و حامله و محلّ حامله فهو حادث دهري لاغير.

و أمّا حكمه بما وقع عنه بقوله: «بما لاغناء له في تصحيح قدم وجود الطبيعة في الدهر بتّةً» فهو حقّ، و أمّاكون تلك الطبيعة قديمةً زمانيةً فاغّا يستتبّ اذا لم يخل الزمان من أزله الى أبده عن شيء من أفرادها الحادثة على ما أومأنا اليه سابقاً من أنّ المعتبر في حدوثه عدم بقائه في جميع الأزمنة، سواء كان مسبوقاً بعدم زماني أو لم يكن، كما اذا و جد " فرد منه في أوّل جزء من الزمان؛ فليتدبّر!

ثم لاخفاء في جواز أن يقال من قبله \_طاب ثراه \_من اثبات كون // / / / المن للكلّي بعد زمان فيكون مسبوقاً بعدمه المكّم، و الكلّ اليضاً كذلك نظراً منه الى الأنواع المتوالدة و حدوثها. و أمّا الأنواع المتولّدة المستبقاة فانّه سيبطل قدمها من سبيل اثبات تناهي الزمان و تماديه الى أوّل، حيث انّ اثبات هذه الأنواع يدوم بدوام أفرادها الغير المتناهية المتعاقبة على ما زعمه القائلون بالقدم، ظنّاً منهم أنّها قديمة. و ذلك بخلاف ما عليه الأنواع المتولّدة، فانّها حادثة حدوثاً زمانياً لحدوث أفرادها مطلقاً كذلك، حيث انّ كلّ حادث منها مسبوق بالزمان، و هكذا فالطبيعة أيضاً كذلك.

۱ ـ يستتب: يستبين.

٢ ـ لم يخلو.

٤ \_ يمكن أن يقرأ في م: الكلِّي.

٦ \_ م: \_ اثبات.

٣ ـ الكلمة مهملة في «م».

٥ ـ ب: المتولدة.

ثم انّه ـطاب ثراه ـأشار الى حدوث الأنواع /PA99/المتوالدة على تقدير وجودها بالدهر و ان لم يكن بالزمان بقوله: «و بالجملة اذ لا استداد في الدهر، فلاتناهي الأفراد المتعاقبة»، الى آخره.

[١٥/١٤٩] قال: و لا وجود له.

أقول: أي وجوداً محصّلاً؛ أي قارّ الذات.

## [۲۰/۱۶۹] قال: هو أوّل وقت ...

أقول: فقد نني الأوّلية عن الوقت، و يتصوّر ذلك بوجهين:

أحدهما: جعل الأزل الزماني مقداراً غير متناه في الماضي من الزمان الذي لا بداية لوجوده كما لاتناهى لتمادي مقداره، و الأبد الزماني مقداراً منه في المستقبل لاينتهي تماديه الى حيث لايستمر اتصاله بعده. و الأزلية استمرار الشيء في الأزمنة الماضية بحيث لايكون له أوّل، أى دوام الوجود في الماضى. و الأبدية استمراره في الأزمنة بحيث لايقف عند حدّ، أى دوام الوجود في المستقبل. فحينئذ نبي الكون عن الكلي بوجوده و استمراره في جانب الماضي بوجود أفرادها الغير المتناهى فلايكون هنالك أوّل وقت لا يوجد شيء من أفراده، ثم يوجد حتى يكون الكلي كائناً؛ بل لا وقت الا يوجد فيه فرد منا منه.

و أمّا عدم فساده فمن جهة وجود أفراده في الزمان المستقبل الى لانهاية لايففية ٢، فلا زمانَ هو آخر لايكون فيه فرد منه ليفسد، و لاأوّل الايوجد فيه فرد مّا منه حتى يكون الكون على ما قال، وكان قبله وقت؛ وليس ولا واحد منها موجوداً فيه، و في الفساد ما يقابله الى آخر وقت ليس ولا واحد منها موجوداً فيه.

٢ ـ يمكن أن يقرأ في ش: تقتفيه.

١ ـ ش: ـ الغير.

٣ - م: يفسد الأوّل.

و ثانيهها: جعل الأزل مقداراً متناهٍ إلى العدم الصريح الدهري لازمان ولا آن يتصوّر فيه، فالزمان بأزله منته إلى ذلك العدم، ولا وقتَ قبل ذلك الزمان ولا آنَ، بل عدم صريح غير زماني، فالكلِّي لايكون حيث لايوجد في ذلك العدم وقت لايوجد شيء من أفراده فيه حتى يكون كائناً؛ بل لا يوجد في ذلك العدم الغير المكمّم، و هوالعدم الدهري شيء من أفراده. و معذلك فالكلِّي غير كائن. و ظاهر الشيخ هـو الوجـه الأوّل، و الأسـتاذ عـلى الأخير، على مانبّه عليه بقوله الشريف: «و نحن نقول» إلى آخره، و من هنالك قال الشيخ: «فبهذا الوجه من الناس من يقول» الى آخره، اشارة الى أرسطو و تابعيه الذاهبين، على ما نصّ بقوله: «و هم القوم الذين ١».

فان قلت: انّ الشيخ لمّا نسب اليهم أنّهم الناس، فيلزم عدم ارتضائه. بقولهم بالقدم، فيقول بالحدوث.

قلت: لايظهر ذلك منه؛ لجواز أن يكون عدم ارتضائه بمقالهم من حيث حكمهم الكلّى بكلّ كلّى /PB99/ بأنّه غير كائن ولا فاسد، بل من الكلّى ما أ يكون كائناً و فاسداً؛ و منه ما لا يكون كذلك، لأن " الكلّي مطلقاً غير كائن /MB72/و فاسد.

قال في طبيعيات كتابه الشفاء: «فيشبه أن يكون في العالم قيامات تتوالى في سنين لاتضبطها التواريخ، و ليس بمستنكر أن تفسد الحيوانات والنباتات و أجناسها، ثم يحدث بالتولُّد دون التوالد، و ذلك لأنَّه لابرهانَ على امتناع وجـود الأشـياء و حـدوثها بـعد انقراضها على سبيل التولُّد دون التوالد»، انتهى؛ و هو صريح في المدَّعيٰ.

[٥/١٧٠] قال: في الحدوث ...

أقول: أي المسبوق في الأعيان بعدم لا في زمان أو آن. فاذن لا يكون بحسبه امتداد

٢ ـ م: ـ من الكلّي ما.

١ \_ م: الدين. ۴ ـ م: انفراضها.

٣ ـ ش: لا أنَّ.

ولا لاامتداد، فالزمان من أزله منته اليه، فلا يكون قبله وقت لا يوجد شيء من أفراد الكلّي حتى يكون كائناً، بل لا يكون كائناً؛ اذ هذا النحو من السبق في وعاء الدهر والسرمد ليس يستوجب الزمان و الامتداد الذي يأباه طباع وعاء الدهر و السرمد، و يحتاج فهمه الى لطف قريحة.

و نعم ما قال الأستاذ في غير موضع من صحفه و زبره: «لكنّ القريحةَ ما لم تكن مُرضَعةً رضاع العلم من ثدى العرفان و مسقيةً لبانَ الحكمة من مسقاة البرهان لم تقو عَلى حمل اعباء هذه المسألة و ابقاء حقّ هذه الحقيقة».

### [٥/١٧٢] قال: حدوث كل واحدة.

أقول: لاخفاء في أنّ الحكم بالحدوث الزماني لكلّ فرد من أفراده مع أنّ أوّل فرد منها غيرمسبوق بزمان و آن مطلقاً و ان كان مسبوقاً بعدم صريح دهري، كالطبيعة الكيانية القديمة زماناً، انّا يستتب اذا اعتبر في القديم الزماني أمران:

أحدهما: عدم مسبوقيته بشيء من الآن والزمان.

و ثانيهها: استبقاء وجوده في جميع الأزمنة من أزلها إلى أبدها.

و قد انتغي الأمران جميعاً فيما عدا الفرد الأوّل، والأمر الأخير في الفرد الأوّل فلا يكون الآحادثاً زمانياً مع عدم مسبوقيته بشيء منهما ٢كما قلنا [ه].

و بالجملة أنّ المعتبر في القدم الزماني عدم عِروه عنه و ان تأخّر عن العدم الصرف الصريح الدهري، أو تقدّم عليه حيث يصدق عليه أنّه غير مسبوق بزمان و آن مطلقاً مع عدم عِروه "عن الزمان من ازله الى ساقته، والفردالأوّل من تلك الطبيعة لمّا لم يكن كذلك حكم بحدوثه الزماني أيضاً على مانبّه عليه بقوله: «حدوث كلّ واحدة من أشخاصها»

۱ ـ م: برضاع.

## بالزمان على ما ثبتّنا فؤادك عليه فيا سلف، فتذكّر!

### [۱۴/۱۷۲] قال: والانقسام في الدهر ... /PA100

أقول: و ذلك حيث انّه لازمانَ الله مع الحركة، فاذا فرضت الأفلاك ساكنةً أوّلاً فلازمانَ هنالك أصلاً، و يقع الامتداد في وعاء الدهر حيث يوجد العدم الدهرى أوّلاً، ثم يوجد الأفلاك في الدهر بلازمانٍ مطلقاً، حينئذٍ فيمتدّ الدهر البذلك العدم الصريح الدهري بوجود الأفلاك الساكنة أوّلاً حيث لازمانَ هنالك و هيهنا.

ثمّ لاخفاء في أنّ هذا انمّا يتمّ في الفلك الأقصى، و أمّا ماسواه من الأفلاك، فلم يتمّ هذا الوجه فيه؛ لجواز سكونها ولا امتدادَ في وعاء الدهر، حيث انّ ذلك زماني لوجود الحركة في الجرم الأقصى، فليتدبّر!

## [۱۷/۱۷۲] قال: ألم يستبن لك.

اقول: لمّا أثبت سابقاً حدوث طبائع الحركات والكيانيات و أشخاصها الكائنة بالدهر و حاملها من الأفلاك، فيثبت // MA73 هيهنا حدوث ماسواه من الابداعيات من سبيل تعلّق العناية بشخص نظام الوجود، المشتمل عليها جميعاً فلا يستنبّ أن يكون الشخص الجملى غيرَمتّسق النظام، و انفكاك أجزائه و أعضائه بعضها عن بعض بالحدوث والقدم؛ فتعيّن من ذلك حدوث الكلّ بعد العدم الصريح.

#### [۱۷/۱۷۳] قال: والكتاب المسطور ...

أقول: وكذلك الكتاب المكنون على ما في القرآن المجيد والفرقان الحميد على ما

قال عزّ من قائل: ﴿ وَ انَّه لَقُرآنٌ كَرِيمٌ فِي كِتَابٍ مَكْنُونٍ لاَيَمَسُهُ الا المُطَهَّرُونَ ﴾ أ، الضمير المنصوب امّا أن يكون عائداً الى «قرآن» فهو دليل على عدم جواز مسّه الا المطهّرون من الأحداث؛ و إمّا أن يكون عائداً الى «كتاب مكنون» فالمسّ محمول على الادراك. و «المطهّرون» هم المقدّسون عن التعلّق بالأجرام الكيانية والأبدان الهيولانية.

و بالجملة لايدركه الآالمقدّسون عن أرجاس الهيولي الظالم أهلها، و من هيهنا لاقطعَ في هذه الآية على اشتراط مس القرآن بالطهارة من الأحداث و ان كان الحقّ هو ذاك على ما بيّن في موضعه.

### [۶/۱۷۳] قال: عارضه ...

أقول: لعلّه ـطاب ثراه ـ أراد من كون تلك الشؤون و الاعتبارات عارضةً نه تعالى كونها كذلك لا على سبيل العرض، و ذلك مثل كون الواجب تعالى معلوله بمكن لذاته واجباً بغيره، وكون معلوله عاقلاً بذاته و ذات مبدئه، من دون لزوم قياء الكثرة الغير الاعتبارية بذاته تعالى الأحد الحق.

فان قلت: أنّه يصح أن يكون مراده -طاب ثراه - من الكثرة العارضة لذات المبدع هو الاضافات، على مانّبه عليه الشيخ في الهيات كتابه الشفاء بعد أن حقّق كيفية عدمه تعالى /١٩٤٥ و قدرته و ارادته و سائر صفاته الحقيقية: «و انَ شيئاً منها لايوجب أن تكون فيها تعالى كثرة، و انّما يتكثّر بها اضافات مترتّبة أو غير مترتّبة عرضت له تعلى اذا قيس الى ما هو خارج عنه تعالى»، انتهى. و هويدّل على عروضها لذاته تعالى على محاذات ما قاله الأستاذ من العروض، حيث أنّ الصفات الفعلية ترجع الى الاضافات القائمة بذاته تعالى و بالجملة أنّ الخالقية له تعالى بالنظر الى العقل الناني، والجرم الفلك الأقصى والنفس المتعلّقة به اضافات ثلاث قائمة بذاته تعالى، عارضة له.

قلت: انّها و ان كانت كذلك، لكّنها تكون له تعالى بعد خلقة الخلوقات فلايكون بحسبها صدور كثرة، بل يكون كذلك بحسب صدور الكثرة عنه.

و بالجملة أنّ الخالقية والرازقية و أمثالها من الاضافات الحقيقية التي يتحقّق بعد تحقق المرزوقين والمخلوقين صفات فعلية، لاصفات ذاتية له تعالى؛ فتكون هذه الصفات له تعالى بحسب المخلوقين والمرزوقين لاهما بحسبها.

فقد تعين ما قلناه من وصفه تعالى بالكثرة العارضة والشؤون الاعتبارية ليصح أن يكون بحسبها صدورالكثرة، لا أن يكون بحسب صدور الكثرة. لأنها تكون اضافات بحسب صدورها ، و قد فصّلناه في كتابنا حظيرة الأنس من أركان رياض القدس، فليرجع اليه من أراد الاطلاع /873/ عليه.

ثم ان من الجائز أن يكون مراد الشيخ من قوله: «اضافات» أموراً نسبيةً، فتكون هي أيضاً عارضة له تعالى اذا قيس الى ما هو خارج مبادي لصدور الكثرة عنه تعالى و بحسبها و هو على ما أوضحناه، فالأستاذ الحقق المعلم والرئيس حَتْنان "سيّان " في هذا المدّعى كما لا يخفى.

ثمّ لمّا كان هذا المقام من مداحض الأقدام، حيث استشكل الأمر على الرئيس في المعية بالمعلولية بين أمرين أو أمور. فأجاب عن ذلك بأنّ المعية بالمعلولية استناد الكثرة الى الواحد الحقّ من الكثرة المتعانقة المتصادفة. و انّما قلنا انّما أراد من تلك الكثرة العارضة لذات الحقّ تعالى اتصافها بها لا بالعرض من قبيل وصف الشيء بحال متعلّقه.

فان قلت: قال الشيخ في التعلمقات: «تعليق، هذه الموجودات اللازمة عن الأوّل كثيرة ولا يجب أن يكون عنه بتوسّط العقل كثيرة ولا يجب أن يكون عنه بتوسّط العقل الفعّال، /PA101/ و سبب الكثرة يكون كثرة، ولا كثرة في العقل الاّ التثليث المذكور فيه، و

٢ ـ ب: + لابحسبها صدورها.

**۴ \_ سیّا**ن: مثلان.

٣ ـ م: صنان. حتنان: متساويان.

هو امكانه بذاته و وجوبه بالأوّل، و أنّه يعقل الأوّل. فهذه هي علّة الكثرة و هـي عـلّة لامكان وجود الكثرة فيها، اذ لاكثرة هناك غير هذه اللوازم المذكورة»، انتهى.

و فيها وقع عنه بقوله: «فيجب أن يكون عنه بتوسّط العقل الفعّال»، و هوالعقل الأوّل، على ما في بعض النسخ «الأوّل»، بدل «الفعّال»؛ اشارة الى أنّ الكثرة في المعلول الأوّل علّة للكثرة أ، ولم يقل: انّ الكثرة في الواجب الحقّ كذلك.

قلت: ان صفات المعلول الأوّل بالذات من الامكان والوجوب بالغير و غيرهما يستدعى أن يكون الواجب بحيث يكون معلوله كذلك، فهو صفة أخرى له تعالى بالذات. فقد بان أن لافساد في عروض الكثرة بذاته تعالى بهذا المعنى لكونها شؤوناً و اعتبارات لاصفات ذاتية حقيقية، ثمّ انّ حيثية امكان المعلول موجبة لزيادة الانّية على ماهية ومستلزمة لها، فلاينافي ما قاله \_طاب ثراه \_ما قاله الرئيس من التثليث، فتدّبر!

## [١٢/١٧٣] قال: أعنى الحركة الأولى.

أقول: أي الحركة التي ترى لفي بادى النظر، سواء كانت منحلةً الى حركات أخرى و هي ثانية نظراً اليها أم لا؛ الثانى: كما الأمر في الفلك الأقصى و فلك البروج، والأوّل: \_أي ما ينحلّ الى حركات أفلاك أخرى جزئية \_و ذلك كما عليه أمر الأفلاك للكواكب السبعة السيّارة.

#### [١٤/١٧٣] قال: لاغير.

أقول: و ذلك حيث انّ تقدّمه عليه لو لم يكن بمجّرد الملاحظة، بل بحسب الأعيان للومة الامتداد في وعاء الدهر، لتعاقب الابداعيات المجرّدة في الأعيان بـلازمانٍ، لكـونها

١ ـ م: لكثرة.

ابداعيات.

## [٤/١٧٤] قال: والأصول الثمانية.

أفيد: الأصول الثمانية التي هي مبادي براهين حدوث العالم، و قد حققناها ـباذن الله سبحانه و فضله و رحمته ـ في هذا الكتاب.

أوّلها: معرفة أوعية الوجود، أى الزمان و الدهر والسرمد. و ثانيها: معرفة أنّ الوجود عين حقيقة الواجب بالذات و زائد على الماهيات الممكنة. و ثالثها: معرفة التقدّم بالذات بأنواعه الثلاثة و خواصّها // MA74. و رابعها: معرفة القبلية الانفكاكية بنوعَيْها السرمدى والزماني و أحكامهما أ. و خامسها: معرفة أنواع الحدوث الثلاثة و لوازمها، و سادسها: معرفة النسبة المتقدّرة والنسبة الأبدية، و تحقيق الفرق بينها. و سابعها: معرفة نحو وجود الطبائع المرسلة و تحقيق أمرها، و ثامنها: معرفة اتصال الحركة والزمان و ما // PB101 يتعلّق بذلك.

## [۱۰/۱۷۴] قال: وهم أرهاط امّة.

أقول: عطف على «نحن» أي نحن معشر حزب الحقّ و هم أرهاط أمّة الباطل كلّنا، سواء من سبيل الفتوى في هذه المسألة؛ أى في أنّ التقدّم من المبادي العرضية، لكون الكيانيات الزمانية و الهيولى والصورة من المبادي الذاتية لها ٢.

### [۲۱/۱۷۴] قال: من المياومات.

أفيد: المياومات هي رسائل جمّة و مراسلات معروفة راسلة بها يوماً فيوماً، و هو بفارس في حرب داراب، و لذلك سمّيت: «المياومات» قال في أساس البلاغة: «اللهمّ

۲ ـ ش: + سمع.

١ \_م: احكامها.

ارزقني قوت يوم بيوم، و ياومت الأجير مُياومة ١» ٢. قال في القاموس: «اليوم حينئذٍ ٣ أيّام. و أيّام اللّه نعمه. و ياوَمَهُ مياومة و يواماً: عامَله بالأيّام ٢».

### [٤/١٧٥] قال: العدم لابزمان ...

أقول: لاخفاء في أن تكون الكائنات الكونية تحتاج الى مادة و صورة و عدم، هو انقلاب الأوّلى و تبدهّا أو انتقالها من صورة الى صورة يكون بفساد الأوّلى و كون الثانية. و لمّا كان الكون والفساد اثنين، فتكون للعدم الذي بينها في نسبة الى الفاسدة و نسبة الى الكائنة، فالأوّلى: انتفاؤها، والثانية: كونها.

ثمّ انّ هذا العدم لمّا كان آنياً فيصدق عليه أنّه عدم لابزمان و لابمكان، لعدم كونه متحيّزاً، و ليس ذلك عدماً دهرياً، و لعلّ اللائح من قوله السابق «لامن موجودات» هوالعدم الصريح الدهري.

### [٨/١٧٥] قال: و هو التصوّر.

أقول: أي صيرورة الهيولي ذاتَ صورة، و مرجع ذلك الى انقلابالهيولي الى ما هو بالفعل.

### [۱۰/۱۷۵] قال: و هو معلول.

أقول: يشير بذلك الى الهيولى؛ لأنّها متحركة في الكيفيات الاستعدادية في الكيانيات، فتكون قابلةً لافاعلةً، ولا من شرائطها.

٢ ـ اساس البلاغة، ص ٧١٤.

٤ ـ قاموس اللغة، ص ١٥١٤.

۱ ـ ب: ملاومة.

٣ - م: ح.

القبس الخامس

#### [۱۴/۱۷۵] قال: و صفاته لاباثبات.

أقول: أي اثبات صفات زائدة على ذاته تعالى، بل الصفات عين ذاته الحقة من كلّ جهة، و من هيهنا وقع عن أصحاب العصمة \_صلوات الله عليهم\_أنّ عينية الصفات، ترجع الى نفيها أ.

### [۲۲/۱۷۵] قال: و مأوى الصور.

أقول: أى موطن الصور العلّية و مكمنها، و محل صورها في الكون من العاليات والسافلات؛ و يعبّر عنه تارة بالقلم و تارة بالعقل و تارة بالنور. و قوله «والحقّ به». أى بسبب ذلك الجوهر من الأرواح ما شاكل تلك الصور. و يحتمل أن يراد من الصور العقول المفارقة، وكون ذلك الجوهر الغير المحسوس مأوى لها كونه شرطاً لصدورها عن الباري تعالى. ثم أشار الى النفوس الفلكية /PA102/ بما وقع عنه بقوله «الأرواح» و هى مشاكلة لتلك الصور المفارقة من العقول الطاهرة من حيث الأبدية هذا الأخير أقرب معنى والأوّل لفظاً، فالأوّل أولى كما /MB74/ لا يخنى.

## [۴/۱۷۶] قال: انّما هو عنده العدم الصريح.

أقول: لعلّه مستفاد من قوله: «سبق الأزلية» الى آخره في وصفه تعالى بذلك، و أراد بالأزلية الزمانية؛ يعنى سبق وجوده الأزلية الزمانية، فيكون سابقاً على الزمان سبقاً لايتخلّل بينها عدم زماني، بل أنّا يتخلّل عدم صريح دهرى.

و أيضاً يمكن أن يقال: انّ مراده من ذلك وجوده الحّق سبق الأزلية، اي أبطل أزلية

١ - قارن: نهج البلاغه، خطبة ١، رقم ٣ - ٥: «أوّل الدين معرفته ... وكمال التصديق به تـوحيده، وكمال تـوحيده الاخلاص له، وكمال الاخلاص له نفى الصفات عنه، لشهادة كلّ صفة أنّها غير الموصوف، و شهادة كلّ موصوف أنّه غيرالصفة، فمن وصف الله سبحانه فقد قرنه ...».

ما عداه، فلذا استبدّ بعرش السرمدية، كما أنّ وجوده سبق العدم. أي أبطل وجوده البطلان والعدم، فقد سبقه.

## [٧/١٧٧] قال: ولكن أعمّ ...

أقول: أى العدم الصريح الذي هو أخصّ بهذه الاعتبارات، أعمّ مع قطع النظر عنها، حيث يشتمل العدم الصريح المستوعب لأفق الدهر بأسره، بأن لايكون كائنُ مّا مطلقاً، على ما عبّر عنه بقوله: «مبتلعاً لجوهر الذات»، الى آخره. أو غيرالمستوعب بأن يكون كائن بعده بعديةً غير زمانية ولا آنية، على ما عبّر عنه بقوله: «و عدماً صريحاً دهرياً» الى آخره.

## [٢١/١٧٧] قال: لأنّ بارتفاعه يكون الكائن لابوجوده.

أفيد: «من صريح التصريح بأنّ العدم الذي هوالمبدأ بالعرض للكون انّا هوالعدم الصريح لابزمان و لابمكان، كما هو مسلك مفيد الصناعة، فانّه الذي بارتفاعه و بطلانه يكون الكائن لاالعدم الزماني كما قد تعرّفت مراراً؛ لأنّ العدم في الزمان القبل لايبطل ولاير تفع أبداً، والعدم في زمان الوجود لم يكن واقعاً قطّ حتى يتصور ارتفاعه، فلاتكن من الغافلين ا»، انتهى.

ثم أقول أ: و لأنّ هذا العدم لوارتفع، ارتفع الكائن بما هو كائن متغيّر أو مستكمل، فلا يصحّ أن يكون كونه بارتفاعه على ما أشار اليه في الشفاء: «أنّ العدم شرط في أن يكون الشيء متغيّراً أو مستكملاً، فانّه لو لم يكن هناك عدم لاستحال أن يكون مستكملاً ومتغيّراً، بل كان الكمال حاصلاً داعًاً، فلذا يحتاج المتغيّر والمستكمل الى أن يكون قبله عدم حتى يتحقّق كونه متغيراً و مستكملاً، والعدم ليس يحتاج في أن يكون عدماً الى أن يحصل

١ - اقتباس من كريمة الأعراف، ٥٠٣: ﴿ وَ لَا تُكُنُّ مِنَ الْغَافِلِينَ ﴾.

٢ ـ ش: ـ ثم أقول.

تغير أو استكمال. فرفع العدم يوجب رفع المتغير والمستكمل من حيث انه متغير أو مستكمل، و رفع المتغير و المستكمل لايوجب رفع العدم؛ فالعدم من هذا الوجه أقدم، فهو مبدأ ان كان كل ما لابد من وجوده، أي /PB102 وجود كان ليوجد شيء آخر من غير انعكاس مبدأ، و ان كان ذلك لايكني في كون الشيء مبدءاً ولا لكون المبدأ كل مالابد من وجوده، بل لابد وجوده مع الأمر الذي هو مبدأ له، من غير تقدم أو تأخر؛ فليس العدم مبدءاً. ولا فائدة لنا في أن نناقش في التسمية»، انتهى.

و علم منه أنّ العدم الزماني من مبادي الحوادث والمتغيّرات من حيث انّها كذلك، و أنّ بارتفاعه ترتفع و تعدم لاتتكوّن و توجد، و ذلك بخلاف ما عليه أمر العدم الصريح الدهري، لأنّه بارتفاعه تكون الموجودات المتغيّرة.

فقد لاح أن هذا العدم يغاير ذلك العدم، كما قد بان أحدهما بما انقلنا عنه من الشفاء والآخر ما نقله من النجاة، الآأن يقال: ان المراد مما في النجاة من قوله: «لأن بار تفاعه يكون الكائن». ٢ أنّه يعدم استمراره، أي عدم استمرار العدم و انجذاذه ٢ /١٨٣٥ يكون الكائن، فلمتدرّ.

ثم ان في المنقول من النبحاة بقوله: «بل هو ارتفاع الذات الوجودية بالقوّة» عيث قيّدها بكونها بالقوّة؛ نوع اشعار بأنّ المراد منه العدم الزماني للكائن بمقارنته لامكانه الاستعدادي و القوّة الاستعدادية التي بحسبها يكون وجود الكائن بالقوّة، و ذلك بخلاف ما عليه أمر عدمه الصريح الدهري، على ما حققه الاستاذ المصنف قدّس سرّه سراه سابقاً، فتذكّر!

[٥/١٧٨] قال: بهوياتها الشخصية ...

أقول: ذلك بخلاف ما عليه أمر الأعراض حيث انّها قائمة الوجود بطبائعها المرسلة

٢ ـ النجاة، ص ١٩٦.

۱ ـ م: متا.

٤ \_ المصدر السابق

## أيضاً في موضوعاتها.

والحاصل: أنّ الحال الجوهري قيامه في المحلّ بهويّته الشخصية مع كونه بطبيعته المرسلة علّةً له، والحال العرضي يفتقر في كليهما اليه. و ينظر الى المقام الأوّل ما قاله المعلّم الثانى: «أنّ الهيولى تصوّرت فوجدت، و وجدت فتصوّرت.» حيث أشار الى مرتبتى الصورة الجوهرية الطبيعة الكلّية والهوية الشخصية بافتقار الهيولى الى الأولى، وافتقارها الى الميولى بالأخرى.

### [٥/١٧٨] قال: بل المراد بها الصورة.

أقول: اشارة الى العقل المفارق. فني كلامه هذا المجمع بين العقل المفارق و الطبيعة المرسلة للصورة جميعاً، و نظر الأستاذ هيهنا فيا وقع عن الشيخ هيهنا بقوله: «لأنها علّتها المعطية لها»، لا ما تقدّم.

#### [٢/١٧٩] قال: فيما لايعنيه.

**أقول: محمّ**دبن زكريا الرازي و يعقوب بن اسحق الكندي.

## [٣/١٧٩] قال: وقع فلتة 🗆

أقول: أي اشتغالها بتدبير الهيولى من غير روية. في النهاية /PA103/: «و منه حديث عمر أنّ بيعة أبى بكر كانت فلتة، وقي الله شرها. أراد بالفلتة: الفجأة أ»، انتهى كلامه و منه يظهر عدم ارتضاء عمر بذلك حيث لم يقع موقعه. و أمّا ما تصدّى له من التوجيه متصلاً بما نقلنا [ه] بقوله: «و مثل هذه البيعة جديرة بأن يكون مهيّجة للشرّ و الفتنة، فعصم

۲ ـ م: ـ لأنها.

١ ـ ش: - اشارة ... هذا.

۲ ـ م: بين.

۴ ـ النهاية، - ٣/٢٦.

الله من ذلك»، انتهى؛ فجدير به الاعراض عن هذا التوجيه.

#### [٢٠/١٧٩] قال: و جعل الظلمات والنور.

أقول: اقتباس عما ذكره في القرآن المجيد. و المراد من الجعل هوالانشاء و الا يجاد، فلا يتعدّى الى المفعولين. ثم انه قدس سره أشار الى أنّ المراد من الظلمات هو الأعدام الثلاثة الدهري والزماني و الذاتي، و أمّا النور فهو التقرّر؛ و من هيهنا أفرد هذا و جمع ذلك.

#### [٢/١٨٠] قال: الحياة الدنيا الغارة.

أقول: من «الغر» بمعنى الغفلة. في النهاية: «و منه الحديث: أنّه أغار على بنى المصطلق و هم غارّون، أي غافلون». ا

# [١٣/١٨٠] قال: من تلقاء عدم تحقّق علّته التامّة رأساً في الأزل ...

أقول: يشير بذلك إلى أنّ عدمه الطاري أزلي، بما تقريره و توضيحه على ما في سائر زبره و صحفه أنّ الزماني ربّما يختصّ بالتقرر في زمانٍ مّا أو آنٍ مّا ، فلا يوجد في سائر الأزمنة والآنات التي هي بعد ذلك الزمان أو الآن، و عدم وجوده فيا بعد زمان وجوده مستمرّ من الأزل إلى الأبد. و تقرّره في زمان تقرّره ضروري لا يرتفع عن ذلك الزمان حتى يكون فيه المتناقضان.

فاذاً العدم يختص وجود الحادث الزماني بزمان أوحدٌ، فيظنّ طروّ العدم عليه بعد ذلك، والفحص يكشف أنّ ذلك العدم في الأزل و الآباد، و أنّ الوجود في زمان الوجود لاير تفع عنه، و ليس له أن يهاجر من /MB75/أرض الوجود و يخرج من صُقع التقرّر أصلاً، بل هجيرة أن يسكن حظيرة الثبوت بجعل الجاعل، ولا يعزب عن حضرته، و أنّ انقطاع

١ ـ النهاية، ج ٣/٥٥٨.

الحصول في أُفق الزمان لعدم الفيضان عنه فيما بعد، لا لارتفاع ذلك الوجود الفائض.

و بالجملة: الحادث المنبتّ الوجود يتّصف بالوجود الذي له في قطعة بخصوصها من الزمان، و ذاته باطلة مرتفعة افي غير زمان وجوده بحسب نفس الأمر من الآزال الى الآباد، ولا يتصوّر عدم طارٍ على الذات المتقرّرة أصلاً، بل اختصاص لتقرر الذات ببعض من الأزمنة منته من الجانبين؛ /PB103/فاذن ليس لذاتٍ مّا عدم طارٍ، ولا ذات في العدم قبل أو بعد. فليفقه!

### [۱۶/۱۸۱] قال: لابرهانَ عليه.

أقول: يريد بذلك نني الاستدلال عليه تعالى من طريق اللّم عنه لامطلقاً على ما توهّمه غاغة الغافلين، يرشدك اليه ما قاله في الهيات الشفاء فيما يناسب هذا المدّعي تارة بقوله: «ولا علّه له، و تارة لا لم له، و تارة ولا برهان عليه، بل هوالبرهان على كلّ شيء؛ انما عليه الدلائل الواضحة»، انتهى.

و من الظاهر أنّ عليه دلائل واضحة، انيّات لالمّيات. قال في فنّ البرهان من الشفاء: «كني سقوطاً بقول من يقول: انّ مالا تعرف له علّة لايكون به يقين "، فانّه يـوجب أن لايكون له يقين بالبارى ـجلّ ذكره ـ اذ لاسببَ بوجوده، فليعرف بأنّه ضائع السعى أفي طلب العلم، اذ هو فاقد في للشيء الذي يطلب العلم له. و هواليقين بالبارى تعالى مجـده»، انتهى.

قال الفاضل الرازى في المحاكمات في بحث اثبات الذات و الصفات سؤالاً و جواباً على ما قال: «ان قيل: الاستدلال بالوجود على الواجب ليس استدلالاً بالعلّة على المعلول.

٢ ـ م، ش: المعنى.

٤ ـ م: صانع المسعى.

١ ـ م: باطلة من تفقّه.

۳ ـ يمكن أن يقرأ في «ش»: تعين.

٥ ـ ش: فاعل،

القبس الخامس

و الآلزم أن يكون الواجب لذاته معلولاً لغيره. قلنا: الاستدلال بالعلّة على المعلول هو الاستدلال من واجب الوجود على معلولاته؛ فأمّا في الطريقة المختارة يثبت اواجب الوجود أوّلاً، ثمّ يستدلّ به على سائر الموجودات، وأمّا هذا القوم فيثبتون سائر الموجودات ويستدلّون بها على وجود الواجب».

قال المعلّم الثاني: «لك أن تلحظ عالم الوجود المحض، و تعلم أنّه لابدٌ من وجود بالذات و كيف يقع عليه الوجود بالذات؟ فاذا اعتبرت عالم الخلق فأنت صاعد، و ان اعتبرت عالم الوجود المحض فأنت نازل، تعرف بالنزول أن ليس هذا ذاك، و تعرف بالصعود أنّ هذا هذا ﴿ سَنُرِيهِم آيَاتِنَا فِي الْآفَاقِ وَ فِي أَنفُسِهِمْ حَتّى يَتَبَيّنَ لَهُمْ أَنّهُ الحَقُّ أَولَمْ يَكُفِ بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيءٍ شَهِيدٌ ﴾ ٢»

# [١٤/١٨١] قال: فلا يعرف الا من ذاته.

أقول: بيان ذلك: أنّ العالم لمّا كان ناشئاً من صقع قدسه و سدّة مجده، فاذا استدلّ به عليه و عرف وجوده منه، فقد عرف من ذاته. و بالجملة أنّ الدلائل الواضحة على وجوده تعالى من ذاته، لأنّها رواشح " ذاته و " فيوضات جوده و عنايته؛ فكذا الحال فيا اذا استدلّ بحال مفهوم الوجود على أنّ بعضه واجب لذاته على ذات الواجب تعالى /١٩٨٥/ في نفسه الذي هو علّة كلّ شيء ٥، وكون طبيعة الوجود مشتملةً على فرد هوالواجب لذاته حال من أحوال تلك الطبيعة، و هو مقتضى /٨٨٦٥/ تلك الطبيعة، فالاستدلال بحال تلك الطبيعة على حال أخرى معلولة للحال الأول على أن يكون المسلك لميّاً.

فالمسلكان اللمّي والانيّ، والحّدان الأوسطان من ذاته فعرف ذاته عالى بهما، فهما

۲ \_ فصّلت، ۵۳.

۴ \_ م: \_ و.

١ ـ م: ثبت،

٣ ـ م: راسخ.

٥ ـ م: ـ شيء.

من ذاته، فقد عرف ذاته من ذاته، قال الصدوق في كتابه التوجيد في باب تفسير اسمه تعالى «المؤمن» بهذه العبارة: «و معنى ثانٍ الله تحقق حقق وحدانيته للم بآياته عند خلقه عند خلقه عرفهم عند خلقه حقيقته لما أبدى من علاماته و أبان من بيّناته و عجائب تدبيره و لطائف تقديره» .

۲ ـ م: تبيانه.

٤ ـ التوحيد، ٢٠٥:

### القبس السادس

#### [١١/١٨٣] قال: فاذا نال الحس تلك العوارض.

أقول: أوّلاً و بالذات بحسب الحقيقة بمعني أنّها متعلّق الحسّ و ان كان هنالك واسطة في الثبوت، و هي الضوء حيث انّه مبصر بالذات مطلقاً، بمعنى أنّه متعلّق الحسّ بالحقيقة من دون واسطة بخلاف ماعداه، لأنّه ا و ان كان محسوساً بالحقيقة لكن بواسطته.

و ظاهر بعضهم أنّ الأشكال والسطوح محسوسة بالعرض، بمعني أنّ الحسّ يتعلّق بما عداهما بالذات و بهما بالعرض، بمعنى أنّ هنالك واسطة في العروض، فاللون والضوء محسوسان بالحقيقة و ان كان الثانى واسطة ثبوتيةً للأوّل، و كلاهما واسطة في العروض لغيرهما، فتدبّر!

#### [۱۴/۱۸۳] قال: فالفارد منه ...

أقول: أي الجسم البسيط، حاصله أنّه يثبت اتصاله بالذات أوّلاً من شغله للحيّز و انبساطه في الجهات بالذات، ثم يتفرّع عليه بطلان تركّبه من أجزاء لاتتجزّى على عكس ما عليه الشيخ و غيره.

. ۱ ـ شي: ـ لأنّه. و تقریر ذلک: أنّه لولم یکن متصلاً بذاته لماکان شاغلاً للحیّز بالذات تالیاً المکان بالحقیقة، فقد بطل أن یکون مرکّباً مما لایتجزّی، حیث أن لیس بشيء منه شغل للحیّز، والمرکّب ممّا من شأنه ذلک لا یکون کذلک، و ذلک کها النور لایمکن ترکبّه من الظلهات والوجود من العدمات، فکذا الشاغل للحیّز بالذات و الخالی المکان بالحقیقة ممّالیس تألفّه ممّالیس کذلک، سیّا أنّ تماس الأجزاء الغیر المنقسمة ترجع الی تداخلها، فلایحصل بحسبها مقدار متّصل شاغل للحیّز، بل انّا المتحصّل من جملتها حجم یساوی حجم جهزء واحد.

### [١٩/١٨٣] قال: الَّا أنَّها متداخلة بالمقدار ...

أقول: على ما التزمه النظام بعد ما أورده عليه "العلّاف بمدّ القلم في القرطاس، المحال المنه على ما التزمه النظام بعد ما أورده عليه "العلّاف بمدّ المجزاء بيض، وليس المحال المعلم منه خطّ أسود من غير أن تكون في خلاله أجراء بيض، وليس كذلك اختلاط البيض بالتسوّد م، لأنّ الأجزاء المحسوسة بالقلم أقلّ من الأجزاء المطفورة، بل لانسبة لها اليها، ولما التجأ النظام الى التداخل، قال: انّ هذا ليس بأبعد من التفكّك الذي التزمتم حين حركة الرحى.

ثم لا يخنى أن الدليل الجدلي لا يلزم أن يكون جميع مقدّماته مسلّمةً عند الخصم الزاماً ايّاه، فيجوز كونه دليلاً الزامياً له من جهة قوله بالأجزاء الغيرالمتناهية، و أمّا الزام لاتناهى مساحة الجسم فمن جهة استحالة تداخل الجواهر المتحيّزه بعضها في بعض، و لعل نظر الشيخ في ذلك.

و بالجملة أنّ النظام لمّا جوّز ذلك الغير المتناهي في الجواهر المتحيّزة من أبعاض الجسم الواحد، ـو من البيّن عند العقل استحالة تداخلها لتحيّزها لذواتها ـ، فيلزم كـون الجسم الغير المتناهي مقداراً محصوراً بين حاصرين /MB76/. و أمّا لزوم تحـقّق الكــثير

٢ ـ ب: المالي.

۴ ـ م: سود.

٦ ـ م: ـ قوله بالأجزاء ... فمن جهة.

١ ـ ب : ماليا.

٣ ـ م: \_ عليه.

۵ ـ م: التبيض و التسود.

بلاواحد على ما عليه الأُستاذ المصنّف، فهو أيضاً الزاميّ للنظام، فالالزام الزاميّ بجميع مقدّماته.

### [٢٣/١٨٣] قال: ولا في الطرف المقابل ...

أقول: وهوالجزء الأخير الذى لاجزء بعده، فهو المقابل للمبدأ. والحاصل: أنّ الأطراف ليست من جنس ماهي أطراف له من الأجسام و أجزائها الغير المتناهية من الجواهر عدداً، فلاينافي انتهاؤها اليها عدم تناهي أجزائها عدداً. ألاترى أنّ الممكنات الذاهبة الى اللانهاية مستندة منتهية الى الواجب تعالى، و معذلك لاينافي لما تناهيها لعدم انتهائها الى جنس واحد من آحادها؟ و أمّا المقدار المتألّف منها فهو متناه مساحةً من حيث وجود تداخل بعض آحادها في بعض، فلايذهب مقداره المساحي الى نهاية، بل يكون متناهياً؛ و لمّا استحال التداخل بين أجزائها فيلزم لاتناهي مقداره المساحي على ما عليه الشيخ.

# [۶/۱۸۵] قال: أو انحصار مالايتناهي ...

أقول: قلت: الذي يوجب ذلك استحالة التداخل في الجواهر المتحيزة بالذوات على ما قلت ا؛ فحينئذ يلزم انحصار المقدار المساحي الذي لايتناهى لتركبه من أجزاء مقدارية غيرمتناهية بين حاصرين، و ان لم يكونا من جنس الأقدار الغير المتناهية، و مبنى قول الشيخ على استحالة التداخل لامطلقاً، فتدبّر!

[۱۲/۱۸۵] قال: ليس يقبل الآ انقسامات متناهية أقول: فيلزمه القول بوجود الجزء الذي لا يتجزّى.

١ ـ كدا. ب، ش: قلنا.

#### [١٢/١٨٥] قال: المتلق عليك

أقول: حيث أبطل وجود الجزء الذي لايتجزّى من اثبات /PA105/اتصال الجسم و انبساطه و امتداده الى الجهات الثلاث.

# [٢٠/١٨٧] قال: يمرّبهما في الوهم ...

أقول: يشير بذلك الى دفع ما يتوهم من أنّ القبلية و البعدية من مقولة الاضافة. و الزمان كمّ متصل، فكيف تكون الاضافة النسَ حقيقة الكمّ و المقولات متبائنة!؟

وجه الدفع: أنّ الزمان متصل واحد لاجزءَ له بالفعل أصلاً، فاذا حلّله الذهن الى أجزاء و أضاف كلّاً منها الى آخر وجد أنّ بعضها قبل و بعضها بعد، على أنّ مصداق حمل القبل والبعد نفس ذينك الجزئين لاشيء آخر يكون هو ما به القبلية أوالبعدية.

و أمّا مصداق حمل القبل والبعد على غير أجزاء الزمان فامّا هو مقارنة البعض تلك الأجزاء لاغير. فهذا ما يعنى بأنّ القبلية والبعدية لاتزيدان على حقيقة الزمان لاكون الاضافتين عين ذات الزمان، فانّ مرجع ذلك الى أنّ الحكم بالقبلية والبعدية ليس يحتاج الآالى تحليل الزمان الى الأجزاء و اضافة بعضها الى بعض، على مانبّه عليه هيهنا بقوله: «يمرّبها في الوهم» امتداد "، فعند ذلك يصير كلّ منها قبلاً و قبليةً أو بعداً و بعديةً باعتبارين.

و الجرور في قوله: «بحسبها» يعود الى القبلية و البعدية، و في قوله «بهما» الى القبل و البعد؛ و بالجملة القبلية و البعدية اللتان لاتجتمعان، و يتصوّر مرر أمر ممتدّ بهما، لابدّ من أن يكون بحسب الزمان، و انفصاله الوهمي إمّا في أجزاء الزمان فبحسب الزمان الذي هو نفس القبل والبعد؛ و إمّا في غيرها، فبحسب الزمان الحيط بالشيئين اللذين يقال لهما القبل و البعد. «و بعبارة أخرى أنّ تصوّر عدم الاستقرار الذي هو حقيقة الزمان، يستلزم تصوّر

١ ـ س: - الاضافة.

التقدّم والتأخّر للأجزاء المفروضة فيه، لعدم الاستقرار // ۱۸۸۸، بل هما جنان منه أو حدّان مفروضان فيه، فالسؤال بأنه لم اختصّ هذا لجزء أو هذا الحدّ بالتقدّم، و الآخر بالتأخّر، مع تشابه الجزئين أوالحدّين، و تساويها في الحقيقة؟ يرجع الى مثل أن يقال: لم اختصّ هذا الجزء من المقدار بهذا الحدّ، أو هذا الحدّ بهذا الموضع؟ فلعلّك لاترتاب في أنّ هذية الجزء لا تحصل بدون ذلك. فيصير حاصل هذا السؤال أنّه لم كان هذا هذا؟ فهذا معنى عروض التقدّم والتأخّر للزمان بالذات.

فأمّا ما له حقيقة غير عدم الاستقرار يقارنها ذلك فانّا يصحّ حمل المتقدّم /PB105 و المتأخّر عليه بتصوّر عروضها اله، فنحن اذا قلنا: اليوم وأمس، لم نحتج الى أن نقول: اليوم متأخّر عن أمس. لأنّ نفس مفهوميها يتضمّن معنى هذا التأخّر والتقدّم، و أمّا اذا قلنا: العدم والوجود مثلاً، فقد احتجنا الى لحاظه أن يقترن معنى التقدّم بأحدهما حتى يصير متقدّماً مثلاً.

# [٢١/١٨٧] قال: بحسب حال الأشياء في الأعيان.

أقول: فيوجد الزمان بمعنى القطع في الأعيان. و بالجملة أنّه مسلك قطعي يدلّ على وجود الزمان في الأعيان، لأنّ تقدّم بعض الأشياء و تأخّر بعض الأشياء بحسب الاعيان، و انفكاك أحدهما عن الآخر فيه بحسب الامتداد، والمراد من الزمان هو هذا.

ثمّ انّ تقدّم بعض الأشياء على بعض و تأخّره عن بعض ليس بما همو موجودان، لأنّها من هذه الجهة من الموجودات الثابتة، والثابتات الدهرية التي لايتطرّق اليها بما هي تعاقب ولا تلاحق ولاتغيّر ولاتجدّد، بل ذلك لهما بما هما متحرّك أو ساكن.

#### [٣/١٨٩] قال: الى اللاحق فلا غناءً ...

أقول: للتعقيب لا للتفريع؛ يعني لافائدة ولا افادة في تعاقب الأسباب و تلاحقها

۱ -ب: عروضها.

للهويات المتفاصلات بالوجود؛ يعني أنّ الأشخاص والهويات بما هي أشخاص و هويات في حدود أنفسها بما هي كذلك ليست بينها علاقة التقدّم و التأخّر، و كذلك الأمر في الوجود و العدم بما هما وجود و عدم، أو بماها مضافان الى أشخاص معيّنة. فاذن ليس بـدّ مـن أن يكون لها معروض بالذات.

والحاصل: أنّ الحادث بعد ما لم يكن له قبل قبلية يمتنع بها للقبل والبعد أن يكونا معاً في التقرّر، لاكقبلية الواحد على الاثنين و أمثالها من التي لاتمتنع ذلك، ففيه تجدّد بعديةٍ بعد قبلية باطلة، و ليست هي نفس العدم، فقد يكون العدم بعد، ولا ذات الفاعل، فقد يكون قبل و مع؛ و قس عليه الأمر السابق. و اليه أشار بقوله: «للهويات المتفاصلات بالوجود»؛ أي الأشخاص والهويات الممتازة بالوجود بما هي موجودات أو معدومات؛ يعني أنّه لا تسابق و لا تلاحق لها بقياس بعضها الى بعض بما هي موجودات أو معدومات و وجوب الانتهاء للسابق الى اللاحق. «فاذن انّما يتصحّح ا»، الى آخر ما ذكره، طاب ثراه.

# [١٤/١٨٩] قال: اتصال الصورة الجرمية و اتصال الزمان.

أقول: يعنى أنّ الزمان لمّاكان وجوده بديهياً /PA106/فطرياً و حقيقته غيرَ معلومة، فالاُستاذ المصنّف \_قدّس سرّه \_قد حكم بأنّ حقيقيته كمّية اتصالية غير قارّة، لامؤتلفة من آنات متشافعة، كما توهمه المتكلّفون، /MB77/و قس عليه أمر سائر المقادير القارّة من اثبات اتصالها بعد اثبات وجودها!

و بالجملة أنّ هذا الباب في اثبات اتصال المقادير مطلقاً، نظراً الى جواهر ذواتها، و اغمّا ذلك بعد اثبات وجودها، فتدبّر!

#### [ ۶۸۹۰] قال: و مفاده ليسيّة الذات.

أقول: يعني به أنّ ليسية الذات و بطلانها نـاشئة مـن سـلب ضرورتي التـقرّر و

اللاتقرّر، لا أنّ مرجعه اليها و معناه معناها و حقيقته حقيقتها حتى يرد عليه الايراد بأنّ المعلول غير علّته.

# [١١/١٩٤] قال: و أيضاً نفى الأجزاء ...

أقول: مبنى هذاالسبيل على المهاشاة مع الذين ينزعمون أنّ القنضايا البرهانية والمسائل الالهية موجبات ضرورية. والحق أن ليس المعتبر فيها ذلك لا الايجاب ولاالكلّ ولا الضروري، كها سنوضحه لك و نرتّله عليك ترتيلاً!

### [١٥/١٩٢] قال: فما وقع فيه خاتم المحصّلين ...

أقول: و 'كذا الفاضل الرازي قد تبعه في ذلك والشريف المحقّق أيضاً على ذلك، و لكنّه أورد عليه «أنّه ان أخذ عدم التركيب من الأجزاء التي لاتتجزّى من أعراض الجسم الطبيعى بمعني السلب لم يكن مختصّاً بالجسم، فلايكون من أعراضه الذاتية. و ان أخذ بمعني عدم الملكة لم يكن عارضاً له لاستحالة تركّبه من أجزاء لاتتجزّى عندهم، فلايكون ذلك من شأنه».

ثم قال: «فالصواب أن يقال: نني الجزء في قوّة قبول الانقسام الى غيرالنهاية و هو من الأعراض الذاتية للأجسام»، هذا كلامه.

قلت: ان ما قاله من الصواب فهو غير صواب، لانه ان أراد كونه من عوارض الجسم الطبيعي أو من عوارض أجزائه من الحيثية المعتبرة في موضوع هذه الصناعة فهو ممنوع، والسند ظاهر. و ان أراد كونَه من عوارضه أو من عوارض أجزائه لامن تلك الجهة فهو مسلم، لكنه لا يجدي نفعاً، لجواز أن يكون من مسائل الالهيات، لتركبه من المادة والصورة.

١ - اقتباس من كريمة الفرقان، ٣٢: «كَذَلِكَ لِلنَّبْتَ بِهِ فُؤادَكَ وَ رَتَّلْنَاهُ تَرتيلاً» و غيرها.

٢ ـ ش: ـ و،

والحاصل: أنّه لافرقَ بين عدم تركّبه من الأجزاء و قبوله للانقسام الى مالايتناهى، و بين تركّبه من الهيولى والصورة في كونها من العوارض الذاتية للجسم الطبيعي، لا من تلك الجهة التى بحسبها يكون موضوعاً للعلم الطبيعي. /١٥٥٩/ فما لهؤلاء الأصحاب أن حكوا بأنّ الأوّل من مسائل العلم الطبيعي دون الثاني. والقول بجواز كون الأوّل من الطبيعيات حيث يستدلّ عليه من جهة القوى والحركة والأفعال، كالتناهي واللاتناهي التي من عوارض الجسم الطبيعي.

قلت: من الجائز أن يكون الثاني أيضاً منها بهذه الحيثية، حتى ان اثبات النفوس المجردة الفلكية أو الانسانية تكون من الطبيعيات، اذا استدل عليها بالحركة والقوى والتناهي واللاتناهي التي هي من عوارض الجسم الطبيعي بماهي من عوارضه من مطالب الهليات المركبة، مثل اثبات النفوس بما هي محرّكة مدبرة للأبدان، و ذلك بخلاف ما عليه أمرها اذا أخذت بماهي موجودة، فانها حينئذ من الالهيات، حتى ان اثبات الواجب تعالى يكون تارة من الطبيعيات، اذا أخذ بما هو منتهى الحركات، و من الالهيات بما هو وجود واجب بالذات. و الى جملة ذلك أشار المصنّف / MA78/ الأستاذ بقوله: «ان اختلاف نحو البرهان يجعل المسألة من علمين».

فاذا تقرّر هذا فنقول أنّ ما تصدّى له الشريف المحقّق من الصواب بجعل نفي الجزء في قوّة قبول الانقسام الى غير النهاية الى آخره، ليصير بحسبه من الطبيعيات، فهو تكلّف غير محتاج اليه؛ بل لوصح هذا هنا لصحّ جعل جميع الالهيات من الطبيعيات، و هذا كما ترىٰ.

بل الحق أنّ نني الجزء و اثباته من الالهيات، لأنّها من الهليات البسيطة، هذا فقه المقام. فاندفع كلامه بما قرّرنا [ه] لا بما ظنّه بعض الأجلّاء بقوله: «انّ قبول الانقسام المعتبر في هذا المقام غير مختصّ بالأجسام، بل هو شامل للتعليميات "أيضاً، كالخطوط و السطوح

١ ـ ش: فقد.

٢ ـ ش: قبوله.

والمقادير، بل نني الجزء طبيعي. وكيف يصحّ أن يكون من مسائل العلوْم البرهانية و قدحقّق في موضعه أنّ مسائلها يحب أن تكون موجبةً كلّيةً ضروريةً»، انتهى.

قلت، انّه مردود من وجوه:

[ ١ ]: منها جواز أن يكون المراد من قبول القسمة هيهنا قبول القسمة الى الأجسام، و هو من أعراضه الذاتية.

[7]: و منها أنّه على تقدير أن يكون المراد منها قبوله القسمةَ الى الأجزاء، يجوز كونه من عوارضه الذاتية، و تناوله للتعليميات الاينافيه، حيث انّ التعليميات من عوارض الأجسام الطبيعية، فتكون عوارضها أيضاً من عوارضها.

قال الشيخ في البرهان ": «و لمّا كان المقدار المحدود من لوازم هذا الجسم الطبيعي و عوارضه الذاتية \_أعنى الطول والعرض والعمق المشار اليها \_و كان الشكل من /١٩٨٥/ لوازم المقدار، كان الشكل أيضاً من عوارض الجسم الطبيعي. و لمّا كان المهندس موضوعه المقدار، فموضوعه عارض من عوارض الطبيعي، والعوارض التي يبحث عنها هـو من عوارض هذه العارض، فمن هذه الجهة تصير الهندسة جزئية بوجهٍ مّا عندالعلم الطبيعي.» انتهى، و هو صريح في أنّ المقدار لمّا كان من عوارض الجسم الطبيعى و ألوازمه، فما يعرضه من العوارض يكون عرضاً ذاتياً له أيضاً، فوجوده أفي التعليميات الموجودة في الجسم الطبيعي لاينافي كونها مع ما يعرضها من الأوضاع والأشكال من عوارضه الذاتية.

والحاصل: أنّ كون قبول القسمة في التعليميات لاينافي كونَه من العوارض الذاتية للجسم الطبيعي أيضاً، لكونه معروضاً لمعروضه أيضاً. نعم انّه على تقدير كونه في غيره من التعليميات ينافي كونَه من الأعراض الأوّلية لا الأعراض الذاتية، حتى انّ تلك أخصّ من

٢ \_ م، ش: التعليمات.

١ ـ م، ش: للتعليمات.

۴ ـ م: + من.

٣ \_ أى كتاب البرهان من الشفاء.

٦ ـ كذا.

۵ ـ ش: ـ انتهى ... و.

٧ \_ م: التعليمات.

هذه، و نفيه لايستلزم ننيَ ما هو أعمّ منه، والمعتبر في محمولات مسائل العلوم هوالأخير.

قال الشيخ في البرهان: «اتما سميت هذه الأعراض أعراضاً ذاتيةً لموضوعات تلك المسائل، لأنها خاصة بذات الشيء، أو بحنس ذات الشيء، فلا تخلو عنها ذات الشيء أو جنس ذاته امّا على الاطلاق، مثل ما للمثلّث من كون زواياه الثلاث مساويةً للقائمتين، و امّا بحسب المقابلة اذا كان الموضوع لا يخلو عنه و عن مقابله بحسب المضادّة، أو بحسب العدم الذي يقابله خصوصاً، مثل الخطّ؛ فانه لا يخلو عن استقامة و انحناء، أو العدد عن زوجية أو فردية، والشيء عن موجبة و سالبة».

ثم قال: «و أمّا اذا كانت من الأمور اللاحقة للموضوع التي تقتضيها ذاته أو اختصت بجنسه /MB78 و لزمته مطلقاً أو على التقابل صارت أن يستحقّ أعراضاً ذاتيةً»، انتهى قوله.

و من الظاهر عن هذا أنّ العوارض الذاتية لابحسب أن تكون مساوية لما هو موضوع فيها في المسائل، بل ربّما يكون أعمّ منها، ولكن بشرط أن لا يتجاوز عمومها عن موضوع الصناعة، بل لابدّ أن يوجد فيه أو فها يوجد فيه.

و منها ما ذكره بقوله: «و قد حقّق في موضعه أنّ مسائلها ما يجب أن تكون موجبةً كلّيةً ضروريةً».

قلت: انّه غير صواب أيضاً، يظهر ذلك ممّا ذكره الشيخ في الاشارات بقوله: «اشارة الى القباسات والمطالب البرهانية، كها أنّ المطالب في العلوم قد تكون عن آضرورة الحكم و قد تكون عن امكان، و قد /١٩٤٦/ تكون عن وجود غير ضرورى مطلقاً ، كها علم من حال اتصالات الكواكب و انفصالاتها؛ و كلّ جنس تخصّه مقدّمات و نتيجة، فالمبرهن ينتج الضرورى من الضروري، و غيرالضروري من غير الضروري.» ثم صرّح بهذه

١ ـ ش: ـ أمّا.

العبارة: «ولاتلتفت الى من يقول: انّه لايستعمل المبرهن الّا الضروريات أوالممكنات الأكثرية دون غيرها، بل اذا أراد أنْ يستنتج صدقَ ممكنٍ أقلّي، يستعمل الممكن الأقلّي، و يستعمل في كلّ باب ما يليق به».

و انمًا قال ذلك من قال من محصّلي الأوّلين على وجه تنطرّق به الغفلة الى الآخرين، و ذلك حيث قالوا: «انّ المطلوب الضروري ما يستنتج في البرهان من الضروريات، و في غيرالبرهان قد يستنتج من غير الضروريات، ولم يرد به غير هذا؛ و أراد أنّ صدق مقدّمات البرهان في ضرورتها و امكانها و اطلاقها»، انتهى.

قلت: قد بان عن هذا مبالغة الشيخ في ذلك المدّعيٰ و عدم التفاته، لفت ما توّهمه بعض الأجلّاء، تباعاً لما ذهب اليه الآخرون من سبيل الغفلة و منهج النسيان عمّا عليه الحصّلون الأوّلون، و مع هذه التصريحات الجليلة و التنصيصات الجميله عن الشيخ الرئيس في ذلك الكتاب و غيره كالشفاء، غفل عنه بعض الأجلّاء، و كذلك حكمه في اعتبار الكلّية في المطالب البرهانية، و تفصيله في شرحنا على الهيات كتاب الشفاء.

# [1/197] قال: و هذا النحو من البيان مأخوذ من الطبيعيات.

أقول: حيث سلك في نفيه من الحركة، و هي المتعلّقة بالطبيعيات؛ لأنّ موضوعَها الجسم من جهة استعداده الحركة والسكون، و صيرورته حينئذ من مسائلها عسر جداً.

و بالجملة أنّ نني الجزء الذي لا يتجزّى اذا أخذ بما هو من أحوال الجسم من جهة استعداده الحركة والسكون يكون من الطبيعيات، ولكن المأخوذ حركة الأجزاء التي لا تتجزّى على تقدير وجودها و ملاقاة بعضها مع بعض، و نفوذه؛ و ليس هذا من أحوال الجسم بما هو مستعد للحركة والسكون.

و أمّا أخذ أجرام العالم التي هي في الطبيعيات موضوع كتاب السهاء والعالم «باعتبار

١ \_ م: \_ لايتجرّى.

القوى والأفعال؛ وفي الرياضيات موضوع علم الهيئة من حيث الأشكال والمقادير و الأوضاع، فيكون موضوعاً في أحد العلمين باعتبار، وفي الآخر باعتبار آخر؛ وكتاب الأوضاع، فيكون موضوعاً في أحد العلمين باعتبار، وفي الآخر باعتبار البحث عنها بانعكاس «الهالة وقوس قزح» من الطبيعيات. فانّه يدخل في المناظر باعتبار البحث عنها بانعكاس الشعاع البصري؛ وكقولنا في الطبّ: الجراحات المستديرة عسرة // / / / / الاستدارة له تعلّق بالهندسيات. // / / / / ولذا قد يقال في البرهان عليها هو قولنا لأنّ اندما لها أمّا هو بحركة اللحم الثابت من الوسط الى الطرف، وهذه الحركة في المستديرة من الأشكال أعسر "، لتشابه جهاتها المقتضى للانبات من جميع الجوانب ومقاومة الأجزاء بعضها مع بعض، بخلاف ما اذا كان ذا زاوية؛ اذ الحركة فيها أسهل لتعيّن جهة الحركة؛ وموضع الانبات مركباً من مقدّمات، بعضها هندسي، وبعضها طبّي "، كما يقال عليها برهان مقدّماته هندسية فقط، كقولنا؛ لأنّ الدائرة أوسع الأشكال. وكالطبّ و عليها برهان مقدّماته هندسية فقط، كقولنا؛ لأنّ الدائرة أوسع الأشكال. وكالطبّ و كالطبّ و كونها مبادى الأخلاق المشتركين في البحث عن الحواسّ "، لكن لا باعتبار واحد، بل باعتبارين؛ هما كونها مبادى الأخلاق المشتركين في البحث عن الحواسّ في الأفعال الطبيعية الحيوانية.

# [٢٢/١٩٣] قال: فشخصية الهوية الجسمية التعليمية ...

أقول: لاخفاء في أنّ ظاهر الشيخ في الشفاء عدم بقاء الجسمية التعليمية بهويتها الشخصية و عدم انحفاظها في صور تبدّل الأشكال. و ذلك حيث قال فيه: «انّ المساوى قد يقال لما هو مساوٍ له بالفعل، و المساواة بين قد يقال لما هو مساوٍ له بالفعل، و المساواة بين المكعّب والمستدير من الشمعة مثلاً أمّا هو من القسم الأوّل، و كلامنا في الثاني، فلاتدلّ وحدة مساحة الجسم في الحالتين على بقاء الجسم التعليمي».

٢ ـ الاندمال: العلاج. اندمل الحرحُ: تماثل و تواجع الى المرء.

۴ ـ م: جلي.

۱ ـ ب: کباب.

۳ ـ ش: \_ أعسر.

٥ ـ م: الخواض.

و من هيهنا يستتبّ الاستدلال على مغايرة الجسم التعليمي للصورة الجرمية الاتصالية بما تحريره: أنّ الجسم التعليمي لولم يكن عرضاً حالاً في الجسم كان من مقوماته، لكنّ التالي باطل، فكذا مقدّمه.

أمّا الملازمة؛ فلانحصار ما يشتمل عليه في المقومات و عوارضه؛ و أمّا بطلان التالي: فلأنّ جسماً معيّناً كالشمعة قد تتوارد عليه أجسام تعليمية ولا تتبدّل نفس ذاته، فلوكان من مقوّماته لماكان الأمر كذلك. و اغّا قلنا: انّ ذلك كذلك، اذ الشمعة اذاكانت مدوّرة كان لها جسم تعليمي محدود بحدّ معيّنة، ثمّ اذا جعلت مكعّبة فهي لا تنعدم، و ينعدم مقداره المعيّن الذي كان له أوّلاً، فلا يكون أحدهما هوالآخر ولا جزئه. ولكنّ الأمر على ما عليه الأستاذ المصنّف من بقائه بعينه في حال تبدّل الأشكال، فيرد عليه أنّ هذا اغّا يوجب ذلك لولم يكن التبدّل الآفي نها يات الجسم، و ليس كذلك؛ يرشدك الى ذلك كون مساحة الجسم واحدة في كلتا الحالتين هذا. و أمّا بيان مغايرة الجسم التعليمي للصورة الجسمية مع بقائه بها على ما نبّه عليه أستاذنا \_طاب ثراه \_بأن يقال: انّه مرتبة تعيّنها، فيكون لامحالة غيرها.

و قد استدل الشيخ عليه أيضاً في الهيات الشفاء بقوله: /PB108/ «فالجسمية الحقيقية صورة للانفصال القابل لما قلناه من فرض الأبعاد الثلاث، و هو غير المقدار و غير الجسمية التعليمية، فان الجسم من حيث له هذه الصورة، لايخالف جسماً آخر بأنّه أصغر أو أكبر ولايناسبه بأنّه مساوٍ أو معدود به أوعاد له أو مشارك أو مبائن، و انّما ذلك لأنّه من حيث هو مقدرو من حيث ان جزءاً منه يعدّه، و هذا الاعتبار غير اعتبار الجسمية التي ذكرها»، انتهى.

فقد بان أنّ للشيخ أن يستدلّ على مغائرته لها بهذين الوجهين جميعاً، و أمّا /MB79 استدلال المصنّف فبهذا الوجه لا الأوّل و ان كان له \_طاب ثراه\_مسالك أُخرى عديدة على مانبّه عليها، على أنّ هيهنا مسلكاً آخر او هو التخلخل و التكاثف الحقيقيان، اذهما يتبدّلان، يتعلّق كلّ واحد منهما بظواهر الجسم و بواطنه أيضاً، فليتبصّر!

# [٢١/١٩۴] قال: بل من تلقاء طبيعة أخرى.

أقول: أرادبها الصورة النوعية، و هي كمال أوّل للجرم الفلكي، و كمالاته الثانية هي الحركات و الأوضاع المستخرجة من القّوة الى الفعل.

# [٢٢/١٩۴] قال: والفرضية الكلّية فقط لا لأنّه مقدار.

أقول: استدلال على قوله: «فقط» أى لا يقبل الزمانَ والقسمةَ الافتراقيةَ «لالأنّه مقدار» الى آخره، بما حاصله: أنّه لمّا كان مقداراً للحركة القائمة بالجرم الأقصىٰ الصادرة عن نفسه الجرّدة عبادة لها، فلوصح أنّ يقبل القسمةَ الافتراقيةَ ليلزم أن تنقطع بحسبها الحركة وهي عبادة، فتتعطّل النفس الفلكية التي هي من الملائكة عن عبادتها.

#### [٩/١٩۴] قال: و فصله.

أقول: أي بما هو جسم طبيعي، أي غير تعليمي و ان كان بحسب خصوصية كونه فلكياً أو عنصرياً له صورة أخرى نوعية يكون بحسبها نوعاً مندرجاً تحت الجسم ". وليس المراد من الجسم الطبيعي ما يشمل على الطبيعة، بل ما يقابل التعليمي كما قلنا [د].

ثمّ انّ حكمه \_طاب ثراه \_ بأنّه فصله من حيث كونه الجوهر المـمتدّ المـتصل الذي بحسبه لايخالف جسم جسماً، و ذلك بخلاف ما عليه أمر الاتصال بالمعنى الآخر، كما سيذكره. والحاصل: أنّ الاتصال \_والقسمة الى الأبعاد \_المعتبر في حدّ الجسم مالا يمكن أن

١ ـ والظاهر، أنَّ السيِّد الداماد لم يتعرَّض لذكر هذا المسلك هيهنا.

۲ ـ م: ـ أى. ٣ ـ م: جسم.

ينالف به جسم جسماً و هو مطلق الاتصال والقسمة الى الأبعاد، و ذلك بخلاف ما عليه أمر الاتصال والقسمة اللذين لا يدخلان في حدّ الجسم و حقيقته، حيث انه اتصال معين و قسمة معينة محدودة يمكن بها /PA109/أن يخالف بعض الأجسام البعض الآخر، على ما صرّح به اللوكرى في ببان الحقّ بقوله: «و هذا المقدار هو كون الجسم بحيث يمكن أن يُسَ بكذا و كذا مرة أو مرّات، أو لا ينتهي المسح به أن توهم غير متناه، و هو مخالف لكون الجسم قابلاً لأن تفرض فيه الأبعاد، فان ذلك أمر لا يختلف فيه جسم جسماً، و أمّا أنه يسح بكذا و كذا مرة أو مرّات أو لا ينتهي مسحه البتة، فقد يختلف فيه جسم و جسم».

بيان ذلك على ما علم من الشفاء: «أنّ كلّ جسم و ان كان يجب أن يكون متناهياً الآ أنّ حدّه لا يقتضى أن يكون له هذا، فالتناهي انّما يلزمه بعد تقومه و تحصّله، و لذا جاز أن يعقل الجسم جسماً، و لا يعقل تناهيه مالم يتضح بالبرهان !؛ فالتناهي ليس بداخل في حدّ الجسم، و ليس حدّه الآما يمكن أن يفرض فيه بُعد، ثمّ بُعد آخر يقاطعه على قوائم، ثمّ ثالث يقاطع الأوّلين على قوائم.

و بالجملة: أنّ الأبعاد المعيّنة الممتنع أن يوجد الجسم بدونها له اعتباران: أحدهما: كونها بوجه يمكن أن يكون بعض من الأجسام أصغر من بعض، أو أكبر،

٢ ـ والكلمة ممسوحة في م.

١ ـ ب: البرهان.

أو مساوياً له، و هي من هذه الحيثية عرض جاز أن يتبدّل مع بقاء الأجسام التي هي فيها نوعاً أو شخصاً.

و ثانيهها: كونها بوجه لايخالف به بعض منها البعض الآخر، و هي من هذا الحيثية جوهر يتقوّم الجسم الطبيعي الآبه، فيكون فصلاً له باعتبار و صورة له باعتبار آخر». انتهى. و هو شرح لكلامه طاب ثراه.

والحاصل: أنّ الجوهر الممتدّ صورة للمادّة بوجه، و فصل بوجه؛ كما أنّ المادّة جنس بوجه و مادّة بوجه، والمركّب منهما جنس جوهري و ان كان نوعاً تحت الجوهر.

# [۱۱/۱۹۵] قال: بالذات جوهري و عرضى.

أقول: لاستحالة التداخل، لأنّ مبناها على صيرورة الحجمين والعظمين واحداً من دون زيادة حجمها على حجم واحد منها، أو صيرورة الجوهرين المستحيّزين جوهراً واحداً من دون زيادته على شيء منها. وقد أبطل الشيخ /١٩٤٥/ المكان بمعنى البُعد الجرّد في طبيعيات الشفاء من مسلك التداخل. وكون البُعد المجرّد غيرمادّي لايرفع استحالته، لأنّ مبناها على العظم والمقدار و الحجم.

قال في النجاة !: انّ امتناع تداخل بُعدى جسمين مادّيين أمر مشاهد لايمكن انكارد، فهو امّا لكونهها مادّيين، أو لكونهها بُعدين، أولكون المادّة ممـتنعةَ التـداخــل في المـقدار، أولكونهها معاً.

و الأوّل باطل؛ اذ من البيّن أنّ المادة ما لم يتحيّز ليس لها أن يوصف بالتداخل و مقابله؛ اذ لا معنى للتداخل الآكون الشيئين المتحيّزين بوجه، اذا أخذ من أحدهما شيء كان معه ما يساويه من الآخر معيةً وصفيةً لايمكن أن يشار الى أحدهما الآأن يشار الى

١ ـ قارن: النجاة، صص ٢٣٧ ــ ٢٣٨ بتقريب مضمونه.

الآخر، فيكون مقابل هذا أن تكون ذات هذا متميّزةً عن ذات الآخر مبائناً اله في الوضع؛ و هي اذا تحيّزت فامّا أن لايكون لها مقدار، أم لا.

فان كان الأوّل: كان تلاقي المادّتين ملزوم تداخلها، أو ليس لهما مقدار، ليمكن أن يقال انّ احديهما تلاقي الأخرى لابالتمام.

و ان كان الثاني: كان كلّ واحد ذامادّة، و قد تقدّم أنّهما ممتنعا التداخل.

و ان كان الثالث: لزم أن لايفارق المادّة. و هو باطل قطعاً. فتعيّن الثاني أو الرابع، و الكلّ يوجب أن يكون التداخل للبعدين؛ اذ قد عرفت أنّ الهيولي ليس فيها ممانعة، فالبُعدان \_ سواء كانا مادّيين أو مجرّدين أو مختلفين \_ امتنع تداخلها، و هوالمطلوب.

# [١٩/١٩٥] قال: بكلا الاعتبارين خارج عن حقيقة الجسم.

أقول: يشير بذلك الى ردّ سؤال ربّا يورد في هذا المقام من أنّ كما للأبعاد الثلاثة اعتبارين كذلك للسطح والخطّ اعتباران:

أحدهما: كونهما بوجه يمكن أن يفرض فيه شيء دون شيء.

و ثانيهها: كونهما بوجه يمكن أن يكون بعض منها مخالفاً للبعض الآخر أو مساوياً له.

و قد حقّق أنّ الأبعاد الثلاثة بأحد الاعتبارين جوهر و بالآخر عرض، فَلِم لا يجوز أن يكون الأمر فيهما أيضاً كذلك، وكان في نفس الأمر خطّ و سطح جوهريان و عرضيان / MB80/ أيضاً؟

وجه الردّ أنّ هذا اتّما يصح لولم يكن السطح و الخطّ بكلا الاعتبارين عرضاً، وليس كذلك.

و توضيح ذلك بما في الشفاء بقوله: «والسطح أيضاً له صورة غير الكمّية التي هي فيه أنه بوجه يصحّ أن يفرض فيه بُعدان؛ لأنّه نهاية شيء يصحّ أن

يفرض فيه الأبعاد الثلاثة، فلذا هذه الصورة لاتخرجه عن العرضية، و أمّا كمّيته فـبنظر ا كمّية الجسم، و هي كمّية ثابتة لاتتبدّل، لاككمّية الجسم الجائز عليها التبدّل».

ثمّ قال: «و ليس اذا كان للسطح صورة يلزمها و تقوّمها الكيّة بحسب أن يكون السطح جوهراً، اذ ما قلنا: انّ كلّ صورة لنوع من الأنواع /٩٨١٥/ يـلزمه عـرض فـهو جوهر، بل ذلك في صورة الجسم وحده، فتكون الجسمية التي هي من باب الكيّة تلزمه الجسمية التي هي الصورة».

فان قلت: لوتم هذا لجاز أن يكون شيء واحد عرضاً و جوهراً ولايجوز ذلك.

قلت: هذا انما يوجب ذلك لولزم من قولنا هذا، أن يكون ذات هدنين الأمرين واحدة، وليس يلزم من قولنا هذا ذاك، اذ مرادنا أنّ المقدار بأحدالاعتبارين كمّية الجسم، و بالاعتبار الآخر فصل منطق دال على صورة الجسم و ماهيته و حقيقته، و اذ من الجائز أن يعبّر عن الفصل الحقيق بأقرب صفاته و عوارضه، و أطلق عليه اسمه، قال الأستاذ سابقاً: «و فصله».

# [١٨/١٩٧] قال: بالحمل الأوّلي ٢ الذاتي.

أقول: يعنى بذلك أنّ المحمول هو بعينه نفس الموضوع بعد أن يملحظ التغاير الاعتباري؛ أي هو بعينه عنوان حقيقة لا أن يقتصر على مجرّد الاتّحاد في الوجود.

و بالجملة أنّ هذا التغاير الاعتباري ليس الاعتبار المأخوذ فيه هو اعتبار الادراك بأحد بمعل تكرّر الادراك حيثيةً تقييديةً يتكرّر بحسبها المدرك، فيحكم بأنّ المدرك بأحد الادراكين هو نفس المدرك بالادراك الآخر، و لا يلحظ تعدّد الله من تلك الجهة، و هذا هوالذي يقال: أنّه ضرب متصوّر من حمل الشيء على نفسه، و لكنّه هدر غير مفيد"، بل

١ - م: كمية فينظر. ب: فينظر. ٢ - ب: الأوّل.

٣ ـ ش: مقيد.

التغاير هنالك باعتبار العنوانية، والذي عنوانية فيؤخذ الشيء من حيث انّه عنوان لنفسه و ذو عنوان لنفسه.

و من الناس من لم يستطع الى الفرق بين الحمل الأوّلي و بين حمل الشيء على نفسه سبيلاً، فقد وقع في مخمصة اشتباه الأوّل بالأخير؛ ولا يخنى الفرق بينها لدى الناقد الخبير. و النالم يسمّى ذلك، الحمل الأوّلي الذاتي لكونه الأوّلى الصدق، أو الأوّلى الكذب بحسب نفس مفهومَى حاشيتى الحمل بما هو حمل.

و بالجملة: اذا اعتبر ذلك بين المفهومات المتغائرة في جليل النظر، ربّما احتيج لتعيين الايجاب أوالسلب الى تدقيقه، كما يقال: الوجود هو الماهية أو ليس، والوجود هو الوحدة أو ليس، و يحتاج في الأذعان الى البرهان، هذا ما عليه الأستاذ.

والذي يلوح من البرهان هو ما لا يكون المحمول بالنظر الى الموضوع واسطةً في الثبوت، لا أعمّ ولا اخصّ، بل الواسطة فيه ذاته لذاته و ان لم يكن المحمول نفس جوهر الموضوع، ولا يكون هنالك مجرّد الاختلاف بالعنوانية و ذى العنوانية، بل ما يكون مثل ممل الأعراض الذاتي على معروضاتها، الكافي فيه وجود موضوعاتها من دون أن يكون هنالك واسطة مطلقاً، لاعام ولا خاص ولا مساوٍ، فيكون العرض الأوّلي الذاتي /١٨٨٨ المحمر من العرض الذاتي.

ثمّ لا خفاءَ فى جواز أن يقال: انّ ما عليه الاُستاذ ـطاب ثراه ـ في تحقيق الحـمل الأوّلي الذاتى شيء، والذى في البرهان من الشفاء من العرض الأوّلى الذاتي شيء؛ وليس ولا شيء منهما هوالآخر، فليتدبّر!

[١٩/١٩٧] قال: ينبوع التشخّص ...

أقول: فيكون الوجود و التشخّص حكايةً عن أمر واحد يعبّر عنه بها تشخّص ، و

٢ \_ م: الأذهان.

١ ـ ش: لتعين.

۴ ـ ب: ـ تشخّص،

٣ ـ م: ـ الذاتي ثم لاخفاء ... العرضي.

لمّا كانا مفهومين متغائرين \_لكن حقيقتها أمر واحد و لتغائر مفهوميها \_لم يصحّ أن يكون أحدهما محمولاً على الآخر حملاً أوّلياً ذاتياً، حيث انّ المعتبر فيه كون مفهوم واحد له اعتباران، أحدهما: أخذه عنواناً لنفسه. و ثانيهها: نفسه بما هو ذوعنوان. كقولنا: هو البطل المحامى.

قال الشيخ عبدالقاهر الجرجاني في كتاب دلائل الاعجاز في بحث تعريف المعرّف باللام: «و قديراد به معنى آخر دقيق يكون المتأمّل عنده، كما يقال يعرّف و ينكّر، كقولك: «هوالبطل المحامى»، فانّك لاتريد به عهداً و لاحصر جنس ولاظهور اتّصاف، بل تريد أن تقول لصاحبك: هل سمعت بالبطل المحامي؟ و هل تصوّرت حقيقته ما هي ؟؟ فان كنت أحطت بكنهه خُبراً فعليك بفلان، و اشدد به عيدك فهو ضالّتك، و عنده بغيتك و طريقته طريقة قولك: هل سمعت بالأسد؟ و هل تعرف ما هو؟ فان كنت تعرفه فنريد هو هو بعينه لاحقيقة له ورائه»، انتهى.

ثم لايخني أنّ المعتبر في المحمول بالحمل الذاتي أن لايكون مفهومه مغائراً المفهوم المؤوم المؤوم المؤوم المؤوم المؤوم المؤوم المؤوم بأن يكون هو هو، و انّما الاختلاف بالعنوانية و ذى العنوانية و نحوالوجود والشخص لما كانا متغائرين مفهوماً و ان كانا حكايةً عن حقيقة واحدة، قد نني عنه الحمل الأوّلي الذاتي ولم ينف عنه العينية، بل حكم بأنّهما ينبعان عن ينبوع واحد من جهة واحدة.

# [٢١/١٩٧] قال: من تلقاء اقتضاء جوهر الماهية.

أقول: و ذلك كما في العقول المفارقة والأجرام الفلكية، حيث انّ كلاً من الماهيات النوعية التي لكلّ منهما يقتضي لوازم و عوارض ولواحق قائمة به يقلّل اشتراكه، فيصلح

١ ـ م: الأ. ب: ان.

٢ ـ ب: حقيقتها.

٣ ـ كذا. ٢

٥ ـ ش: ـ كلاً.

بحسبها أن يستند اليه تعالى و يتشخّص ذاته. و قوله: «أو بحسب استعداد المادّة» اشارة الى الكائنات الفاسدة من الهويات الشخصية، ثم فصّله بقوله: «فان كان من الأنوار المفارقة»، بمعنى العقول المقدّسة.

### [٢/١٩٩] قال: فهو مطابق انتزاع الوجود منه.

أقول: أى الوجود الحق مطابق انتزاع الوجود من كلّ موجود، فيكون كلّ موجود و متشخّص غيره تعالى، منتزعاً عنه الوجود والتشخّص و نحوه. و أمّا الوجود الحقّ القائم بذاته والتشخّص القائم بالذات /PA111/ تعالى مجده فهو مطابق وجود ما عداه و تشخّص ماسواه، فيكون حجل مجده هوالوجود الحقيقي والتشخّص الحقيقي لماعداه؛ لأنه مابه موجوديته و متشخصّيته.

قال الشيخ في الرسالة النبروزية بهذه العبارة: «موجد الوجود او هو مبدع المبدعات و منشيء الكلّ، و هو ذات لا يمكن أن يكون متكثراً أو متغيراً أو متحيراً أو متقوّماً بسبب في ذاته أومبائن لذاته، ولا يمكن أن يكون وجود في مرتبة وجوده فضلاً عن أن يكون فوقه، و لاوجود غيره ليس هوالمفيد ايّاه». و قوله الإفضلاً عن أن يكون مستفيداً عن وجود غيره وجوده، بل هو // MB81/ ذات الوجود المحض والحقّ المحض والجود المحض والعلم المحض والقدرة المحضة والحياة المحضة من غير أن يدل لكل الكل واحد من هذه الألفاظ على معنى مفرد على حدة، بل المفهوم منها و من الكل عندالحكاء معنى واحد و ذات واحدة» التسميدة والمحدة والمحدة والمحدة والمحدة والمحدة والمحدة والمحدة والمحدة و ذات واحدة و التسميدة والمحدة والمحدة والمحدة و ذات واحدة و ذات و دات و المحدة و ذات واحدة و ذات واحدة و ذات واحدة و ذات و المحدة و ذات واحدة و ذات واحدة و ذات واحدة و ذات واحدة و ذات و المحدة و خاصور و المحدة و خاصور و

قلت: يظهر منه أنّه تعالى كما هو مطابق الوجود والتشخّص لماعداه، كذلك مطابق

۲ ـ ب: قوامه.

۴ ـ بكلّ.

۲ ـ المصدر: معنى و ذات واحد.

١ ـ في المصدر: واجب الوجود.

٣ ـ المصدر: \_ ذات.

۵ ـ المصدر: ـ و من الكلّ.

٧ ـ راجع، تسع رسائل، الرسالة النيروزية، ص ٩٢.

العلم والقدرة والارادة والحياة.

و بالجملة كلّ ما هو وجود وكمال وجود فيما عداه و انكان هو ممّا ينتزع عنه، و لكنّه غير منشأ و مطابق لهذه الامور، فالحياة الحقيقية والعلم الحقيقي والقدرة الحقيقية والارادة الحقيقية لماعداه هوالله تعالى و انكان ممّا ينتزع عنه هذه الصفات الكمالية والسمات القدسية، هنالك الولاية لله الحقّ.

#### [١۶/١٩٩] قال: لاوحدة مقدارية.

أقول: لتبدّل المقادير عليها؛ حيث انّها تتحرّك في الكـمّ، فـلاوحدة مـقداريـة شخصية لها.

ثمّ انّ الصورة الجسمية لمّا كانت متّصلةً واحدةً فلايكون شيء من العناصر جزءاً لها، و ان كان جزء من الشجرة فتكون الصورة متصلةً. و ذلك بخلاف ما عليه أمرها اذا كانت مركّبةً من العناصر، حيث انّه ينافي اتصالهًا، كها لا يخنى.

و قوله: «فليتحرز لمن أخذ ما بالعرض مكان ما بالذات»؛ أى أخذالصورة الجرمية التي تركّبها من النار و الهواء بالعرض مكان ما بالذات، أى الشجرة التي تركّبها منها بالذات؛ و لمّا حكم باتصال الصورة الجرمية و عدم تركبّها مما ينافي اتصالها قال: «فهذا أيضاً أصل»، إلى آخره.

# [١۶/١٩٩] قال: لا مِن جرمية واحدة.

أقول: يظهر من هذا الكلام أنّ الفائض على البسائط التي قد تركّبت منها المركّبات صورة جسمية متصلة قائمة بتلك البسائط، و من هيهنا لايلزم قيام الصورتين النوعيتين

١ ـ السمات: العلامات.

٢ ـ م: فليحترز.

٣ ـ يمكن أن يقرأ في «ش»: فظهر.

بأمر واحد.

قال الشيخ في كتاب السهاء والعالم من الشفاء: «انّ المادّة الواحدة البسيطة لا يمكن [أن] تتنوّع بصورتين نسوعيتين، اذ تسقوّمها بأحدهما يسوجب أن لاتستقوّم بالأخرى، والمفروض خلافه. /١٩٤١/ و تقوّمها بهها معاً ملزوم أن تكون الصورة مجموعها، لاكسلّ واحد منهها، و هو أيضاً خلاف المفروض»، انتهى.

قلت: يجوز قيام الصورة التركيبية النوعية بحامل الكيفية المزاجية، فيكون كلّ من العناصر البسيطة جزء من مجموع العناصر، والجموع حامل للمزاج التركيبي، فتحمل الصورة النوعية التركيبية، وأنّ كلّا من تلك البسائط يتصوّر بصورته المختصّة به النوعية، فلايلزم شيء من الفسادين؛ لاصيرورة الصورتين صورة واحدة ولا عدم تقوّم المادة الواحدة بالصورة الأخرى ولو بالعرض.

ثمّ انّ السيّد السند هرباً اعن تقوّم المادّة بالصورتين، ذهب \_بعد التزام بقاء صور العناصر فيها \_ الى أنّ لها حينئذٍ صوراً معزولةً عن العمل، فلايكون النار مثلاً ناراً؛ اذ من عمله عمل الصورة في المادّة أن تجعلها نوعاً والمفروض أن ليس لها عمل فيها، فهى حينئذٍ على وجه لو زال لم لا يمنعها عن العمل، عملت في مادّتها و عبرتها نوعاً، و لهذا عبر عنها الحكيم بالقوّة و قال: انّ القوّة باقية فيها و ليس ذلك منافياً لما قيل من أنّ الصورة جزء، و يكون الشيء معه بالفعل، اذ ذاك تعريف الصورة العاملة، لاالصورة المعزولة عن العمل أو المطلق الشامل له و لغيره. و هذا كما ترى، اذ لامعني للصورة ولا يكون العنصر عنصراً، فليتدبّر! عند هذا السند، فلا يجوز أن تكون لمادّة العنصر صورة ولا يكون العنصر عنصراً، فليتدبّر!

[٢٠/١٩٩] قال: بل الوحدة العددية ...

أقول: أراد \_قدّس سرّه \_ بذلك ما يكون ما به الوحدة فيه عين ما سلبت عنه

۲ \_ م: ما.

الكثرة، فيشمل الطبائع الكلية المأخوذة في حدّ أنفسها، كالانسان والحيوان والجوهر مع عزل النظر عن قولها على الكثرة و حملها عليها. و ذلك بخلاف ما عليه أمرها اذا أُخذت كذلك، حيث ان ما سلبت عنه الكثرة حينئذ أفرادها \_نوعية كانت أو شخصية \_ و ما به الوحدة ذواتها المطلقة، فان كانت ما به الوحدة هو النوع و ما سلبت عنه الكثرة هو الهويات شخصية و ان كان جنساً كان ما به الوحدة هوالجنس، و ما سلبت عنه الكثرة أنواعها. فالهويات الشخصية متكثرة شخصاً متوحدة نوعاً على الأوّل؛ والأنواع متكثرة نوعاً، متوحد [ة] جنساً، فتكون واحدة بالجنس.

و أمّا اذا لوحظت تلك الطبائع الكلّية بحسب جواهر ذواتها تكون واحدةً بالعدد ولاتكون واحدةً بالعدد ولاتكون واحدةً بالشخص ولابالنوع ولا بالجنس، حيث انّ ما سلبت عنه الكثرة عين ما به الوحدة الذي ليس هوالشخص.

فقد بان أنّ كلّ ما له تشخصٌ له وحدة عددية، و ليس كلّ ما له وحدة كذلك له تشخص؛ اذ مفهوم الانسان /PA112/مثلاً له وحدة عددية، و ليس له تشخّص. فاندفع ما توهّم من أنّ الانسان مثلاً كما يصدق عليه الواحد يصدق عليه التشخّص، فلا يوجد أحدهما بدون الآخر؛ اذ لو أريد به أنّه يصدق عليه التشخّص من حيث انّه كلّى فهو ممنوع والمستند ظاهر؛ و ان اراد ا به آنّه يصدق عليه المتشخّص لامن حيث انّه كلّى، فهو مسلم و غير نافع، و هو ظاهر تفصيله في شرحنا على الهيات كتاب الشفاء.

### [ • • ٢/٢ • ] قال: بين التعاقب التعقبي ...

أقول: يريد بذلك ابطال ما يتوهم من تجويز تركّب الجسم من أجسام صغار صلبة ذيمقراطيسية على أن تكون تلك الصغار مختلفة الحقيقة، وكان حقيقة كلّ واحد منها

مقتضياً الاتصالها، فلا يجوز عليها الانفصال الانفكاكي الطاري. و على تقدير اشتراكها في الحقيقة النوعية، فالجزءان منها المنفصلان اللها انفصالها بحسب الخلقة، فيجوز أن لايقبل كل منها الانفصال الطاري، و ان جاز انفصال أحد الجزائين الوهميين من الآخر بحسب الفطرة الأولى، و قدنبه حطاب ثراه على عدم جواز التبادل الابتدائى كما لايجوز في التعاقب التعقبي في الفطرة الثانية، والالجاز صيرورة شخص واحد من تلك الأجسام شخصين في الفطرة الأولى، و هو مستحيل، كما لايجوز صيرورة شخص واحد شخصين في الفطرة الثانية، و قد سبق توضيحه من سبيلين في وميض سابق.

و قوله \_قدّس سره \_: «بل ان كون الشيء في جوهر نفسه» الى قوله: «هذا الوجود أو ذاك الوجودان» يرشدك الى الاستحالة أن يكون الشيء بحيث لايأبى أن يكون هذا الفرد أو الفردين حيث يستدعى جواز أن يكون فرداً أو فردين أو فردين فرداً واحداً "، و من هذه الاستحالة تلوح استحالة صيرورة الشخص شخصين على التعاقب أيضاً، فصيرورة شخص شخصين مستحيلة جدّاً سواء كان ابتداءً أو تعاقباً.

و قوله ": «انّه لوكان لمفهوم مّا صلوح أن يكون في الفطرة»، الى آخر /MB82 ذكره من الترديد من امكان تكثّر الأشخاص و عدم امكانه في الفطرة الأولى ناظراً الى استحالة أن يكون شخص من تلك الأجسام بحيث يصلح أن يصير شخصين في أوّل الفطرة، على ما توهّم من جواز الانفكاك الخلق حيث أنّ مفاده يرجع الى جواز صيرورة الجسم الواحد من الصغار جسمين؛ و هل هذا الّا في قوّة جواز صيرورة شخص شخصين، و كما استحال ذلك على التعاقب يستحيل كذلك على التبادل؟ ألا ترى أنّ مِن المستحيل صيرورة زيد زيدين، أو صيرورة زيدين زيداً!؟ فهومٌ مّا أمّا أنّ يصلح لهذا أو لايصلح

١ \_كذا.

٢ ـكذا. و الظاهر: أن يكون فرد فردين أو فردان فرداً واحداً.

٣ ـ الكلمة غير مقروة في م.

لذلك، فلا يجوز في بدو الفطرة أن يكون أحدهما مع جواز الآخر، و الا لكان له امكان تكثّرالأشخاص و امتناعه جميعاً، فكان هنالك حالة للمفهوم، و هو خُلف فاسد على ما قال: «كان يتصوّر هناك» /PB112/الى آخر ما ذكره.

### [٩/٢٠٣] قال: واحدة بالشخص في ذواتها ١.

أقول: لاخفاء في أنّ هذا المسلك ناهض الحكم على بطلان ما عليه الفاضل الرازي في أواخر شرحه على النمط الرابع من كتابه الاشارات من تركيب الاتحادى للهادة مع الصورة، بما تقريره و تلخيصه: «أن ليس للهيولى حقيقة بالفعل بدون اعتبار الصورة مع فعلية كونها أمراً موجوداً و جوهراً مستعداً بدون اعتبار الصورة». و تبعه السيّد السند من المتأخّرين، ظناً منها "أنّ هذا ما عليه الشيخ في الشفاء بقوله: «انّ جوهر الهيولى و كونها بالفعل هيولى ليس شيئاً آخر، الله أنّه جوهر مستعد لكذا، و الجوهرية التي لها ليس تجعلها بالفعل شيئاً من الأشياء» "أ. قال الشارح الرازي: هنالك «ولكن تفسير كلام الرجل بما يوافق أصوله و هوالواجب»، انتهى.

قلت: ان كون تحصّل الهيولى بالصورة و فعليتها بها ينافي اتّحادَها معها؛ لأنّ المعلول متحصّل بالعلّة ولايصح اتّحاده بها، و أنّ كون ذلك معتقد الرجل غير مسلّم تعبيراً عن الشيخ الرئيس به مع سوء أدبه لم يفهم مرامه. يرشدك اليه ما ذكره الشيخ في الهيات الشفاء ج: «و أيضاً فان الجسم المفرد من حيث هو جسم له صورة جسميه من فهو شيء بالفعل، و من حيث هو مستعّد أيّ استعداد شئت فهو بالقوّة. ولا يكون الشيء من حيث بالفعل، و من حيث هو مستعّد أيّ استعداد شئت بهو بالقوّة. ولا يكون الشيء من حيث

۲ ـ م: ـ اعتبار.

١ - في القبسات: ذاتها.

۳ ـ م: منهما.

٢ - الشفاء، الألهيات، المقالة الثانية، الفصل الثاني، ط مصر، ص ٦٧.

ج-ش: - الشفاء. **٥** - المصدر: - المفرد.

٦ - المصدر: الجسمية.

هو بالقوّة [هو] شيئاً من حيث هو بالفعل أ، بل أمّا يكون الشيء من حيث هو بالقوّه شيئاً آخر من حيث هو بالفعل، فتكون القوّة للجسم لامن حيث له الفعل، فصورة الجسم التي هي الفعل تقارن شيئاً آخر مغائراً له في أنّه صورة، فيكون الجسم جوهراً مركّباً من شيء عنه بالفعل أ، و عن شيء عنه له القوّة، فالذي له به الفعل هو صورته، والذي عنه القوّة هو مادّته، والشيء الثاني هو الهيولي» ".

ثم قال: «ولسائل أن يسأل و يقول: فالهيولى أيضاً مركبة، و ذلك لائها في نفسها هيولى و جوهر بالفعل و هي مستعدة أيضاً، فنقول: ان جوهرية الهيولى و كونها بالفعل هيولى ليس شيئاً آخر، الا أنّه جوهر مستعد لكذا، والجوهرية التي هي لها ليست تجعلها بالفعل شيئاً من الأشياء بل تعدها لأن تكون بالفعل شيئاً بالصورة، وليس معنى جوهريتها الا أنّها أمر ليس في موضوع، فالاثبات هيهنا هو أنّه أمر واحد /1883 و أمّا أنّه ليس في موضوع فهو سلب، و أنّه أمر، ليس يلزم منه أن يكون شيئاً معيّناً بالفعل، لأنّ هذا عام ولا يصير الشيء بالفعل شيئاً بالأمر العام مالم يكن له فعل يخصه، و فصله أنّه مستعد لكلّ شيء، فصورته التي تظنّ له هي أنّه مستعد قابل. فليس هيهنا حقيقة للهيولى تكون بها بالفعل و حقيقة أخرى بالقوّة، الا أن تطرأ عليه حقيقة من خارج، فتصير بذلك /18113 بالفعل، و تكون في نفسها و اعتبار وجود ذاتها بالقوّة؛ و هذه الحقيقة هي الصورة، و نسبة المفيولى الى هذين المعنيين أشبه بنسبة البسيط الى ما هو جنس و فصل من نسبة المركّب الى هذين المعنيين أشبه بنسبة البسيط الى ما هو جنس و فصل من نسبة المركّب الى ما هو هيولى و صورة» أن أنتهى.

و هو بصريج <sup>٧</sup> منطوقه يدلّ على أن ليس للهيولى حقيقة بالفعل بـدون الصـورة، ولا يدلّ على أنّ الصورة متّحدة بها في الذات، فانّه ليس لجميع المـعلولات بـدون العـلّة

٢ ـ ش: له بالفعل.

۴ ـ م: الفعل. ش: + و.

٦ - المصدر السابق، صص ٦٧ - ٦٨.

١ ـ المصدر: + شيئاً آخر.

٣ ـ المصدر السابق، ص ٦٧ باختلاف يسير.

٥ \_ المصدر: ليس.

٧ ـ م: صريح.

حقيقة بالفعل، و مع هذا تكون لها ذوات و وجودات متغائرة مغائرة للعلّة، فعلى هذا جاز أن يكون لكلّ من الهيولى والصورة وجود و ذات مغائرة لذات الآخر، و مع ذلك تكون الصورة علّة للهيولى، و لهذا لم تكن للهيولى حقيقة في حدّ ذاتها بدون الصورة.

نعم انّ للهيولي اعتبارين:

أحدهما: أن يؤخذ بشرط لا، و ثانيهها: أن يؤخذ لابشرط. و بالاعتبار الثاني يصح أن يكون عين الجسم الذي هو مركب من المعنى الجوهر بالمعنى المذكور والمستدعل الاطلاق، فيصح القول بأن الهيولى تصير جسماً بواسطة صورتها الجسمية، بخلاف التقدير الآخر، لأنها جزء للجسم الموجود و عين لذات الهيولى مع قيد السلبي، و اذا أخذ بالاعتبار السابق كانت جنساً محمولاً على مجموع الهيولى والصورة حمل الجسم على الحيوان والنبات والمعدن. ذكر الشيخ في الهيات الشفاء حيث قال: «فنقول: ان المعني الذي يدل عليه بلفظ الجنس ليس يكون جنساً الاعلى نحو من التصور، و اذا تغير عنه ولو بأدنى اعتبار لم يكن جنساً»، انتهى.

قلت تارةً أخرى: انّ الفاضل الرازي لو أراد أنّ الشيخ ذهب الى اتّحاد الهيولى مع الجسم بهذا الاعتبار فلا نزاع معه، و هو لا يستدعي أن لا يكون الهيولى بالاعتبار الآخر جزءاً له و مغائراً للجزء آخر منه و هو الصورة و ان كان تحصّلها في الخارج بها، و أصرَح من ذلك كلّه ما قال الشيخ في الشفاء حيث قال: «فاتّحاد الفصل بالجنس ليس الاّعلى أنّه شيء كان يتضمّن الجنس بالقوّة، واتّحاد الجزء بالجزء في المركّب فاغّا هو اتّحاد شيء بشيء خارج، فيكون اتّحاد الأشياء بالتي فيها اتّحاد على أصناف؛ أحدها: أن يكون كاتخاد المادّة والصورة، فيكون المّادة شيئاً لاوجود له بانفراد ذاته بوجه، و اغّا يصير بالفعل بالصورة على أن تكون الصورة أمراً خارجاً عنه، ليس أحدهما الآخر؛ فيكون الجموع ليس ولا

۱ ـ ش: منه.

واحداً منهما»، انتهى، و هو يدلّ على تقدّم الصورة بالذات على الهيولى، فتوجد الصورة أوّلاً ثم الهيولي.

و قوله: «انّ المادّة شيء لاوجود له بانفراد ذاته بوجه، و انّما يصير بالفعل بالصورة على أن تكون الصورة أمراً خارجا عنه ليس أحدهما هوالآخر» /883/ يبدل على أن /98113/ لكلّ من الهيولي والصورة ذاتاً و وجوداً و أنّ فعلية الهيولي بالصورة، فلاتكون بينها علاقة اتّحادية، بل اتّحادهما انّما يكون عبارة عن حصول أمر طبيعي عنها. فتدبّر في المقام، فانّه من مزالق أقدام الأعلام؛ والله وليّ الفضل و الالهام.

#### [۲۱/۲۰۴] قال: والزمان والحركة.

أقول: ذلك لأنّ كون الشيء زمانياً المّا يكون بما يعرضه من الحركة، و هيوليات الأفلاك لمّا كانت علل القوام لها \_لا الكون \_ فلاتتحرّك في الكيفيات الاستعدادية، فلاتكون زمانيةً و ذلك بخلاف ما عليه أمر هيولى الكائنات، حيث يتحرّك فيها فتكون زمانيةً بحسبها، فلذلك يمضى فيها حكم الكون والفساد والزمان والحركة. قال الشيخ في طبيعيات الشفاء: «انّا أوضحنا أنّ الأجسام التي في طباعها أن تقبل الكون والفساد، في طباعها أن تتحرّك بالاستقامة، فيجب من ذلك لمن أحسن النظر أنّ بعض الأجسام المتحرّكه يقبل الكونَ والفساد، و اذ صدق الموجبة الكلّية أعني قولنا: كلّ ما يقبل الكون والفساد، و الفساد، و اذ صدق الموجبة الكلّية أعني قولنا: كلّ ما يقبل الكون والفساد، والفساد، و المستقيم ملزوم صدق، أنّ بعض ما فيه مبدأ ميل مستقيم يـقبل الكون والفساد».

ثمّ قال ما محصوله: «انّ الأجسام المذكورة لا يمكن أن يعرض لها وضع مخصوص، لكنّ التالي باطل فكذا مقدّمه. أمّا الملازمة: فلأنّ علّة عروضه لها ليس يجوز أن تكون ذاتها أو لوازمها، والله لما جاز زواله، فيكون العارض هو امّا حركته المستديرة أو المستقيمة أو لوازمها و عوارضها أو أمراً اتّفاقياً، أو كون وجوده حادثاً فيه بهذا الوضع. لكن الأوّل

والثاني باطلان، لامتناع عروض الحركة المستقيمة لها، و امتناع عروض الحركة المستقيمة لها في محالمًا، فكذا ما هو من لوازمها، وكذا كون المخصّص أمراً اتّفاقياً، والآلجاز أن يقع فيها ولا يكون لها وضع، فيكون المخصّص للانقلابات المنتالية الموجبة لأوضاع، كذلك المسبوقية بامكانها و هو الظاهر؛ فيكون كلّها مشتركةً في هيولي واحدة تتوارد عليها استعدادات بها، تفسد صور بعض منها و تحدث صور بعض آخر منها فيها، امّا بلاواسطة، أو بوسائط.

#### [۲/۲۰۵] قال: الى حدود ما فيه الحركة

أقول: يعنى المقولة التي تقع فيها الحركة، وهى أربع. و فيا ذكره \_قدّس سرّه \_ تبنيه على أنّ ما فيه الحركة أمر غير قارّ، وهو فرد تدريجي ينطبق على الزمان. و بالجملة أنّ ما فيه الحركة كالأين مثلاً هو الحاصل للجسم المن مبدأ المسافة الى منتهاها.

و أنّ هيهنا اندفع الايراد بأنّه ان كان واحداً /MA84 فلا حركةً، و ان كان متعدّداً بلافاصل لزم تتالى ٢ الآنات، و هو محال، و مع ذلك مستلزم لانقطاع الحركة الأينية.

وجه الاندفاع: أنَّ مبنى هذا الايراد على كون التوسَّط المذكور غير منقسم، و ليس كذلك.

تفصيل المقام: أنّ المراد ممّا فيه الحركة الذي تقع فيه الحركة أمر شخصي متوسّط بين المبدأ والمنتهي، و أنّ موضوع الحركة ينتقل من نوع من تلك المقولة الى نوع آخر منها \_كها عليه المشّاؤون في الكيف \_ أو من صنف الى صنف \_كها عليه الاشراقيون \_ أو من فرد الى فرد، كها في غيره. فانّ المتحرّك حين حركته موصوف بالتوسّط بين أمرين، متروك ومقصود، امّا أين أوكيف لهها لا محالة مقولة، فيقال: انّ الحركة في تلك المقولة.

ثمّ لايخني أنّ ذلك الفرد الذي لاقرارَ له ينطبق وجوده على الزمان، فتكون أجزاؤه

متوسطةً بين صرافة القوّة و محوضة الفعلية، لأنّها أجزاء و حدود للمتّصل الواحد، فتكون وهميةً متوسطةً بين القوّة المحضة و صرافة الفعلية.

و من هيهنا اندفع الاشكال بأنّ المتحرّك في الكيف امّا أن يتحرّك من الضعيف الى الشديد، أو بالعكس؛ و فيا بينهما مراتب متفاوتة من الكيف متخالفة بالنوع أو الصنف، و في غيره متخالفة بالفرد. و على أيّ تقديرٍ، كيف يصحّ أن يكون ما فيه الحركة فرداً شخصياً غير قارّ بين المبدأ والمنتهى مع أنّ الأمر في الكيف أشكل؟

وجه الدفع: أنّ المتحرّك مادام متحرّكاً يكون أنواع ما فيه الحركة و أصنافها أو أفرادها من الحدود غير موجودة بالفعل، بل تكون متوسطةً بين الفعل والقوّة، فلايصح أن يكون المتحرّك حين حركته موصوفاً الله بالتوسط بين أمرين، فلانوع ولاصنف ولافرد الله بالقوّة، بمعنى أنّه اذا سكن صار ذلك بالفعل.

فاندفع حينئذٍ ذلك الايراد الذي تدور رحاه على كون أجزاء الفرد الشخصي من الكيف كيفيات تكون أنواعاً، أو أصنافاً منها، و في غيره يكون /PB114/أفراداً، و ذلك لأنّ تلك الأجزاء أنواع و أصناف و أفراد وهمية غير موجوده بالفعل مادام المتحرّك متحرّكاً، كها بيّن في موضعه.

قال المعلم الثاني: «ان ما فيه الحركة الكيفية كيفية بسيطة متصلة صالحة لأن قسم الى كيفيات مختلفة الحقيقة». قال بهمنيار في التحصيل ان في مثل الشجر ليس جزء بالفعل بهذه العبارة: «ان الجزء فيه أيضاً بالقوّة، لأن الوحدة فيه بالفعل، وكل ما فيه وحدة بالفعل كثر ته بالقوّة». و أمّا أصحاب ذيقراطيس، فامّا يبطل قولهم بهذا لاعترافهم على ما نصّ عليه الشيخ في الهيات شفائه، لا لأن الأمر يجب أن يكون كذلك.

# [٣/٢٠٥] قال: فلا محالة أيّ آن نفرض في زمان الحركة

أقول: قد عبر عنه العظيم فيثاغورس بقوله: «انّ الحركة عبارة عن الغيرية.» و هذا

قريب ممّا ذكره أفلاطن الالهى من «أنّها الخروج عن المساواة» بل مقصودهما واحد، و هوالذي ذكره المصنف الأستاذ؛ لأنّ مراد الحكيم الأوّل من «الغيرية» كون الجسم حالةً في كلّ آن تفرض مخالفاً لحاله قبل ذلك، كانت هذه الأحوال المتعاقبة المتوالية أموراً متغيرة أو مراد الحكيم الأخير من «الخروج عن المساواة» كون الجسم بحيث لا يعرض /١٩٨١/ له آن من الآنات الله وحاله في ذلك الآن بخلاف حاله قبل ذلك. ا

### [٢/٢٠۶] قال: أحدهما الآن السيّال

أقول: لا يخني أنّ الآن السيّال في الشفاء و في بعض رسائل الشيخ ، من ذلك كتابه عبون الحكمة حيث قال فيها بهذه العبارة: «و كها أنّ الشيء الذي في العدد امّا مبدؤه كالوحدة، و امّا قسمته كالزوج والفرد، و امّا معدودة كذلك الشيء في الزمان، منه ما هو مبدؤه كالآن، و منه ما هو جزؤه كالماضى والمستقبل، و منه ما هو معدودة و مقدّرة و هوالحركة»، انتهى.

تقريره: أن يقال ليس الآن جزءاً من أجزاء الزمان، بل هو مبدأ لحصول الزمان، و ذلك لأنّ الآن شيء غير منقسم. ثم انّه بسيلانه و حركته // MB84/ يفعل الزمان، كما أنّ النقطة تفعل بسيلانها و حركتها الخطّ. و الزمان هوالذي ينقسم الى الماضي والمستقبل، فنسبة الآن الى الزمان نسبة المبدأ الى ذي المبدأ و نسبة الماضي والمستقبل الى الزمان نسبة الزوج و الفرد الى العدد. ثم انّ الآن بذلك المعنى غير الآن الذي هو طرف الزمان، كما نبّه عليه الاستاذ في أصل الكتاب.

فاندفع ما أورده على الحكماء امام المشكّكين " بقوله: «انّكم زعمتم أنّ الآن طرف

٢ ـكذا و في العبارة وجه اضطراب كما لا يخفى.

٣ ـ م، ب: المنشكّكين.

للزمان وصفة قائمة به، فكيف زعمتم أنّ الآن هوالأصل والمبدأ، و أنّ الزمان انّا حدث من حركته!؟» انتهى، و هذا كها ترى؛ و ما في طبيعيات الشفاء في فصل في بيان أمر الآن بهذه العبارة: «فحرى بنا أن ننظر هل كها أنّ المنتقل ذاته واحدة و بسيلانه فعل ما هو حدّه و نهايته، و فعل المسافة أيضاً كذلك، في الزمان شيء هو الآن يسيل فيكون هو ذاتاً غير منقسمة من حيث هي، و هوبعينه باق من حيث هو كذلك، و ليس باقياً من حيث هو آن؛ لأنّه انّا يكون آناً اذا أخذ محدّداً للزمان، كها أنّ ذلك يكون منتقلاً اذا كان محدّداً لل يحدّده، و يكون في نفسه نقطة أو شيئاً آخر، وكها أنّ المنتقل يعرض له من حيث هو أن لا يحدّده، و يكون في نفسه نقطة أو شيئاً آخر، وكها أنّ المنتقل يعرض له من حيث هو أن لا يوجد مر تين، بل هو يفوت بفوات انتقاله، /١٤٦٩/كذلك من حيث هو أن لا يوجد مراراً، كما أنّ المنتقل حمن حيث هو أن عيوض له الانتقال عسى أن يوجد مراراً، فان كان شيء مثل هذا موجوداً فيكون حقاً ما يقال أنّ الآن يفعل بسيلانه الزمان، ولا يكون هذا هوالآن الذي يفرض بين زمانين يصل بينها»، انتهى. و هو يعطى أنّه ينفي الآن بعني السيّال و وجوده.

# [٧/٢٠۶] قال: و قائم بجرم الفلك الأقصى.

أقول: من هيهنا اندفع ما ذكره امام المشككين ا من الايراد على الحكاء من أنّ قولهم الآن شيء غير منقسم و انّه يفعل بسيلانه الزمان ـ تسليم لكون الآن سبباً قاعًا بنفسه مستقلاً بذاته، ثمّ انّه يفعل بسيلانه الزمان، و ذلك بعينه رجوع الى مذهب الامام افلاطن من أنّ الزمان جوهر قائم بذاته مستقلّ بنفسه. ثمّ انّه تحصل له نسب متعاقبة متتالية الى الحوادث، فحينئذ يكون هذا اختياراً لهذا القول و اعترافاً بسقوط قول من يقول: الزمان عبارة عن مقدارالحركة؛ و وجه اندفاعه ظاهر.

۲ \_ م، ب: افلاطون.

١ \_ م: المتشكّكين.

٣ ـ ش: ـ انّه.

#### [۲۰۲/۰۶] قال: تقدر جميع الحركات ...

أقول: لم يقل مقدار جميع الحركات تنبيهاً بليغاً على أنّ له تعلّقاً مّا بها ـسواء كان بحسب عروضه لها أم لا. و بالجملة أنّه يشمل ما يكون الزمان في الحركة أو بالعكس، والأوّل: هو حركة الجرم الأقصى؛ والثانى: حركة ماسواها ـسواء كانت مستقيمةً أو مستديرةً ـ. قال الرئيس في طبيعيات الشفاء: فرق بين أن يقال: انّ ذات الزمان عارضة للحركة، و بين أن يقال: انّ ذات الحركة يتعلّق بها الزمان على سبيل أنّ الزمان يعرض لها؛ لأنّ الأوّل معناه أنّ شيئاً يعرض لشيء، و معني الثاني أنّ شيئاً //MA85 يستتبع شيئاً، و الاستتباع لا يستلزم العروض، اذ ربّا قدر المبائن بالموافاة والموازاة لما هو مبائن له؛ اذ معنى الاستتباع أنّ كل جزء من الحركة يفرض يكون وجوده مقارناً لوجود جزء مفروض في الزمان بأن يحدثا معاً، و الكلّ للكلّ، و لهذا يمكن أن يكون للمختلفات من الحركة زمان الزمان بأن يحدثا معاً، و الكلّ للكلّ، و لهذا يمكن أن يكون للمختلفات من الحركة زمان واحد. و اذ ذاك كذلك جاز أن يقدر الشيء بالمبائن عند العارض لأمر آخر فيا قرّرنا من المراد اندفع كثير من الايرادات:

منها أنّ الحركة لوكانت مقدرّةً بالزمان لزم تقدّر أمر واحد بمقدارين متخالفين، لأنّ الحركة مقدّرة بالمسافة الواقعة هي فيها بالزمان أيضاً و الثاني أزيد من الأوّل؛ اذ الزمان مقدار حركة هي أسرع من سائرالحركات،

و منها أنّ الزمان لوكان مقداراً للحركة لكان لكلّ حركة زمان هو مقداره؛ اذ لكلّ حركة مقدار. و ذلك لما علمتَ أنّ الحركة لاتوجد /PB115/ بدون أن يتقارنَ وجودها وجود أجزاء الزمان مثلاً لابدون عروض الزمان لها أ، والمتخالفان في المقدار جاز أن يقارن بعض منها البعض الآخرَ من غير أن يعرض أحدهما للآخر، فلا يلزم من كون الزمان مقدارَ الحركة أن يكون لكلّ حركة مقدار يقوم به.

١ \_م: \_ليا.

و بعبارة أخرى: أنّ الزمان عبارة عن مقدار الحركة للفلك الأعظم و عرض قائم بتلك الحركة فقط، الآأنّ ذلك كما يقدّر تلك الحركة بالذات فكذلك يقدّر سائر الحركات المطابقة لتلك الحركة، كما أنّ المقدار الموجود في خشبة الذراع به تقدّر تلك الخشبة أوّلاً و بالذات، و سائرالأشياء بواسطة كونه مقداراً لتلك الخشبة. و نظير ذلك أنّ التقدّم الزماني و تأخّره للزمان بالذات و لغيره بحسبه، فيكون بالعرض.

و بما أوضحنا هذا المرام من تضاعيف الكلام ظهر بطلان ما عليه امامهم الرازي من الايراد عليه بوجهين غيروجيهين:

الأوّل: أنّا قد دلّلنا على أنّ الحركة من حيث هي حركة مستدعية للزمان، واذاكانت هذه الماهية موجبةً لحصول الزمان كان جميع الحركات متساويةً في استلزام حصول الزمان، والحكم الثابت بالذات يمتنع أن يكون ثابتاً بالعرض، لما ثبت أنّ الواجب لذاته يمتنع أن يكون واجباً لغيره، و اذا كان كذلك امتنع أن يقال: الزمان عارض لبعض الحركات بالذات و للباقي بالتبعية، و أيضاً قدبيّنا أنّه لامعنى لمقدار الحركة الآكمية دوامها و استمرارها، و قد ذكرنا أنّ العلم الضروري حاصل في أنّ كمّية دوام الشيء يمتنع أن يكون صفةً قائمةً لشيء أخر مبائناً عنه بالكلّية.

الثانى: أن يقال انكم قسمتم تقدير الحركات الكثيرة بالزمان على تقديرالأجسام الكثيرة بمقدار الخشية.

فنقول: انّه لانزاع في أنّ المقدار القائم بالخشبة التي هي الذارع مغائر للمقدار القائم بالجسم الذي هو المذروع؛ فانّه من المحال أن يكون المقدار القائم بهذا الجسم عين المقدار القائم بالجسم الآخر. فاذا كان كذلك، فنقول: انّ مقدار هذه الحركة مغائر /MB85/ لمقدار تلك الحركة، و أنّ لكلّ حركة مقداراً على حدة، واذا كان الزمان عبارةً عن مقدار الحركة، ثبت أنّ لكل حركة مقداراً على حدة لزم القطع بأنّ لكلّ حركة زماناً على حدة؛ انتهى. فقد اشتبه عليه أمر المتقدّر بالعرض بما بالذات ، كما عرفته.

### [٨/٢٠٨] قال: بل انّما تلحق الهوية المتحصّلة الشخصية

أقول: لاخفاء في أنّه يصح أن يكون لها عموم بحسب الأحوال، ولاينافي ذلك شخصيتَها في حدّ نفسها، كما أنّ لزيد مثلاً عموماً نظراً الى الأحوال /PA116/ و مفهومات الجزئيات، كهذا الناطق و هذا الكاتب و هذا الشاعر؛ كمانبّه عليه الشيخ في فنّ باريرميناس من الشفاء على سننقله و نفصّله التفصيلاً.

ثم ان موافاتها حدود ٢ منفرضة في المسافة في آنات منفرضة في الزمان بحيث لايتصل تلك الحدود و الآنات، والا لزم وجود الأجزاء التي لاتتجزّى، و يكون بين كلّ حـدين منفرضين و بين كلّ آنين مفروضين متصل من المسافة والزمان.

فاندفع الايراد بأنّ التوسّط المطلق ـ لأنّه أمر كلّى ـ لاوجود له في الخارج، والتوسّط المجزئي هو الحصول في حدّ معين و هو أمر آني غير منقسم في امتداد المسافة ما لم يتعدّد ويتجدّد لا يمكن بأن يكون حركةً، و اذا تعدّد بحيث اتصل بعضها ببعض لا يمكن أن يوجد في الخارج، لاستلزامه تتالى الآنات المستلزم تركّب الحركة والزمان والمسافة من الأجزاء الغير المتجزيّة، و ان لم يتّصل بعضها ببعض لزم سكون الجسم المستلزم لانتفاء كونه في الوسط المفروض خلافه، هذا خلف؛ و بأنّ الأين الحاصل للجسم من مبدأ المسافة الى منتهاها ان كانت واحدة من الخركة الأينيّة:

وجه الدفع: أنّ الحركة التوسّطية موجودة وجوداً نفس زماني لا آني ولا زماني؛ و من هنالك قيل الحركة زمانية الحصول ولاتوجد حركة أينيّة، بل امّــا تكــون تــدريجية الوجود، و امّا أن تكون مستمرّة الذات الشخصية من مبدأ المسافة الى منتهاها، غير مستقرّة النسبة الى حدودها المنفرضة، فكما أنّ المسافة لاتنقسم الى جزء لاينقسم، كذلك الأين

٣ ـ م: واحداً.

۱ ـ م: تفصّله.

٢ ـ م: حدوداً.

القبس السادس

المذكور لاينقسم الى أين كذلك، وكما أنّ الحدود المفروضة في المسافة بالقوّة كذلك الأجزاء فيه بالقوة؛ وكما أن لايمكن أن يفرض في المسافة حدّ أن لاتكون بينهما مسافة، كذلك لايمكن أن يفرض في ذلك الأين المستمرّ أينان آنيان متّصلان، بل كلّ من الأينين المفروضين فيه يكون بينهما أين متّصل، فلايلزم تتالى الآنات ولاانقطاع الحركة، فليتبصّر!

[۲۰/۲۰۸] قال: هنالک واحد

أقول: أي في مقام الحمل على كثيرين المثمر للكلّية.

[۲۱/۲۰۸] قال: و هنالك التحصّل

أقول: في مقام الحمل على كثيرين الغير المستوجب للكلّية.

# [٩/٢٠٩] قال: فاستنكر حملَ الجزئي مطلقاً ...

٢ ـ في المصدر: ابن. وكذا في سائر الموارد.

١ ـ ب: تنالى.

٣ ـ م: يشارك.

هذا الأبيض هو هذا الكاتب فاغًا تشير الى موضوع واحد، و ليس كونه هذا الأبيض أولى بأن يوضع أو يحمل من الآخر، و ان كانت طبيعة الانسان فيه أولى بأن توضع من طبيعة الكاتب، أعنى المطلقتين، و أمّا أن هذا الكاتب فهو بعينه هذا الانسان؛ و ان أخذت أحدهما من حيث هو هذا الانسان بلاشرط فوق هذه الانسانية و أخذت الآخر بازائه كذلك أيضاً لم يحمل أحدهما على الآخر، فانّه ليس انسان مّا من حيث هو هذا الانسان هو هذا الكاتب، ولا هذا الكاتب من حيث هو هذا الكاتب هو هذا الانسان، أعني من حيث الاعتبارين الختلفين، اذا وجّهت الالتفات في كلّ واحد منها الى اعتباره الواحد مجرّداً بشرط أن لاتلتفت الى شيء آخر»!

ثم قال: «الاعتباران الختلفان متبائنان، و لهذا ليس هذا الكاتب من حيث هو هذا الكاتب هو هذا الطويل [في حيث هو هذا الطويل]، بل أحدهما مسلوب عن الآخر و لابينها حمل و لاوضع و ليس أحدهما موضوعاً للآخر ولا مقولاً عليه، أى بالايجاب. و أمّا ان كان الموضوع كلّياً فان المحمول عليه بالحقيقة لايكون الاكلّيا، فان طبيعة الكلّي لاتكون موضوعة بنفسها للشخصية من غير الحاق السور الجزئي به، و الا لكانت الطبيعة الكلّية تستحق في طبعها لأن تكون هذا المشار اليه؛ و اذا كان الأمر على هذه الصورة فيكون كلّ ما يقال على موضوع يلزمه أن يكون كلّياً؛ هذا ان كان كونه على موضوع مفهوماً كلّياً على ما قلناه. و ان لم يجعل كذلك بل جُعل كونه على موضوع، دالاً على أنّه مقول على كثيرين كان هذا القول [مرادفاً] لهذا الاسم»، انتهى "كلامه بألفاظه.

و هو يدلّ على ما نبّه عليه المصنّف \_قدّس سرّه \_من استنكار حمل الجزئي في قوله: «لِمَ لَمْ يسلكه في باب الحمل؟» نوع تعريض على الشيخ بجواز صحّة الحمل من دون لزوم كون الجزئي الحقيقي كلّياً، بعين ما سلكه في حلّ عقدة التشكيك في الحركة التوسّطية و حمل

٢ ـ المصدر: ـ كلَّماً.

١ ـ الشفاء، المقولات، صص ٢١ ـ ٢٠.

٣ ـ المصدر السابق، صص ٢٢ ــ ٢٣.

الكون على الأكوان.

ثم أقول: انّ ما وقع عن الشيخ بقوله: «فانّ المحمول عليه بالحقيقة» و كذا ما يتلوه من قوله: «فانّ طبيعة الكلّية» الكلّية» الى آخره، قوله: «PA117/ «و الالكانت الطبيعة الكلّية» الى آخره، ليس ممّا يعجبني ضرورة أنّه ان أراد أنّ الموضوعية والمحمولية التي بحسب مقتضي الطبع بأن يرجع الى ما يقتضي طبع الموضوع و كان مقتضى ماهيته و لازمه؛ و ما يكون من هذا القبيل فلاينازعه. و من هيهنا لايصح أن يكون الشيء موضوعاً الله لما يفارقه من دون صحة اتّصافه بالعوارض المفارقة والخواص المنفكة من المحمولات الكلّية أيضاً. و مثل هذا لايفيده فيا ادّعاه. و انّ أراد أنّه لايصح اتّصافه حقيقةً /MB86/ بهذا المحمول الشخصى بحسب الواقع و لم يكن ذلك بمقتضي طبيعة باستدعائه لابالطبع، و ان صح فيرد عليه ما سينقله عنه من فصل من فصول باريرميناس من مثال المعنى.

و من قوله: «و الآلكانت الطبيعة الكلّية» الى آخره، اشكال علمية ولا يجب أن يكون الحمل والوضع بأن يكون الشيء موضوعاً لهذا، و هذا محمول عليه بالحقيقة لابالجاز على أن لا يكون مقتضى طباعه و ماهيته و ما يشبهه، حيث ان استحالته غير مسلّمة مع مخالفته لما سيأتى ذكره.

و لما وقع عنه في الهيات كتابه الشفاء بقوله: «فانّ الحيوان يلزمه ضرورةً أن يكون خاصًا أو عامّاً و أيّهما عرض له لم تبطل عنه الحيوانية التي هي باعتبار ما ليس بخـاصّة ولاعامّة ٢، بل يصير خاصًا أو عامّاً» الى قوله: «انّه ٣ لوكانت الحيوانية توجب أن لايقال عليها خصوص أو عموم لم يكن حيوان خاصّ أو حيوان عامّ» ٢.

و لما وقع عنه في فصل تعريف أصناف القضايا المحصورة و المهملة والمخصوصة من

٢ ـ في المصدر: فخاص و لاعام.

١ ـ م: + أنَّ.

٣ ـ م، ب: ان.

٤ \_ الشفاء، الالهيات، المقالة الخامسة، الفصل الأوّل، مصر، صص ٢٥٣ \_ ٢٠٢.

فنّ باريرميناس كتابه الشفاء بقوله: «و ليس اذاكان موضوعاً كلّياً فقد صار حكمك بذلك كلّياً عليه مالم تحكم بأنّه موجود في كلّه أو غير موجود. فاذا لم تحكم بذلك فقد حكمت على الطبيعة الموضوعة للعموم فقط، و هذه الطبيعة في نفسها معنى و أنّها مأخوذة عامّةً معنى، و أنّها مأخوذة خاصّةً معنى، و هى في نفسها تصلح لاعتبار جميع ذلك، ولو كانت لاتصلح للخصوص لم تكن تصلح أن تكون مثلاً انسانية واحدة بها زيد انسان واحد، ولو لم تكن تصلح أن تكون عامّةً في العقل ماكانت بحيث يشترك فيها كثيرون.» إلى أن قال: «بل انّها صالحة للأمرين جميعاً، لكنّها و ان كانت ملحقاً بها في عمومها، صدقت على خصوصها؛ وان كانت ملحقة بها في خصوصها دون عمومها، فلا يجب أن تكون صادقةً على عمومها. و ان ألحقت بها فقط فلا يخلو، [١]: امّا أن يكون تصحبها مع العموم ملحقةً "بها، فتكون حينئذٍ صاحبةً ايّاه في خصوصها، / ١٩٤١هم في العامّ لحق العامّ لحق العامّ، [٢]: وامّا الاتصحبها ه هناك، بل يتبرّأ اعنها و يكذب عليها، فيصدق لامحالة في خصوصها أفهي ممّا لا يصدق عليها البتة.

وأعني بقولي يصدق عليها في عمومها أى يصدق على جميع ما يعمّه ليس أنها عليها من حيث هي معنى عامّ، فانّها حينئذٍ كشيء واحد يبصدق عليه ما لايتعدّى الى مخصوصاته، فانّه من حيث هو عامّ هو كلّى و نوع و غير ذلك، و هذه أمور تلحقه دون ما تحته، و لسنا نشير بما و بقوله: إلى ما يلحقه من حيث هو عامّ بل إلى ما يصاحبه [في عمومه حملاً على موضوعاته. و غرضنا ما بيّناه من أنّ الحكم على الكلّى من غير اشتراط التعميم و التخصيص ليس يوجب التعميم بوجدٍ]. ولا أيضاً فيه دلالة لفظية على التخصيص، ولكنّ

۲ ـ م: ـ عمومها صدقت ... في.

۴ ـ ب انا.

٦ ـ ب: نشرأ.

٨ ـ م، ب: حصوصيتها.

١ ـ م: ـ و.

٣ ـ م، ب: ملحقاً.

٥ ـ ب: لاصحها.

٧ ـ ب: نكذب.

٩ \_ م: ما.

الدلالة على التخصيص لازمة لدلالته من خارج لاأنّها نفس دلالة الحكم فيه، كما أنّ لكلّ قضية لوازم من العكس و غير ذلك مما ستعلمه، ليست هي نفسَ المدلول عليها بالقضية.

فبين أنّ كلّية الموضوع لاتوجب كلّية الحكم، فلذلك ما كانت القضيتان المهملتان المتخالفتان الباسلب والايجاب ليستا بمتضاديّن؛ أعني بالمهمل ما موضوعه كلّي قدبيّن كيفية الحمل فيه، و ان لم تبيّن كمّيته، فهاتان ليستا بمتضادّتين، [وكيف] و قد يصدق أنّ الانسان كاتب على ما بيّنا و يصدق أن يقال ليس بكاتب، فيجتمعان على الصدق الآأن ذلك ليس يمنع أن يكون هذا المعنى الملحق يلحق بالطبيعة العامّة و ان لم يصرّح به المهملا فحينئذ تكون قوّة الايجاب والسلب قوّة المتضادّتين؛ اذنحن لم نوجب أنّ هذا الحكم يتناول الحكوم عليه من حيث هو خاص لامحالة، بل قلنا: انّ معنى الانسان يصدق على العام و على الخاص».

ثم قال: « والانسان لايمتنع "أن يكون عامّاً وأن يكون خاصّاً، لكن [نفس]اللفظ لا يكون دلّ على ذلك» "، انتهى. فنظائره كثيرة، و لمّا وقع عنه في فصل مزاوحات تقع بين قول «على» و وجود «في» من فنّ قاطيغورياس كتابه الشفاء لم نرجع الى ما كنّا فيه.

فنقول: انّ الحقّ جواز حمل الجزائي على نفسه بتكثّر الاعتبار، مثلاً أنّ زيداً يصدق على نفسه بما هو هذا الكاتب والشاعر والعالم، فالكثرة هنالك اعتبارية لاحقيقية، ولو أخذ كلّ من هذه الصفات المفهومات مع قطع النظر عبّا يصدق هو عليه من الذوات، لم يكن بينها حمل و تصادق أصلاً للتغائر بينها، و ان صحّ صدق كلّ منها على تلك الذات ولكن لايصح صدقها على شيء من تلك المفهومات مع قطع النظر عبّا يصدق عليه من الذوات. و اذا لوحظ ذلك فيرجع ذلك الى كون زيد من حيث هو هذا الكاتب هو هذا الشاعر، من دون أن يكون الحمل الجمراً المجمولة المحتولة الله المناسان، كما يعقول: أنّ زيداً

٢ ـ ب: بالمهملين،

١ \_ م: المتخالفان.

هو أبوالقاسم، كما نقلنا [ه].

بل الحقّ أنّ التغائر الاعتباري كافٍ لمطلق الحمل و ان كان بحسب المعنى متّحداً. و ذلك ظاهر من الشيخ عند الرجوع الى مواضع تصدّى لذكرها.

منها: ما وقع عنه في فنّ باريرميناس في بحث الأقيسة من كتابه الشفاء في فصل في ذكر تأليفات قياسية يعسر تحليلها بقوله في أثناء غرض: «و القائل أن يقول: [انّ]الكبرى ليست مهملةً بل شخصية، و أن يقول: تشبه أن تكون القياسات المؤلّفة من شخصيّتن قد تنتج، و ان كانت الكبرى ليست كلّيةً، فانّه اذا قيل: انّ زيداً هو القاعد و هذا القاعد هو ابيض، لَزم دائماً أن يكون زيد أبيض. و انّما كان الجزئي لاينتج حيث تكون جزئيته محصورة أو [في] قوّتها، فيجوز أن يقلب الأصغر عن الأوسط، و هيهنا فلا يقلب الأصغر عن الأوسط أبداً» ٢.

و منها ما وقع عنه في هذا الفصل بهذه العبارة: «و قد يتبع هذا المثالَ مثالَّ آخر، فيقال: زيد هو زيد المغنى و زيد المغنى لايبق غداً، و الآبق الغناء، فان مجموع كلّ معنيين و أحدهما لايبق [لايبق]. و يجب أن يفهم من هذا المثال أنّ زيد المغنى أمر كلّى أيضاً؛ لأنّ زيداً لايقال الآعلى واحد، و أمّا زيد المغنى من حيث هو زيد المغنى فيقال على كثيرين، و ذلك لأنّ زيد المغنى من حيث هو زيد المغنى، هذا الغناء تجدد فم بعد ساعة و قد يبق زيداً، و لكن لايبق مغنياً فلايكون زيد المغنى و يصير زيد المغنى. و نعنى ذلك الغناء لابالعدد ولكن بالنوع، فيكون من حيث هو زيد ذلك الشخص بعينه، و أمّا من حيث هو مجموع زيد و مغنى فلايكون ذلك بالعدد، و انّا كان يكون ذلك بالعدد لوكان زيد ذلك بعينه و الغناء ذلك بعينه بالعدد، و هذا كلبنةٍ يتّخذ من طين ثمّ تنقص مم تم تعاد، فلاتكون بعينه و الغناء ذلك بعينه بالعدد، و هذا كلبنةٍ يتّخذ من طين ثمّ تنقص مم تم تعاد، فلاتكون بعينه و الغناء ذلك بعينه بالعدد، و هذا كلبنةٍ يتّخذ من طين ثم تنقص مم تم تعاد، فلاتكون

۱ ـ م: نقلت.

٣ - في المصدر: بمثال.

٥ - في المصدر: الجدد.

٧ - في المصدر: ثمّ.

٢ ـ الشفاء، القياس. صص ٤٧٢ ــ ٤٧٣.

٤ ـ في المصدر: هذا.

٦ ـ في المصدر: ـ و.

٨ ـ في المصدر: تنقض.

القبس السادس

البتة تلك تكون بعينها و أن كان طينها ذلك الطين بعينه، بل يكون هذا شيئاً مبتدءاً غير ذلك، كذلك اذا كان هذالغناء غيرَ ذلك الغناء بالعدد /MB87/، فهذا المعنى من حيث هو هذا المعنى غير ذلك بالعدد. والشيء قد يغائر ذاتَه في أحواله، كما [قد] علمت، والمغائرة لاتصحّ مع وحدة بالعدد، و ذلك لايوجب أن لايكون الموضوع واحداً، و اذا كان الحــدّ الأوسط معنى ليس بشخصيٌّ، و فمن حقّ الكبرى أن تكون صادقةً عند الحصر الكلّى، فيكون قولنا: زيد المغني يجوز أن يدخله كلّ، فتكون كأنّك قلت: أنّ كلّ شيء يوصف بأنّه زيد المغنيّ. و قد علمت معنى هذا أنّ الأمور موضوعة ١ لزيد المغنيّ اذا علمت أنّ قولنا: «كلّ ج ب» /PB118/معناه «كلّ ما يوصف بأنّه ج بالفعل فهو ب». ليس بشرط أنّ ذلك مادام موضوعاً بأنّه «ج» أو في وقت آخر، و الأمور الموضوعة لزيد المغنى أحدهم زيد مطلقاً، والثاني زيد المغني من حيث هو مغني، و هما مختلفان، و يحمل عليهما زيد المغني من حيث هو زيد المغني. فمن الكاذب أن يقال أنّ كلّ ما يوصف بأنّه زيد المغني، و يوضع لمغني زيد المغني ٢، فانّه يبطل غداً، بل بعض ذلك، و هو الذي هو زيد المغني من حيث هو زيد المغنّى، و أمّا كلّ ما يوصف بأنّه زيد المغنّى و يوضع لزيد المغنّى، فلا. فانّ زيداً مطلقاً، لا بشرط أنّه زيد المغني؛ لست أقول: بشرط أنّه ليس زيداً المنعني هو ما " يوصف بأنّه زيدالمغنّى»، انتهى ۴. ٥

و لا يخنى أنّ هذا النحو من العموم حقّ صدق و ان لم يكن بحسب الأشخاص، بل يكون بحسب الأحوال.

ثمّ انّ فيما ذكره بقوله: «و أمّاكلٌ ما يوصف بأنّه زيد المغنّي و يوضع لزيد المغنّي» يدلّ على أنّ الموضوع أمر كلّي و المحمول أمر شخصي، و غير ذلك ممّا وقع عنه يدلّ عليه، لم يدلّ

۲ ـ م: غناه.

۴\_ب: \_انتهى.

١ ـم: الموضوعة.

٣ ـ في المصدر: ـ ما.

۵ ـ المصدر السابق، صص ۴۷٦ ــ ۴۷۷.

بمنطوقه عليه، و على جواز حمل الجزئي العموم اليضاً بالمغائرة الاعتبارية التي بحسبها يصير شخصٌ مّا بعينه واحداً بالعموم بحسب الأحوال.

و ذلك على ما قال متصلاً بما نقلنا [ه] بهذه العبارة: «مثل أنّ الانسان باعتبار نفسه وان لم يشترط باعتبار أنه أبيض، فانّه يوصف بأنّه ابيض. فانّک اذ تقول: زيد أبيض، فلم تأخذ الموضوع الا زيداً فقط بلازيادة، و كذلک يوصف أيضاً مأخوذاً مع الأبيض حين تقول: زيد الأبيض [أبيض]، لكنّه اذا أخذ مع الأبيض كان الحمل ضرورياً بالوجه الذي تعلم، و اذا أخذ مطلقاً كان الحمل عليه مطلقاً، و هذاالفنّ من العموم، و هو الذي عمومه ليس بحسب الأشخاص بل بحسب الأحوال. و قد فهمت هذا مراراً، فانّ أخذ زيد أنّه زيد شيء، و أخذه أنّه زيد المغني شيء. و قولنا: [الموصوف بأنّه زيد المغني شيء، و قولنا:] الموصوف بأنّه زيد المغني شيء، و قولنا: إلموصوف بأنّه زيد المغني شيء، و قولنا: إيكون معتبراً أنّه زيد و لا تعتبر معه زيادة، و يكون معتبراً مع اشتراط زيادة أنّه معنى. و هذا لا يبطل كلّ واحد منها بأنّ زيداً يكون معتبراً أنّه زيد المغني، و هذا لا يبطل شخصية زيد لأنّه شخص من حيث هو زيد فقط يكون معتبراً أنّه زيد المغنى، و هذا لا يبطل شخصية أنه من حيث هو زيد فقط مشترطاً فيه مغنى فقط. و اذ قد تبيّن هذا فاذا أخذت الكبرى مهملة أوهمت الصدق، و اذا

و من الظاهر عن سياق هذا الكلام في مساق المرام أنّ شخصية زيد لاينافي العموم بحسب الأحوال، بل انّما ينافي العموم بحسب الأشخاص، و أنّ تكثّر "الاعتبارات والحيثيات لاينافي الحمل و الاتّحاد، /PA119/سيّا ما وقع عنه بقوله: «و كذلك يوصف أيضاً مأخوذاً مع الأبيض /MA88/حين تقول زيد الأبيض» الى قوله: «كان الحمل عليه مطلقاً».

و من تضاعيف البيان قد بان أنّ الشيخ لم يستنكر حملَ الجزئي على نفسه بـتغائر الاعتبار و صيرورته عامّاً بحسب الأحوال، والمحذور صيرورته عامّاً بحسب الأحوال، والمحذور صيرورته عامّاً بحسب الأشخاص

٣ ـ م: تكثّرت.

١ ـ ب: حمل الجزئي على نفسه.

٢ - المصدر السابق، صص ٤٧٧ \_ ٤٧٨.

والهويات و هوالظاهر مما نقلنا عنه. فلذا لم يسلكه هنالك و قد اكتني بسلوكه في غير موضوع من كتاب الشفاء في غير هذا الفنّ، كما يلوح أيضاً مما وقع عنه في المقالة الثانية من الفنّ الثالث من الجملة الأولى في فصل في تعريف أصناف القضايا، وكذا ما وقع عنه في الفصل الرابع في القياسات الاقترانية بقوله: «فانّه قد يكون من مخصوصتين قياس كقولك زيد هو ابن العبدالله و أبوعبدالله» الهذا وقع منه في الاشارات بقوله: «اذا قلنا أنّ كلّ معمول على المثلّث».

والحاصل أنّ تكثّر الاعتبارات والحيثيات لايقدح في صحّة الحمل ولايخرجه عن كونها قضيةً معقولةً، و أنّ الشخصيات يمكن حملها على الشخصيات كما يمكن وجودها فيها، والعموم الاعتباري لايخرجه الى العموم الأفرادى، والأستاذ المصنّف أبطل هذا والشيخ لايستنكره.

والذي يستصحّه هوالعموم بحسب الأحوال، كما نقلنا عنه، و ما وقع عنه في قاطيقورياس الشفاء من الاستنكار على الاطلاق لعلّه مساعدة مع الشركاء في الصناعة على ما ذكر في خطبة الشفاء بقوله: «و من أراد الحقّ على طريق فيه ترضّ مّا الى الشركاء وبسط كثير و تلويج» بما الو فطن به استغنى عن الكتاب الآخر.» أى الحكمة المشرقية و مما البسط في هذا المرام في حواشينا على الحواشي الجليلية هم على التهذيب و ﴿ ذَٰلِكَ هُوَ الْفُوزُ الْمُبِينُ ﴾ أ

ثم نقول: ان التوسط الشخصي بين المبدأ و المنتهى لاينافي عمومَه المبحوال والنسب الى الحدود المفروضة فيا فيه الحركة من المقولة، كما ذكرنا في حمل الجزئي على نفسه. والمصنف الأستاذ قد أبطل عمومَها بالنظر الى الأفراد والهويات الشخصية من الذوات

٢ ـ الشفاء، القياس، ص ٩ ٠ ١.

٤ \_ الشفاء، المدخل، ص ١٠.

٦ \_كذا، و الظاهر: الجلالية.

١ ـ في المصدر: أبو.

٣ ـ م: تلويح الى ما.

٥ ـكذا، و الظاهر: الجلالية.

٧ ـ ب: عوده.

العديدة على ما هو صريح كلامه الملكوتي من ساقته الى خاتمته. و لعل في قوله ـطاب ثراه ـ: «فليتعرّف» اشارة قدسية الى جملة ما حقّقناه و ﴿ ذَلِكَ فَضْلُ اللّهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ وَ اللّهُ ذُو الفَضْلِ العَظِيم ﴾ ٢.

ثمّ بما قرّرنا أمرَ "العموم بحسب الأحوال، اندفع السؤال والجواب عنه الصادران عن بعض تلامذة المصنف الأستاذ، حيث ان /PB119/ واحداً منهم ذكر في السوال أن الحيثية التقييدية تكثّرت للذات، فيلزم من ذلك أن يكون زيد مثلاً كلّياً، فانّه من حيث انّه هو حيوان مغائر له من حيث انّه ناطق أو كاتب أوضاحك، و يصدق على جميعها زيد مع غير التقييد، فيكون أمراً مشتركاً بين الكثيرين، فيكون كلّياً.

فأجاب بعض منهم بقوله: «الجواب: الحيثيات الموجودة في زيد مثلاً بعضها أجزاء ذاته، و بعضها عين ذاته و بعضها خارج عن ذاته، فالأولى: كالجسمية والحساسية والناطقية و غيرها، والثانية: كالزيدية، والثالثة: كالكاتبية والضاحكية و الأبيضية و غيرها، وليس شيء من هذه الأمور زيداً عدا زيد، اذ الشيء لا يصدق على جزئه و لاعلى الخارج عنه، و ان جعل قيداً له حصل هناك تركيب منه و من ذلك القيد ـ سواء كان تركيباً ضبيعياً أو اعتبارياً ـ فان // / / / / / / / / / / / منه و من ذلك القيد، و ان كان عين مجموع المقيد والقيد، لكنه غير كل واحد منها، فالأشخاص المأخوذة في زيد بعضها جزء زيد و بعضها مركب من زيد و غير زيد. فلا يصدق على شيء من القبيلتين زيداً انّا زيد في الواقع أمر واحد طبيعي لاغير. فعنى قولهم الحيثية التقييدية مكثّرة للذات أنّها مكثّرة للذات تكثيراً جزئياً لاتكثيراً افرادياً، سواء كانت الأجزاء بحسب الطبيعة أو بحسب الاعتبار»، انتهى.

و هذا كما ترى، حيث انّه لم يعلم أن لزيد عموماً بحسب تلك الأحوال، ولا يوجب ذلك أن يكون كلّياً له أفراد كثيرة، كما قرّره الأستاذ، و ان كان له عموم بحسب الأحوال و

٣ ـ ب: + من.

١ ـكذا. الساقة: المؤخرة، ضدّ المقدّمة.

٢ ـ الحديد، ٢١.

الاعتبارات كما قرّره الرئيس على ما نقلنا [ه]، و هو امع ذلك لا يصدق زيد على نفسه مع أخذه بحسب حال من أحواله ضرورة أنّ زيداً الكاتب زيد و ان لم يكن زيداً بحسب أخذه بشرط عدم المقارنة بحالٍ من أحواله و اعتبار من اعتباراته، و ما تبلبل به من عدم صدق زيد على شيء من القبيلتين لكونه أمراً طبيعياً، لزم أن لا يصدق الحيوان والانسان على نفسها بأخذهما مع العوارض الشخصية، لأنها أمران طبيعييان، والحلّ أنّ انضام أمر الى أمر لا يبطل ذاته، بل أوجب أن يكون موجوداً مع غيره كالبياض مثلاً، فانّه و ان لم يفارق المادة فهو ببياضيته موجود في المادة لاعلى أمر آخر وحقيقة أخرى أ

و بالجملة: أنّ زيداً بما هو هو كالانسان بماهو هو المأخوذ بهذا الاعتبار لانمنع أن يلحقه سبب آخر و أمر من خارج؛ فاذا العتبر مع غيره، لاينافي صدقه على نفسه مع ذلك القيد، حيث انّ المعنى المأخوذ بهذا الاعتبار /١٩٨٥/ امّا أن يكون مأخوذاً بلاشرط زيادة، فلا يصدق على نفسه مع زيادة، و ان أخذ بلاشرط زيادة و مع تجويز انضام أيّة زيادة اليه فيصدق على نفسه مع تلك الزيادة، و أنّه مع ذلك لا يصير كلّياً يكون عمومه زيادة اليه فيصدق على نفسه مع تلك الزيادة، و أنّه مع ذلك لا يصير كلّياً يكون عمومه بحسب الأخوال و ان صح عمومه بحسب الأحوال ألاترى أنّ الحيوان الجرّد ان انضم اليه أمر أخر فيجعله حيواناً من موجود فيه الحيوان بما هو حيوان، لكن هو مع غيره! وجود طبيعة الحيوان متقدّم على الحيوان الطبيعي الحسوس تقدّم البسيط على المركّب، و قس عليه أمر زيد اذا قيس الى ما له من الأحوال!

يرشدك الى جميع ما ذكرناه ما قاله الشيخ على ما نقلنا [ه]. اتّبع الحقّ و لا تتّبع الهوى، فيضلّك عن سبيل الهدى، عصمنا الله و ايّاهم عن ذلك، و هوالهادي من يشاء.

۲ ـ م: ـ ذلك.

١ ـ م: \_ هو.

۴ \_م: ما اذا.

٣ \_ م: الحمل.

٦ \_ م: قال.

۵ ـ ب: حيوان.

٧ ـ ب: + عن.

## [ • ١/٢١] قال: و الله لزم الامتداد في الدهر.

أقول: بيان ذلك أنّ الأمر الواقعي لو ارتفع عن متن الدهر لكان ارتفاعه في حدّ ١، كما أنّ وقوعه في حدّ، فيلزم من ذلك الامتداد في متن الدهز، هذا خلف.

#### [۷/۲۱۰] قال: على ما قد اقترّ تحقيقه.

أقول: لاخفاء في أنّ النسخ هو بيان انتفاء الحكم الشرعي في أفق الزمان، والبداء هو بيان انتهاء متعلّق الأمر التكويني المتعلّق بالذوات بانقطاعها و عدم استمرارها، و ان كان في وعاء الدهر لم يرتفع، لأنّ هنالك لاتصدق المطلقتان.

## [١٣/٢١٠] قال: اتَصالاً في التحقّق

أقول: و الآلزم تتالى الآنين أو الحدّين الغير المنقسمين، و هو يستدعي وجود الجزء الذي لا يتجزّى. قال الشيخ في بحث اثبات الزمان / / / / / / في بعض كتبه و صحفه الحكية، عيون الحكمة، «الزمان أمر به يكون القبل الذي لا يكون مع البعد، فهذه القبلية له لذأته و لغيره به، وكذلك البعدية. و هذه القبليات و البعديات متّصلة الى غيرالنهاية».

ثمّ قال: «و هذه القبليات والبعديات و المعيات تتوالى على الاتّصال، و يستحيل أن تكون دفعات لاتنقسم، و الآلكانت توازي حركات في مسافات لاتنقسم، و هذا محال. فاذن يحب أن يكون اتّصالها اتّصال المقادير»، انتهى. بما محصّله لدى النّهى: أنّ الزمان كمّ متصل.

والحجّة عليه: أنّ القبليات والبعديات والمعيات المتعاقبة امّا أن يكون آنات متعاقبة متوالية، كلّ واحد منها لاتنقسم! و امّا أن لايكون كذلك، بل يكون أمراً متصلاً مستمرّاً؛ والأوّل: باطل؛ لأنّ الزمان لوكان مركّباً من آنات متتالية /PB120/ لوجب أن يكون الحركة

١ ـم: ـلكان ارتفاعه في حدّ.

مركّبةً من أمور متتالية، كلّ واحد منها لايقبل القسمة، لأنّ الواقع من الحركة في الآن الواحد منه ان انقسم كان وقوع النصف الأوّل منه متقدّماً على وقوع النصف الثاني منه، فحينئذٍ يكون الآن الذي وقع فيه ذلك القدر من الحركة منقسماً، و قد فرضنا أنّ الآن غير منقسم.

فثبت أنّ القدر الحاصل من الحركة في الآن الواحد غير منقسم، فلوكان الزمان مركّباً من الآنات المتتالية لكانت الحركة مركّبةً من الأمور الغير المنقسمة، ولو كان الأمر كذلك لكان الجسم مركّباً من الأجزاء التي لاتتجزى؛ لأنّ المقدار من المسافة الذي المتحرّك عليه في الآن الذي لاينقسم، فالجزء الذي لا يتجزّى من الحركة ان كان منقساً كانت الحركة الى نصفه متقدّمةً على الحركة من نصفه الآخر المن فحينئذ تنقسم تلك الحركة وينقسم ذلك الآن، و قد فرضنا أنّه ليس كذلك، فوجب أن يكون ذلك القدر من المسافة عير منقسم. فثبت أنّ الزمان لوكان مركّباً من الآنات المتتالية لوجب أن تكون المسافة مركّبةً من الأجزاء التي لا تتجزّى.

فقد بان ولاح أنّ تتالى الآنين أوالحدّين يستلزم الجزءَ الذي لا يتجزّى، و هو باطل. فتعيّن أن يكون بين كلّ حدّين أو آنين أمر متّصل. و ما في الكتاب من فرض وجود الحركة التوسّطية في كلّ آن وحدّ، محمول على ما اذا أمكن فرضه ولا يمكن أن يفرض متّصلاً بآخر مثله، بل بين كلّ آنين أو حدّين أمر متّصل من الزمان والحركة، و هما يكونان بمعنى القطع، فليتدبّر!

## [٢/٢١٢] قال: واليفاظاً للتلميذ في التحصيل.

أقول: حيث قال في التحصيل: «انّ الوهم يقيس الحركات المنقضية باناس يختارون واحد منهم أثرالواحد، فيجتمعون في مكان واحد و ليس الحال في الحركات

٢ ـ ش: الى آخر.

١ ـ كذا.

كذلك»، انتهى كلامه.

و كذلك قد أوهم ما وقع عن الرئيس من المحصّل في قوله: «و تصحّح أنّ الوجود المحصّل على هذا النحو» إلى آخره، حيث لم يفهموا أنّ المراد منه الوجود القارّ، و حملوه على الوجود مطلقاً، ولم يشعروا بأنّ الوجود المحصّل بهذا المعنى للزمان ليس الآفي الأذهان، وأمّا في الأعيان فهو موجود غير قارّ كالحركة بمعنى القطع، حتى أنّ بعض أجلاء الأعلام قد فهم منه /889/الوجود المطلق، و حكم بوقوع التدافع في كلام الشيخ على ما هو المنقول حاكماً باتّفاق كلمة الكملة على نفيه، و هل هذا الله ميتهة الخرى، نعوذ بالله من شرور أنفسنا.

ثمّ لا يخني أنّ محصّل كلام صاحب التحصيل: أنّ الحركات لا يجتمع وجودها في المكان في آن، كما عليه حال اناس يختارون ثمّ يجتمعون في مكان واحد في آنٍ واحد و ان كان الوهم / PA121 يقيسها بذلك و هو وهم منه. فقد لاح أنّه لا ينبغي وجودها جملة الزمان، بل انّا سلكه و حصله في أمرا لحركة الممتدّة من وجودها في الأعيان على سبيل عدم القرار على محاذاة ما عليه مسلك الشيخ حذو النعل بالنعل.

قال الشيخ في النجاة: « فالحركة وجودها في زمان بين القوّة المحض والفعل المحض، وليست من الأمور التي تحصل بالفعل حصولاً قارّاً مستكملاً»، وقال التلميذ في التحصيل: «عند سلب الوجود العيني عن الحركة الممتدّة، و بان أنّها ليست من الأمور التي تحصل بالفعل حصولاً قارّاً مستكملاً»، انتهى. و من الظاهر أن مآل ما قالا الى واحد، و ان كان قد أوهم المتوهمين في ضلالهم البعيد.

## [۱۴/۲۱۲] قال: ليس بين طرفي المسافة مقدار امكان.

أقول: الاضافة هيهنا لامية لابيانية. و الامكان بمعناه الحقيقي بقرينة ما يتلوه من قوله: «مقدار فيه يمكن قطع هذه المسافة، و يمكن قطع غيرها بأبطأ و أسرع». و هذا مسلك

۱ ـ م: بوجود. ۲ ـ م: مهية.

٣ ـ م: لاينفي. ٤ ـ كذا.

برهاني مأخوذ فيه الامكانات المختلفة بالسرعة والبطؤ على وجود الزمان.

والحاصل: أنّ كلّ حركة في مسافة على سرعة محدودة فانّه يتعيّن لها مبدأ و طرف لا يمكن أن يكون الأبطأ منها يبتديء منها و يبلغ النهاية معها بل بعدها، و هيهنا مقدار غير مقدار المتحرّك، فتعيّن هنالك الزمان على ما قال: «والاثبات دلالة على وجود الأمر مطلقاً و ان لم يكن دلالة على وجوده محصّلاً في آنٍ أو على جهةٍ مّا.» أي كونه في الزمان أو باقياً، و في قوله: «فيجب أن تعلم أنّ الموجودات» الى آخره.

وكلّ واحد من هذه شاهد صدقٍ على اثبات وجوده على وجهٍ يتبيّن أنّه كمّية يتقدّر بها الحركة لاقرارَ له في الأعيان، و هذا ماهية "على ما نبّه عليه بقوله: «والزمان يشبه أن يكون أضعف وجوداً من الحركة»، الى آخره. و ذلك لعدم قراره بالذات و عدم قرارها به.

و في قوله: «صار الأمر الذي من شأنه أن يكون عليها و مطابقاً لها» اشارة الى الحركة التوسّطية باعتبار استمرار وجودها في المسافة، و اختلاف نسبتها الى حدودها المنفرضة فيها، كما أنّ قوله: «أو قطعاً لها» اشارة الى الحركة بمعنى القطع. و قوله: «أو مقدار قطع لها» اشارة الى الزمان بمعنى القطع، و قد يعبّر عنه بالامكان الممتد، و هو محمول على معناه الحقيق، و قد يعبّر عنه بامكان يتسع لقطع المسافة.

ثمّ انّه لمّ استحال تنالي الحدود والآنات يجب أن يكون بينهما في المسافة المقدار الغير القارّ، والحركة بمعنى القطع لئلّا يقع الطفرة و غيرها على ما بيّنه ـطاب ثراه ـ في أصل الكتاب. ثمّ انّ السرعة و البطؤ لمّا كان تصوّرهما بديهياً أوّلياً لاعانة الحسّ عليه ـ وأمّا كونهما المراب الزمان فيحتاج الى البرهان ـ فاندفع الدور من دون الحاجة الى ما ذكره الامام في المباحث // MA90/ المشرقية من أنّ المطلوب بهذا البرهان ليس أصل وجود الزمان؛ فانّ العلم به من الأوّليات، بل حقيقته الخصوصة و كونه مقداراً للحركة. و كذلك

٢ ـ ب: فهيهنا.

۴ ـ م: الأمير.

۱ ـ ب: فيها.

۳ ـ ب: ماهيته.

۵ ـ ب: بحسب.

ما استنتج الشيخ في النجاة: «من قبول هذا الامكان الزيادة والنقصان كونه أمراً وجودياً، بل كونه مقداراً مطابقاً للحركة، و يكني في القطع بتحقّق هذه الأمور العلم بوجود الزمان»، انتهى.

و هذاكها ترى، حيث صرّح الشيخ بوجود الزمان فيا هوالمنقول عن الشفاء في عدّة مواضع هيهنا كما عدّدناها لك. بل الحقّ أنّ ما سلكه الشيخ هيهنا من البرهان هو برهان على وجوده و ماهيته جميعاً، كما يشهد به عبارته هيهنا في النجاة و عيون الحكمة، و ينطبق به عبارة بهمنيار في التحصيل و لا يكون البيان دورياً.

ثمّ انّ ما ذكره الامام من قبول هذا الامكان الزيادة والنقصان، المراد به الزمان، لا الامكان بعناه الحقيق. قال ابن كمونة في شرح التلويحات: «الامكان هيهنا لانريد به الامكان الحقيقي، فانّ ذلك لا يتقدّر، فلا يكون له نصف و ثلث و غيرهما. و انّا المراد به أمر تقع فيه الحركات، و لا كلّ الحركات، فانّ حركة الفلك الأقصى بهذا الامكان المتقدّر هو مقدارها و تقدّرها به، فلاتكون تلك الحركة واقعة فيه»، انتهى. و هو لاينافي تقدّر الحركات الممكنة و امكانها بماهي امكان لها مختلفة سرعة و بطؤاً بالزمان ا؛ لأنّ الامكان بعناه الحقيق أمر، و امكان وقوع الحركات المختلفة في المسافة أمر، و عدم كون الأوّل في الزمان لاينافي كونَ الثاني فيه.

و بالجملة يثبت الزمان بحسب النظر في امكان قطع مسافة واحدة بحركات مختلفة أو متشابهة و قطع مسافات متساوية أو مختلفة بحركات متشابهة أو مختلفة.

ثمّ انّ ما وقع من أمر تقع فيه الحركات كأنّه أراد به مظروفية وجودها له، على أن يكون الظرف أوسع. والظاهر أنّ المراد من الوقوع فيه مجرّد التقدر أبه و المعية في الوجود، والتطابق بينها؛ فحركة "الفلك التي هي مقدّرة بذلك، يتصّف أيضاً بالوقوع فيه بهذا المعنى،

٣ ـ يمكن أن يقرأ في م: محرّكة.

١ ـ ب: ـ انتهى ... بالزمان.

٢ - م: التقدير.

فلا يصح سلبه عنها.

و بالجملة: أنّ الحركة التي هي محلّ الزمان فليست هي زمانية بمعنى أن يكون تقررّها و حصولها عن جاعلها في زمان، بل بمعنى أنّها متقدّرة بحسب اتّصالها و امتدادها بالزمان و منطبقة عليه، فيشمل وقوع الحركات في الزمان حركة الفلك الأقصىٰ.

والذي تصدّى له الشيخ من البرهان ما أخذ فيه الامكانات الختلفة من الحركات المسلك آخر مأخوذ فيه القبليات والبعديات اللّتان لا يجتمعان على ما ذكره الشيخ أيضاً في الطبيعيات، حيث قال: «و أنت تعلم أنّ الحركة يلحقها أن تنقسم الى متقدّم الامتكرّم وانّما يوجد فيها المتقدّم ما يكون منها [في المتقدّم في المسافة و المتأخّر ما يكون منها في المتأخّر في المسافة، لكنّه ] يتبع ذلك أنّ المتقدّم للحركة لا يوجد مع المتأخّر منها، كيا يوجد المتقدّم والمتأخّر من المسافة معاً، و لا يجوز أن يصير ما هو منها مطابق من الحركة في يوجد المتقدّم والتأخّر في الحركة خاصية تلحقها لا من جهة ما هما للحركة، ليس من جهة ما هما للمسافة و يكونان المسافة عدد من حيث لها في المسافة تقدّم و تأخّر، و لها مقدار أيضاً والمتأخّر، فيكون بحركة لها عدد من حيث لها في المسافة تقدّم و تأخّر، و لها مقدار أيضاً بازاء مقدار المسافة والزمان هو هذا العدد أو المقدار، فالزمان عدد الحركات اذا انفصلت الى متقدّم و متأخّر، لا بالزمان بل في المسافة [معدومين] و الآلكان البيان [تحديداً] بالدور». همتقدّم و متأخّر، لا بالزمان بل في المسافة [معدومين] و الآلكان البيان [تحديداً] بالدور». همتقدّم و متأخّر، لا بالزمان بل في المسافة [معدومين] و الآلكان البيان [تحديداً] بالدور». همتقدّم و متأخّر، لا بالزمان بل في المسافة [معدومين] و الآلكان البيان [تحديداً] بالدور».

### [٥/٢١۴] قال: و هذا القول كما ينصّ ...

أقول: أي ما نقل عن أقاطيغورياس من الشفاء حيث يظهر منه وجود الزمان

٢ ـ م: تلحقها.

١ ـ م، ب: + و.

٤ ـ في المصدر: بعد.

۳ ـ م، ب: يكون.

٥ - الشفاء فنّ السماع الطبيعي، مقالة ٢، فصل ١١، صص ١٥٦ - ١٥٧.

٦ ـ م: من.

المتّصل والحركة المتّصلة و ما فيه الحركة من الوضع و الأين الغير القارّين.

فان قلت: انّ اثبات الوضع الذي لاقرار له للزمان من حيث اثباته للجسم المتحرّ ك بنا في بظاهره ما وقع عنه من نفيه عنه مطلقاً في عدّة مواضع من كتابه الأفق المبين في ايقاظ حدسي بقوله: «بل انّه امتداد مستدير و هو كمّ متّصل غيرذي وضع». و بقوله: «والدائرة الزمانية المنطبقة عليها كمّ متّصل مستدير غيرذي وضع و غير ا قارّ في أفق التقضّى والتجدّد».

قلت: بعد تسليم أن يكون الوضع بمعنى المقولة للزمان \_ظاهراً من قوله في قاطيغورياس\_فنقول: انَّه اشتباه نشأ من اشتراط ٢ لفظ الوضع، حيث يطلق تـــارةً عـــلي المقولة، و تارةً على الاشارة الحسّية، والذي نفاه عنه هنالك بهذا المعنى والذي ارتـضاه هيهنا بذلك المعنى، حيث عني من أنّه غير ذي وضع أنّه غير ذي طرف بالفعل حتى يشار اليه. و بعبارة أُخرىٰ أن ليس له طرف ينتهي اليه امتداده في جهة البداية يقال له: الآن؛ فغزاه أنَّ الزمان غيرمنتهِ الى طرفٍ يقبل الاشارةَ الحسّيةَ لانتفائه عنه؛ فلا يكون ذا وضع مطلقاً بهذا المعنى ". يرشدك اليه ما نصّ عليه في ذلك الكتاب في ايماضِ ينتهى بقوله: «لاينبغي لك أن تغفل عممًا أومأنا اليه من قبل أو تناهى مقدارالزمان في جهة الأزل، ليس بحيث يستوجب وجود الآن بالفعل؛ لأنّ وراء الزمان ليس الآ٥ صريح العدم الصرّد الباتّ الذي لايصحّ أن يقال انّه عدم ممتدّ أو غير ممتدّ و هو اللاخلاً، و اللاملاً الزماني الذي ٦ هو بازاء <sup>٧</sup> العدم الخالص هو وراء الفلك الأقصى، و هو اللاخلاً و اللاملاً المكاني، /PB122 و ليس انتهاء الزمان الى ذلك العدم بطرفه فقط، بل هو بنفس هو يته الامتدادية بكلّ جزء من أجزائه و آنِ من آناته مسبوق بذلك العدم و منتهِ اليه، فليس للعقل أن يوقع بمعونة الوهم

۱ ـ م: + ذي.

٣ ـ م: \_بهذا المعنى. ٤ ـ م: تفضل.

٥ - م: - الآ.

٧ ـ م: بان.

اتصالاً بينه و بين ذلك العدم، و يتصوّر امتداداً ينطبق بعضه على الزمان، و يقع بعضه في ذلك العدم، فيحكم أنّه قد وقع انبتات في شيء من أوساطه ما يتوهّم من الامتداد، و أنه يتصوّر أن ينبسط الزمان في جهة امتداده، فينطبق على ذلك العدم؛ فان تصوّر ذلك العدم لم يكن الاّ من اختلاق الوهم، فلاجرم ليس للزمان طرف ينتهي به امتداده في جهة البداية، يقال له الآن. و سبيل الامتداد الجسمانية بالنسبة الى عدم الأبعاد المسافية مادية كانت أو مجرّدة عند انتهاء تلك الامتدادات بحسب الوضع، والجرم الأقصى أمّا ذلك العدم فوقه، فلا محالاً سطح وراء العدم الصرف الذي هوانتفاء الأبعاد المكانية المادية والجرّدة فوق الفلك / 184/ الأقصى.

فالجرم الأقصى المّا يصح أن يقال ان امتداده منته في تماديه الى ذلك العدم، لا أنّه مسبوق بذلك العدم؛ وكذلك سائر الأجسام والمسافات بأبعادها و امتداداتها؛ لأنّ ذلك العدم ليس هو انتفاء ذوات الأبعاد و الامتدادات في أنفسها على الاطلاق، بل هو انتفاء تمادي مقدار ما في الوضع، فلايلزم من ذلك انتفاء وجودها في الواقع، بل المّا يلزم انتفاء تماديها وراء نهاياته الوضعية، فلذلك ليست هي مسبوقةً بذلك العدم، بل هى منتهية اليه فقط، ولا هو عدم ذات المقدار فوق حد وضعي بعينه.

و أمّا العدم الذي يصح أن يقال: انّ الأبعاد المسافية و الامتدادات الجسمانية مسبوقة به فهو بطلان ذواتها و انتفاء هوياتها في الواقع بحسب أنفسها لابحسب تماديها في الاشارة الحسية، فهذا العدم لاتخصّص له بحدّ من حدود الامتداد، بل نسبته الى الطرف كنسبته الى الوسط، و نسبته الى الجزء كنسبته الى الكلّ. والعدم الذي هو وراء طرف الامتداد و ينتهي اليه الامتداد على خلاف تلك الشاكلة، والزمان كمّ غيرذي وضع».

[۱۲/۲۱۴] قال: قارّ الذات.

أقول: فإن قلت: انَّه ينافي ما وقع عن الشيخ من حصر وجوده القارّ في النفس

و الوهم كما هو المنقول سابقاً.

قلت: ليس الأمر كذلك، حيث حصر وجوده في الآن و قراره فيه في النفس، و أمّا قراره لا في آنٍ بل في وعاء الدهر، و عدم قراره فيه فَعَلى غطٍ آخر ما تصدّى هيهنا الشيخ لذكره، حيث انّه ذكر في الطبيعيات، والبحث عن ثباته القارّ في الدهر /١٤٦٩/و نسبته الى المفارقات في علم ما بعد الطبيعة حتّى أنّ البحث عن الجرّدات بماهي مجردة فيها بالعرض لابالذات، و البحث عن النفوس الجرّدة فيها بماهي متعلّقة بالأبدان، على ما صرّح به الشيخ في مواضع منها بالبحث عنها بهذه الحيثية لابماهي مجرّدة. يرشدك اليه ما سلكه في الطبيعيات من اثبات الواجب الوجود بالذات بما هو منتهي الحرّكات، على ما في مشرحنا على الهيات كتاب الشفاء و الاشارات. ا

## [۱۸/۲۱۴] قال: ان صبح فرض حصول الجسم ...

أقول: انّما قال «ان صحّ» اشارة الى أنّ الجسم بما هو متحرّك أو ساكن في الزمان، و مع قطع النظر عنه لا يكون في الزمان. والسرّ فيه أنّ ما يتقدّر به هوالحركة أو السكون، والسكون عدم الحركة في زمانٍ له أن يتحرّك فيه، فالجسم بما هو جسم ليس متحرّكاً ولا ساكناً، فلا يكون آنياً ولا زمانياً على ما قد اقترّ في مقرّه.

قال الرئيس في عبون الحكمة: «والجسم الطبيعي في الزمان لالذاته، بل لانّه في الحركة، والحركة في الزمان» انتهى، وما أورد عليه مثير المنتة التشكيك من المؤاخذه و هو فتنة لااتّجاه لها //MB91 في دار الهدى الهدى و ذلك حيث قال: و اعلم ان هذا الكلام في النهاية الضعف، و ذلك لأنّ الزمان لمّا كان مقدار الحركة كان عرضاً موجوداً في الحركة، و الحركة عرض موجود في الجسم؛ فيلزم أن يكون الزمان موجوداً في الموجود في الجسم، فيلزم أن يكون الزمان موجوداً في الموجود في الجسم، فيلزم أن

١ ـ هذا الشرح يستى بكحل الأبصار.

۲ ـ ب: مشير.

٣ ـ م: ـ في دار الهدى. وقع من هنا بياض في «م».

يكون الزمان بهذا البيان موجوداً في الجسم؛ و لا يظهر منه معنى كون الجسم موجوداً في الزمان، و البحث انّما وقع عن معنى قولنا الجسم موجود في الزمان. و الكلام الذي ذكره يقتضي كون الزمان موجوداً في الجسم و ذلك من الأعاجيب»، انتهى كلامه بأليفاضه.

ولم يعلم ان الظرفية اللغوية مهجورة في صناعة الحكمة المتعالية، و ما قرع سمعه ان الحقائق الحكمية لا تقتضي من الاطلاقات العرفية. و ايراد مثل هذا الرجل عليه أضحوكة الحكماء و ان لم يكن منه من أعجوبة الأعاجيب. ا

#### [١٣/٢١٧] قال: بالفعل 🗆

أقول: قوله: «بالفعل» أي بحسب وعاء الدهر بحسب وجود راسميها فيه. و بالجملة انها بجملة موجودهما بالفعل بحسب وجود راسميها موجودان فيه و ذلك بخلاف ما عليه أمرهما بحسب أفق التقضى و التجدّد و اكذلك حركة معدّل النهار. و بالجملة انها بجملتها الاتصالية من أزلها موجدان بالفعل بحسب وجود راسميها في الأعيان الى هذا الآن مشلاً فيها، أى في ألواح النفوس المنطبعة الفلكية. و لم يرد من ذلك أنها موجودان من أزلها الى ابدهما بالفعل فيها بحسب راسيمها في هذا الآن.

و قد علمت أنّ من الجائز أن يكون المراد منه أنّهما موجودان فيها بالفعل بجملتهما بحسب وجود راسميهما من أزلهما /PB123/ الى أبدهما، و ذلك على خلاف ما عليه أمرهما بالقياس الينا لانتفاء الأزل و الأبد فينا.

#### [۱۷/۲۱۸] قال: من دون الزمان 🗆

أقول: من البين أنه ليس يتصحّح وجوده الآبالحركة، لانتفاء الحال بانتفاء محلّه. و بالجملة أنّ حركة الجرم الفلك الأقصى حاملة للزمان، فاذا انتفت انتهى، و اذا انتفى انتفى

١ \_م: \_ في دار الهدى ... الأعاجيب.

السكون، لانّه عدم الحركة عمّا من شأنه الحركة، فالجسم في آن من الآنات غير متحرّك، و السكون، لانتفاء الزمان.

### [۱۹/۲۱۹] قال: ألم يستبن لك 🗆

أقول: يعنى انّك بما قد علمت في معنى التقدّم و التأخّر فقد سهل عليك الوقوف على معرفة المعية و أقسامها، و اغّا قلنا انّ ذلك يوجب سهولة ذاك، اذ لا معنى للمع و المعية الاسلب المتقدّمات و المتأخّرات بأحد هذا الاعتبارات، و على هذا فالمعيات في الزمان اغّا هي أمور واقعة في الزمان، كالحوادث الموجودة في هذا الساعة مثلاً، و المعيات بالطبع اغّا هي أمور متكافئة في لزوم الوجود، مثلاً كالاخ بالنسبة الى أخيه. و المعيّات بالرتبة اغًا هي أمور واقعة على وجه تكون متساوية النسبة الى مبدأ محدود كالأنواع الاضافية بالنسبة الى جنس مندرجة هي تحته، فانّها و ان كانت متأخّرة عنها بحسب ذواتها الاّ انها من جهة اضافتها اليها لا تقدّم لاحدهما على الآخر، و لا تأخّر لها عنه، فتكون لها معية بالقياس اليها، و كلها كانت الأنواع الاضافية متساوية القرب أو البعد عن جنس واحد فهي لها معية بالقياس اليها، و كلها كانت الأنواع الاضافية متساوية القرب أو البعد عن جنس واحد فهي فا بالقياس اليها معيات بالرتبة. و أمّا المعيات بالشرف فهي أمور ليس لأحدها فضيله زائدة على ما هي منسوبة اليها.

و في الشفاء: «انّ المعية بالعلّية فتحقيق الأمر فيه عسر جدّاً» وكان ذلك لتوقّفه على المكان صدور أثرين عن مبدأ واحد بجهة واحدة أو أكثر منها، أو هي انّما هي أمور صادرة عن علّة موجدة واحدة و اثبات ذلك من المداحض.

ثمّ انّ الأستاذ المصنّف قدس سرّه العزيز قد اشار الى تصحّح ذلك حيث قال: «فسبيل تصحيح هذه المعية ان يعتبر» الى آخره.

١ - ب: + لا.

تلخيصه ان العلية الاضافية و المعلولية الاضافية حيث أن الصدور قسمان، اضافي و غير اضافي، فعلية الواجب تعالى من حيث مبدعيته للعقل الثاني و مقتضيته نفس الفلك الأول و جاعليته الاضافية نظراً الى جرم الفلك الاول، فهذه الثلاثة لها معية بالمعلولية، و الواجب له بتلك الاعتبارات معية بالعلية الاضافية فليتدبّر!

تفصيله على ما أُفيد: الصدور أعني به الجعل /PA124 و الايجاد و الافاضة يطلق في ا اصطلاح العلم و لغة الحكمة على معان ثلاثة:

اولها: الجاعلية الاضافية المضائفة للمجعولية، و المتضائفتان حاصلتان معاً في مرتبة واحدة، و متأخّرتان معاً بحسب المرتبة عن مرتبتى ذات الجاعل و ذات الجعول، فحقيقة الاضافة ليست الا النسبة المتكرّرة على خلاف مطلق النسبة، اذ لا يعتبر فيها التكرّر، بل انها أعمّ و أوسع.

و ثانيها: حيثية الجاعلية الحقيقة التي هي مستتبعة ذات الجعول، و منها ينبعث جوهر ذاته، و ذلك كون الجاعل بحيث من تلقائه يجب و عنه يصدر هذا المعجول بخصوصه، و هذه الجاعلية الحقيقية مبدأ الجاعلية الاضافية و متقدّمة عليها بمرتبتين، اذ هي ينبوع وجوب الجعول و فعليته و منبع تقرّره و وجوده و هي من المراتب السابقة على جوهر ذاته، و الجاعلية الاضافية فرع تحقّق المتضائفين، و المراتب السابقة مفصّلة معدودة ممّا لا يخنى، و هي مضاهية الجاعلية الاضافية في كونها واحدة اذا كان المعجول واحداً و متكثرة بحسب تكثر مجعولات، و في أنها أيضاً ليست عين ذات الجاعل الحقّ على الاطلاق، بل انها أمر زائد على نفس ذاته جلّ كبرياؤه، كها الجاعلية الاضافية؛ اذ ليست هي من الكال المطلق للوجود بما هو وجود من الصفات الحقيقية للموجود الحقّ من حيث هو موجود حتى يجب أن يكون هي عين حقيقة القيّوم الحقّ الواجب؛ و لكنّها من لوازم ذات الحقيقة الحقة أن يكون هي عين حقيقة القيّوم الحقّ الواجب؛ و لكنّها من لوازم ذات الحقيقة الحقّة القيومية، و عوارضها بالذات بحسب خصوصية ذات هذا المعجول، و خيريّته لنظام الوجود و تمام مناسبته و قرب جوهره بنصاب كهال الحقيقة و قسط بهاء الانيّة من حريم الجناب

القدوسي.

و ما قال حامل عرش العلم و التحصيل في شرح الاشارات حيث قال: «الصدور يطلق على معينين، أحدهما: امر اضافي يعرض للعلة و المعلول من حيث يكونان معاً، و كلامنا ليس فيه؛ و الثاني: كون العلة بحيث يصدر عنها المعلول، و هو بهذا المعنى متقدّم على المعلول؛ ثمّ على الاضافة العارضة لهما، كلامنا فيه، و هو أمر واحد ان كان المعلول واحداً، و ذلك الأمر قد يكون هو ذات العلَّة بعينها ان كانت العلة علةً لذاتها، و قـد يكـون حـالة يعرض لها ان كانت علة لا لذواتها، بل بحسب حالة أُخرىٰ أمَّا اذا كان المعلول فوق واحد فلامحالة يكون ذلك الأمر مختلفاً و يلزم منه التكثّر في ذات العلة فليس بوزين في ميزان التفتيش الغائص و لا بمعاير بمعيار /PB124/الفحص البالغ، أليس امكان ذات المعلول من المراتب المتقدّمه على هذه العلّية الحقيقية الغير الاضافية، وليس هو بمتقدم على مرتبة ذات العلُّه بما هي هي بتَّةً، وكون العلُّه علَّه لذاتها انَّما يستلزم أن يكون ايجاد هذا المعلول بخصوصه لازم نفس ذات العلة بحسب خصوصية ذات المعلول، الله أن يكون هو نفس مرتبة ذات العلة بعينها، و افاضة المعلول الأوّل بخصوصه ليست هي الكمال المطلق حتى يكون عين مرتبة ذات الجاعل على الاطلاق وكيف يصح أن يكون هي عين ذات الجاعل الحقّ و القيّوم الواجب بالذات متعالى الذات بوحدته الحقّه عن الوحدة العددية على ما هو المصرّح لأُولى العقل صرّاح. و وحدة افاضة المعلول الأوّل عددية كما وحدة المعلول الأوّل. و على وفقها بالجاعلية بهذا المعنى هي التي عبّر عنها القرآن الحكيم عنها بالأمر و قول «كن» ﴿ إِنَّما أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونَ ﴾ ١.

و عالم المفارقات انما سمّى عالم الأمر لمكانة وجوده بمحوضة الامر الالهي، و قـول «كن» من دون مادّة هي الحامل لجوهر الذات و امكانه الاستعدادي و استعداد هـو المستدعى لجريان الافاضة و فعلية التقرّر.

۱ ـ یس، ۸۲.

و ثالثها: الجاعلية التي هي كهال مطلق للوجود بما هو وجود و هي عين مرتبة ذات الموجود الحق \_عز مجده \_ و ذلك كونه سبحانه في مرتبة ذاته بحيث يجب و يصدر عنه خيرات نظام الوجود على الاطلاق، و يفيض عنه كل وجود، و كل كهال وجود، و كل كهال موجود ا، فالجاعلية بهذا المعنى مبدأ للجاعلية بالمعنى الثاني، كها تلك مبدأ لجوهر ذات الجعول ثم للجاعلية الاضافية و ليست بمتأخرة في المرتبة عن امكان ذات الجعول و تأخراً بالذات، كها تلك متأخرة.

فاذا تقرّر هذا فنقول أن المعية بالعلّية الاضافية وكذلك المعية بالمعلولية الاضافية الاعسر في حصولها و تحصّلها. و ما ذكره الرئيس من العسر فهو في غير الاضافية، فليتدبّر.

## [۲۳/۲۱۹] قال: برهانه في كتاب التقديسات و غيره 🗆

أقول: ذلك حيث قال في ذلك الكتاب: «انّه يمتنع استناد طبيعة واحدة بعينها الى طبيعتين مختلفتين بالمعنى أو بالعدد أصلاً، أليس امّا أن يكون لخصوصية احدى الطبيعتين مدخل في حصول المعلول فيمتنع أن يتحقّق بالأخرى بتّةً، أو لا؛ فتعود العلّية الى الطباع المشترك و هو أمر واحد بحسب نفسه، فها اختلفت العلّة في ظاهر الأمركانت العلّة بالحقيقة هي القدر المشترك، و الخصوصيات ملغاة في العلّية؛ فكما وحدة العلّة مستلزمة وحدة المعلول، /PA125/ فكذلك وحدة المعلول مستدعية وحدة العلّة؛ فانحفاظ أصل الوحدة بالطبيعة و بالعدد متكرّر اللزوم على التعاكس من الجنبتين في مطلق العلّة، و امّا نحو الوحدة الشخصية أو النوعية بخصوصها فغير لازمة الانحفاظ من الجنبتين بالنظر الى طباع المعلول بما هو معلول الله بالقياس الى خصوص العلّة الجاعلة»، انتهى.

و بالجملة أنّ العلّة اذا كانت طبيعةً نوعيةً حقيقيةً أو اضافيةً ليس يجب أن يكون معلولها أيضاً كذلك، كما أنّ المعلول اذا كان نوعاً حقيقياً أو اضافياً ليس يجب أن تكون

١ ـ ب: الموجود.

علَّته أيضاً ما هو مثلها نوعاً أو جنساً.

فالحاصل أنّ المعلول الواحد أو العلّة الواحدة و ان كان لا يجوز أن يكون علّته أو معلولها الآ واحداً الآأن وحدتها ليس يجب أن يكون على و تيرة واحدة ليمتنع أن يكون لمعلول شخصي علّة عامّة، و لمعلول نوعي علّة خاصّة؛ اذ الواحد بالعدد قد يكون علّته أحد الأمرين، و الواحد بالنوع قد لا يكون علّته نوعاً واحداً، بل قد يكون أنواعاً كثيرة، لكن لا بمعنى أنّ كلّ واحد منها مستقلّ با يجاده، بل بمعنى أنّ واحداً منها كافٍ فيه، و مع ذلك لا يكون لعلّة واحدة الا المعلول الواحد و بالعكس عكساً كلّياً.

قال الشيخ بما حاصله: «أنّ وجود الهيولى العنصرية أو بقاءها يستند الى واحد بالعموم هو المبدأ الفيّاض مع إحدى الصورة الجسمية أو النوعية الواردة عليها بالتعاقب، غاية الأمر أنّه قال انّ الواحد بالعموم انّما جاز أن يصير علّةً لأمر واحد، اذا حفظ عمومه بأمر واحد شخصي، هو هيهنا المبدأ الفيّاض الباقي عند توارد شرائط متعدّدة على الهيولى»، انتهى ملخّص كلامه.

و علم منه أنّ الواحد بالعموم الذي هو المبدأ مع واحدة من هذه الصور جاز أن يكون علّةً لأمر واحد هي الهيولى الباقية، و من الظاهر أنّه لايلزم أن لو كانت العلّة هي القدر المشترك أن يستند الواحد بالشخص الى الواحد بالعموم، اذ المصدر بالحقيقة هو الأمر المعيّن؛ غاية الأمر أن ليس لتعيّنه مدخل في تأثيره و لامحذور فيه.

قال الأستاذ المعلّم ـ قدّس سرّه ـ متّصلاً بما نقلنا عنه: «تشريق، فإذن ليس يصح أن يكون لمعلول واحد بعينه الآعلّة تامّة واحدة بعينها، فالجاعل للشيء الشخصي يمتنع أن يكون الآ شخصياً، و ربّما يعتبر انضام طبيعةٍ مّا مرسلة اليه ليتمّ العلّة الواحدة بالشخص، وليس يوجب ذلك خروجها عن الوحدة الشخصية. وكذلك ليس يصح أن يكون لعدمه علّة الآعدم / / PB125 علّة التامّة الواحدة بعينها، فإمّا عدم أحد العلل بعينها، أو لا بعينها؛ وعدم أحد الأجزاء بعينه، أو لا بعينه؛ ان كان المعلول مركّب الذات فيليس ممّا له العيلية عدم أحد الأجزاء بعينه، أو لا بعينه؛ ان كان المعلول مركّب الذات فيليس ممّا له العيلية

بالذات، بل امّنا يقارن ما هو العلّة بالذات و يلزمها.

## [١٢/٢٢٠] قال: كان في الصّادر الأوّل 🗆

أقول: من هنالك قالوا نسبة الجوهر الأوّل الى القيّوم الأوّل امّ جميع النسب، و فيا وقع عنه بقوله: «اجتماع حيثيات متصافقة» اشارة الى عدم انفكاك تملك الحيثيات بعضها عن بعض بحسب الواقع، و ان لم يكن في درجة واحدة، و ان كان استناد الكثرة اليه تعالى بحسبها في درجة واحدة.

ثمّ ان قوله: «في درجة واحدة» فيا وقع عنه بقوله: «فاذن يتصحّح بذلك استناد الكثرة معاً»، الى آخره. متعلّق باستناد الكثرة لا بالمتصافقة، و يؤيّده ما وقع عنه بعده بقوله: «المستندة اليه في درجة واحدة» و اغّا قلنا أن ليست تلك الحيثيات و الاعتبارات في درجة واحدة لتقدّم ماهية الشيء على انية تقدّماً بالماهية، و قس عليه أمر الامكان حيث انّه في حيّز التقدّم بالماهية نظراً الى الماهية، كها انّ الماهية يتقدّم على تعقّله لذاته و لبارئه، و كذلك انيّته الله في علمه الحضوري بذاته؛ لأنّه نفس وجوده الارتباطي، فلايكون هذه الاعتبارات في درجة واحدة.

قال الشيخ في الهيّات الشفاء: «ما يلحق جوهر الشيء بذاته أقدم ممّا يلحقه بغيره في مرتبة متأخّرة»، انتهى. فتكون لواحق الماهية المتقرّرة متقدّمة على لواحق وجودها حيث ان الماهية المتقرّره يتقدّم على وجودها تقدّماً بالماهية، وكذلك اعتبار امكانه و وجوبه بالغير.

قال الأستاذ المصنّف في الأفق المبين: «فالممكن بذاته ما لم يجب تجوهره و وجوده عن غيره لم يتجوهر، فلم يوجد؛ و اذا وجب ذلك كان صدوره عن غيره تجوهراً و وجوداً واجباً، فكان بحسب نفسه تجوهراً و وجوداً ممكناً، و باعتبار صدور تجوهره و وجوده عن غيره واجباً» بعد ما ذكر هنالك «و التقدّم بالماهية هو تقدّم ما يمتنع بالمتجوهره تجوهر

الشيء و لايجب بتجوهره و وحدة تجوهرة.

ثمّ ان هذه الاعتبارات و الحيثيات متمّات صلوح الاستناد الى جنابه، و معدّات قبول الفيض من تلقاء بابه من شرائط تأثير الفاعل، أو من تتمّة القابل، فالتوقّف عليها من تلك الجهة لا بالقصد الأوّل.»

ثمّ انّه قد صرّح هنالك بسبق الماهية على الانّية، و ذلك حيث قال: «و المـتّصف بالسبق بالماهية انّما هو جوهريات الماهية بالقياس اليها، و نفس المـاهية بالقياس الى وجودها»، انتهى. و هو صريح في المدّعى من أن ليست تلك الاعتبارات في درجة واحدة و ان كانت متصافقة الوجود، غير منفكّة الوجود بعضها عن بعض. /PA126/ في النهاية: «و في حديث عايشة: فَاصْفَقَتْ له نسوان مكّة، أي اجتمعت اليه» أ. فليتدبّر!

### [١٨/٢٢٠] قال: المبدع لماهية العقل الأوّل □

أقول: الابداع هيهنا محمول على ما عليه خواصّ الحكماء من عدم توقّف ما يتعلّق به الابداع الآعلى ذات مبدئه من دون شرط مّا مطلقاً حتى المنتزع عنه، فلذا نسب الابداع الى المبدع لماهية العقل الأوّل و لم ينسبه الى انيته، بل قال: «و الجاعل لانية انعقل الأوّل» -أى وجوده - حيث نسب الجعل اليه بالقياس الى وجوده و انيته، بل التأثير في نفس الماهية تترتّب عليه الموصوفية بالوجود.

فان قلت: انّ الصادر الأوّل مركب من الجنس و الفصل، و المركّب متأخّر عن الجزء، فكيف تصحّ نسبة الابداع بما عليه خواصّ الحكماء اليه تعالى نظراً اليه؟!

قلت: انّ جعل الذات و ما هو ذاتي له في الاعيان واحد. قال خاتم المحصّلين في شرحه للاشارات في بيان خواصّ ذاتيات الشيء نظراً اليه: ثانيتها: انّ الشيء لا يحتاج في اتصانه على هو ذاتي له الى علّة مغايرة لذاته، فانّ السواد لون لذاته لا لشيء آخر يجعله لوناً فأنّ

١ - النهاية، - ٣٩/٣.

ماجعله سواداً جعله أوّلاً لوناً، ثمّ انّ تقدّم الذاتيات للماهية عليها قد جعلوه تقدّماً بالماهية حيث جعلوها علل الماهية لا علل الوجود على ما صرّح به المصنّف على على المأمر في نسبة الابداع اليه تعالى نظراً الى الصادر الأوّل و ماهيته لتأخّره عن علل ماهيته، فيتوقّف على غير مبدعه الجاعل من أجزائه، وهو محسوم لأنّ الماهية متقرّرة في الاعيان بعين تقرّر أجزائها، فيكون ابداعها عين ابداع أجزائها؛ فليتدبّر!

#### [٣/٢٢١] قال: قِدّة 🗆

أقول: قال في النهاية: «و منه حديث التلبية، فيقول: قَد قد، بمعنى حَسب، و تكرارها لتأكيد الأمر و يقول المتكلم قِدني، أي حِسبي». ا

#### [۶/۲۲۱] قال: و أرواقه 🗆

أقول: في النهاية: «في حديث: [حتى ] اذا القت السهاء بأرواقها، أى بجميع ما فيها من الماء». ٢

#### [۱۱/۲۲۱] قال: من كلّ جهة 🗆

أقول: فيشمل العقول و النفس الكلّية المتعلّقة بجرم الفلك الأقصى الابداعي، حيث انّ الزمان قائم بحركته، موجود فيها، بخلاف أمر ما عداه من النفوس الفلكية لتعلّقاتها بأجرام أثيرية غير ابداعية، فلا يكون من الثابتات المرتفعة من كلّ جهة عن الوقوع في امتداد عالم الزمان، و من هيهنا لاح سرّ ما وقع عنه من الاستثناء في قوله: «و لا سيمًا

٢ \_ المصدر السابق، ج ٢ /٢٧٨.

البسايط الجوهرية من المبدعات» وهي العقول المقدسة وقوله: «و لا سيمًا الأمريات» الى قوله: «في صدر عالم الأمر». تخصيصها بهذا يوجب الاستثناء عمّا ذكره سابقاً بعد الاستثناء، حيث لا تخصيص هنائك /PB126/ بصدر عالم الأمر بل يشمله مع غيره، بخلاف الأمر في الاستثناء الأخير، حيث قد وقع فيه التخصيص، و من البيّن الظاهر أنّ العنصر الأوّل و هو العقل الأوّل أشرف، و هو في محدر عالم الأمر و أفضله و أشرفه، و كذنك ما يتلوه على ما نبّه عليه بقوله: «و المفارقات القدسية في صدر عالم الأمر» يعني انّه أشرف و ما يتلوه ممّا يكون في ساقته فقد لاح سرّ وجه الاستثناء بعد الاستثناء.

#### [۲۰/۲۲۲] قال: وجود الهيولي 🗆

أقول: حيث ذهب الى أنّ الجوهر المتّصل القائم بذاته بسيط، لاجزء له و لاتركيب فيه بحسب الخارج، و قابل لطريان الاتّصال و الانفصال عليه مع بقائه في الحانين، فهو من حيث جوهره و ذاته يسمّى ذاتاً، و من حيث قبوله للصور النوعية لأنواع الجسم يسمّى هيولى. و لم يقل بوجود الهيولى على ما عليه أرسطو و تبعه الشيخان كها هو الحقّ.

# [٢٣/٢٢٢] قال: متأخّرة الوجود عن البارئ الحقّ سبحانه

أقول: لو قال بالكمون و البروز نظراً الى الزماني مع ما كان موجوداً من الزمان حكالأمس مثلاً لا الحدوث، فيشكل الأمر في الايراد عليه كها عليه الطبيعيون. الأترى انك اذا أخذت خيطاً مختلف ألوان الأجزاء في محاذاة بعض ضيّقات الحدقة عن الاحاطة بتلك الجملة دفعة كذرة أو غيرها وحدت المتساوية في الحضور لديك لسعة احاطتك متعاقبة الحضور عندها لضيق حدقتها. فاعتبر الأمر في امتداد الزماني بما فيه من الحوادث

۱ ـ ش: + الى آخره.

المرتبطة بالأزمنة و الآنات المنتزعة منه، و اختلاف حضورها بالقياس الى الزمنيات و بالاضافة الى من هو خارج عنها تعاقباً و معية، كها قال في اثولوجيا: «انّ البصر اذا رأى شجرة رأها من أصلها الى فرعها دفعة واحدة يعلم أصلها قبل أن يعلم فرعها بنوع ترتيب و شرح، لا بنوع زمان؛ لأنّ البصر اغّا رأى أصل الشجرة و فرعها و ما بينهها دفعة واحدة. فالبصر يعرف أوّل الشجر و آخرها بالترتيب لا بالزمان، فان كان البصر يعلم كذلك فبالحريّ ان يكون العقل يعلم أوّل لشىء و آخره بالترتيب لا بالزمان، و الشيء يعلم أوّله و آخره بالترتيب و لا بالزمان يعرف كلّه دفعة واحدة»، انتهى.

فاذاً الأوّل تعالى كما لا يقرب منه مكان النسبة الى مكان، بل ان جملة الامكنة و الكائنات سواسية عنده بالقرب و البعد كذلك لا يقرب منه زمان بالنسبة الى زمان، بل ان جميع الأزمنة و الزمانيات و جملة الوجودات و الموجودات سواسية عنده بالحضور لديه. فاذن ليس /PA127/ هناك ماضٍ أو مستقبل أو حال، بل هو محيط بالكلّ دفعةً واحدة بالدفعة الدهرية و السرمدية، لا بالدفعة الآنية.

فاذاً الامتداد الزماني المتصل الذي هو سنخ التغير و عنصر التقضيّ و التجدّد و فلك المتغيّرات و عرش الزمانيات حاضر بجملة ما هو حافّ به من الحوادث الكونية عند مبدع الكلّ أزلاً و أبداً.

ثمّ لا يخنى انّ أحداً لا ينكر وجود الحوادث الزمانية في الأزمنة الخصوصة، و من الظاهر انّ حدوث كلّ حادث زماني بزمان مخصوص حادث، فاذا انتنى زمان حادث انتنى زمان عادث، فلذا حكم الاُستاذ المصنّف حطاب ثراه -: «و ذهب الى أنّ أجزاء الزمان كأمس و اليوم و غدٍ مثلاً متأخّرة الوجود عن الباري الحقّ سبحانه تأجّزاً انفكاكياً صريحاً دهرياً»، إلى آخر.

و بالجملة انّه لاشبهة في أنّ القيّوم الواجب بالذات عزّ مجده متقدّم في الوجود على الحادث اليومي مثلاً تقدّماً لم يكن بحيث يمكن أن يجتمع الحادث اليومي معه ـ جلّ ذكره - في

الوجود البتة، وكيف لا؟! يكون لموجود عن موجود تخلّف في حصول الوجود، ثمّ يصحّ أن يقال انّ أحدهما قديم الوجود و الآخر حادث الموجوديّة فمن الفطريات الأوائل انّ الحادث الزماني اليومى مثلاً لم يكن له وجود عيني في أفق الزمان، ثمّ انّه حدث وجود في الأعيان متخصّصاً بالوقوع في ذلك الزمان بخصوصه، وكذلك لم يكن له وجود عيني في الواقع الذي هو وعاء الدهر، ثمّ انّه حدث وجوده فيه واقعاً في الزمان الحدوث لاغير، اذ لوكان له وجود في وعاء الدهر قبل وجوده المفروض كان ذلك الوجود في زمان ما قبل زمان الحدوث البتة، فانّ الشيء الزماني لا يكون له الا الوجود الزماني و انه لا يكون بين وجوده في أفق الزمان هو بعينه وجوده في وعاء الدهر باعتبار آخر، و اذا كان كذلك فيلزم أن يكون للحادث الزماني وجود عيني في أفق الزمان قبل زمان الحدوث و ذلك قبيح الفرض وخرق الضرورة الفطرية.

### [١٩/٢٢۴] قال: هو العدم لا بزمان ... 🗆

أقول: هل هو الا عدم دهري صريح، لا آني و لا زماني و قوله: «لان بارتفاعه

١ ـ ش: حدث.

يكون الكائن» يدلّ عليه؛ لأنّ العدم الزماني للكائن لايقابل وجوده، لاختصاص كلّ منها بزمان، و لا العدم الذاتي و هو ليسية جوهر الكائن في حدّ ذاته يجامع وجوده و لايرتفع به، لأنّه من حيث الاستناد الى جاعله، و ذلك له بالنظر الى ذاته؛ و سنخ جوهر كـلّ شيء هالك الله وجهه. فقد تعين من ذلك أن يكون مراد الشيخ من العدم للكائن المرتفع بوجوده هو ذلك العدم.

فان قلت: انّ المتهوّسين القائلين بالتسرمد ذكروا أنّه لولا الحركة لما حدث شيء من الحوادث، وليس مرادهم منه الآ الامكان الذاتي مع صحابة الامكان الاستعدادي في زمان السابق، و وجود الكائن الحادث في زمان عاقب؛ و لهذا الامكان تقدّم بالطبع على هذا الكائن.

قلت: انّ الاستاذ المصنّف ـ قدّس سرّه العزيز ـ أجاب عنه بأنّ اختصاص كلّ منها بحدٍ من الزمان لاينا في أزليّتها الدهرية، و اغّا ينافيها بطلان عدمه الدهري الذي لا بزمان و لا مكان، و لا يستوجب ذلك الا امكانه الذاتي؛ فقد تعيّن أنّ مقتضاه هو هذا لا غير، فاذن أينا يوجد، يبطل ذلك العدم للممكن سواء كان ذلك من الفارقات القدسية أو الموجودات الكونية الا أن يكون المراد من ذلك العدم عدماً آخر، و لكنّه لا يوجد في المفارقات القدسية لا لا تنها، و لا معنى لحدوث المفارقات الصرفه و قدم الفلكيات الاثيرية.

فقد تعين أنّ المراد من ذلك العدم هو العدم لا بزمان و مكان لا العدم بالنظر الى المادّة في العلويّات و ان كان ذلك عدماً بلا زمان و مكان أيضاً، حيث انّها مادّة قوامها لا كونها، كما عليه أمر المادّة في الكائنات العنصرية لتقدّمها عليها زماناً، فليتبصّر و ليدرك فانّه من غوامض الحكمة التي لايصل اليها أيدى أولى الابصار الحكمية.

#### [٢/٢٢٥] قال: عن الصّورة 🗆

أقول: و ذلك لاجتماعها معه في الموجود بخلاف /PA128/ ما عليه أُمـر العــدم و

الهيولي لتقدّمهما على الكائن.

#### [٣/٢٢۶] قال: ملزوم لصحابة الحركة 🗆

أقول: يعني غير منفكّ عنه، لا الملزوم بمعناه الصناعي لأنّه يستدعي أن يكون هذا علّة لصحابة الحركة مع أنّها علّة له.

### [۱۲/۲۲۶] قال: و الأزليّة الدّهرية

أقول: لا خفاء في أنّه لمّا أثبت سابقاً و عليه الحكماء من ارتفاع العدم المقابلة للوجود الكائن و هو عدمه الدهري، فيكون حادثاً دهريّاً أيضاً؛ و ليس ما يقتضيه الآ الامكان الذاتي، فقد انصرح أنّه ليس في مُنّته الآأن يأبي أزلية الوجود في الدهر؛ و لولا ذلك لأمكن أن يقال: انّ الكائن ازليّ مع حدوثه الزماني، و الامكان الذاتي يستدعي الوجود الازليّ، و امكانه الاستعدادي حدوثه الزماني، و ذلك بخلاف ما عليه أمره إذا ثبت البطلان عدم غير زماني و لا مكاني له؛ فانّه ينادي بأعلى صوته أنّه حادث دهريّ، و لولا ذلك لأمكن ذاك، فليتبصّر!

### [۱۳/۲۲۶] قال: و ليس يقتحم 🗆

أقول: اقتحم عقبه أو و هذه، أي تؤرُّط و أوقع نفسه فيها من غير روية.

# [۱۶/۲۲۶] قال: فاذن قد استتبّ نظم سياق البرهان ... 🗆

أفيد: «هو ملخّص القول في تقرير برهان الكون و اللاكون على حدوث العالم بقضّه و قضيضه و مادّياته و مجرّداته أن يقال لا امتراء في أن الحوادث الزمانية المرهونة الوجود بالامكانات الاستعدادية، شيء منها لايصحّ كونه في الواقع الابار تفاع، لاكونه ضرورة أن

تحقّق أحد النقيضين في متن الواقع يستوجب بطلانَ الآخر بتّةً، و العدم الزماني السابق الذي بحسبه يكون الموجود بحسبه يكون الموجود حادثاً ذاتياً، ليس شيء منها يبطل في حاق الواقع بحصول الوجود بالفعل.

أمّا الأوّل: فلأنّ العدم الزماني السابق في الزمان القبل سبقاً زمانياً و الوجود اللاحق الحادث في زمان البعد، لاتقابل بينها، لعدم اتّحاد الزمان؛ فهما متحقّقان في متن الواقع معاً، كلّ في وقته.

و أمّا الثاني: فلأنّ الليس المطلق بحسب مرتبه نفس الذات من حيث هي هي لايقابل الوجود الحاصل بالفعل في حاق الأعيان من تلقاء العلّة الجاعلة، بل انه يجامعه بتّةً؛ فاذاً انّا اللاكون الذي يبطل في الواقع بحصول الكون بالفعل هو العدم الصريح في الدهر، لا بزمان و لا بمكان لا غير، و هذا هو معنى الحدوث الدهري الثابت لكلّ حادث زماني بقضاء العقل الصراح.

و اذن نقول فهذا المعنى الثابت الذي هو الحدوث الدهري ليس يتصحّح أن ينبعث من الامكان الاستعدادي؛ لأنّ الامكان الاستعدادي لكونه في العوارض المادّية /PB128 المتخصّصة بالحركة و الزمان و السيلان و التغيّر لا ينبعث منه الا تخصص وجود الحادث بحدّ معيّن من حدود امتداد الزمان و وقت خاصّ من الأوقات المتعاقبة الزمانية، و هذا هو معنى الحدوث الزماني.

فالامكان الاستعدادي المّا يصلح أن ينبعث منه تصحيح الحدوث الزماني لاغير، و لاشيء غير الامكان الذاتي و الامكان الاستعدادي منبع الحدوث أصلاً بقضاء العقل و اجماع العقلاء، فاذا كان الامكان الاستعدادي بِمَعزلٍ عن صلوح أن يكون منه انبعاث الحدوث الدّهري و بنوعه تعين الامكان الذاتي لامحالة لذلك، فاذن ثبت أنّ الامكان الذاتي هو الذي ينبع ينبعث منه الحدوث الدهري لكونه قاصراً عن منة استحقاق قبول السرمدية، كما ينبع و ينبعث منه الحدوث الذاتي، و الامكان الذاتي يعمّ جميع الممكنات

بأسرها، فكذلك الحدوثان الذاتي و الدهري المنبعثان منه يعيّانها جميعاً، فليعلم و ليتبصّر! ثمّ ليتطلّب!»، انتهى.

### [١١/٢٢٧] قال: ليس مطلقاً بالنسبة 🗆

أقول: حاصله أنّ العدم مشترك معنى بين عدم الشيء في زمان أو في جميع الأزمنة، و بين عدم الشيء في الواقع؛ فلا يلزم من صدق أحدهما الاّ صدق المطلق. ألاترى أنّ المفارقات الصرفة يصدق عليها العدم بكلا الشقين الأوّلين، و لا يصدق عليها عدمها في الواقع، و ان صدق عليها عدمها الزماني و هو مطلق، نظراً الى كلّ من الشقين الأوّلين أو العدم المطلق الشامل لهما، و لعدم الشيء في المتن الواقع.

ثمّ أشار \_قدّس سرّه العزيز \_ الى النظير بقوله: «و هل الأمر هنالك الا نظير زيد» الى آخره. بما حاصله: أنّ المعدوم و العدم فردان، أحدهما في نفسه، و ثانيهما الرابطي. فاذا صدق أحدهما يصدق العدم المطلق، سواء كان ذلك في نفسه أو الرابطي، فاذا صدق زيد معدوم النظير لصدق المعدوم المطلق الشامل للرابطي و لنفسه، فلايلزم منه عدمه في نفسه على ما ظنّه المشكّكون.

ثمّ انّ ما ذكره ـطاب ثراه ـ يشعر بأنّ مطلق زيد معدوم النظير هو معدوم شيء، و مطلق زيد معدوم في ظنّي هو أنّه معدوم في ظنّ مّا، و الذى ذكرناه سابقاً ما هو مطلق نظراً الى مطلقه، و هو ايضاً يندفع به الايراد.

ثمّ ان ظاهر الشيخ في الشفاء و الاشارات في نظير زيد معدوم النظير و مطلقه و هو معدوم شيء هو الوجود، و مثّله بمثال، و لم يجعله من قبيل المطلق و المقيّد، بل جعله من قبيل المرسل و المفرد، و الاجتاع و الفرادى. قال في منطق الاشارات /١٩٨٩/ أنّه ربّا كان قبيل المرسل و المفرد، و الاجتاع و الفرادى. قال المنازات /١٩٨٩/ أنّه ربّا كان الانتقال على سبيل تفريق اللفظ بأن يكون اذا اجتمع كان صادقاً، فيظنّ أنّه اذا صح أن نقول: «كان امرأ القيس شاعراً» صح أنّ امرأ القيس صادقاً، مثل من يظنّ أنّه اذا صح أن نقول: «كان امرأ القيس شاعراً» صح أنّ امرأ القيس

كان مفرداً، و أنّ امرأ القيس شاعر مفرد، فيحكم بأنّ الميت شاعر. و أيضاً انّه اذا صحّ أنّ المنسة زوج و فرد اجتاعاً صحّ أنّها زوج و أنّها فرد»، انتهى. و هو صريح في أنّ هذين المثالين ليسا من قبيل المطلق و المقيّد، بل من قبيل الاجتاع و الفرادى.

ذكر شارحه الحقق في تفسيره بقوله: انّا اذا قلنا: «كان امرأ القيس شاعراً» و صحّ، فيظنّ أنّه يصحّ قولنا: «امرأ القيس كان» و قولنا: «امرأ القيس شاعر»، و ذلك لأنّ الحمول في الاوّل هو قولنا: كان شاعراً على سبيل الاجتاع، فيظنّ أنّه يصحّ حمل كلّ واحدة من لفظي كان و شاعراً على سبيل الانفراد؛ و انّا يصحّ الأوّل لأنّ لفظة كان فيها ناقصة و هي جزء المحمول و المجموع قضية دالّة على كونه في الزمان الماضي شاعراً، و لا يصحّ الثاني؛ لأنّ افظة كان تدلّ على أنّها أخذت تامّةً، و هي المحمول؛ و كانّه يقول: «حصل امرأ القيس» و لا يصحّ الثالث، لأنّ حذف لفظة كان يدلّ على أنّها أخذت رابطةً لادلالة لها الّا على الارتباط المحض، و المحمول هو الشاعر حيننذ لافرق بين قولنا: «كان شاعراً» و بين قولنا: «هو شاعر» على هذا التقدير، و لا يلزم منه حمل الشاعر على امرأ القيس الذي ليس بموجود الآن، لأنّ الميّت لا يوجد فضلاً عن أن يوجد شاعراً.

و في الشفاء في فصل تعريف حال القضايا المتكثّرة و المتأحّدة، و اللاتي يختلف حال صدقها و كذبها بحسب التفريق و اللاتي يختلف فيها بعد ما بيّن أنّ ما لايصدق محتمعاً و لايصدق فرادى و بيّن أنّ بعضاً من هذا ما لايكون اجزاء المحمول فيه، يشتمل على مناقضة مصرّح بها، و أنّ بعضاً منه ما يكون تلك المناقضه فيها بالقوّه بقوله: «و أمّا الذي لا مقابلة فيه و يكذب افراده مع أنّا اذا قلنا: «الآن قدمات اوميرس»، و «انّ اوميرس موجود شاعر» أو «انّ اوميرس هو أو موجود» كان أو «انّ اوميرس هو أو موجود» كان كاذباً. و أمّا التمثيل بأوميرس فالظلم فيه ظاهر» الى آخر ما ذكره. و قد نقله من لايفهم كلامه من الأجلّاء المتأخرين، و قد تصدّينا في شرحنا على الهيات كتاب الشفاء لمزيد عليه.

### [۱۶/۲۲۷] قال: الى عدمه في زمان كذا 🗆

أقول: بل مطلقة، زيد معدوم في زمانٍ مّا، بإلقاء خصوصية الزمان.

## [١٤/٢٢٧] قال: فلنقل الآن الى بيان تناهى الزمان ... 🗆

أقول: /PB129/ لمّا فرغ عن البراهين الساطعة و الدلائل اللامعة على ابطال الأزلية الدهرية للزمان و الحركة المنطبقة عليه و الزمانيات و المبدعات، شرع في الاستدلال على إيطال الأزلية الزمانية للثلاثة الأوّل بإبطال التسلسل فيها لاجتاع شرطين في استحالية أحدهما الاجتاع في الوجود و لو دهراً و ان لم يكن الاجتاع هنالك آناً.

فان قلت: انّه تبطل أزليتها الزمانية ببطلان أزليتها السرمدية.

قلت: لا تلازم بينهها مطلقاً، لجواز أن يوجد زمان غيرمتناه ٍ بعد عدم دهري، كها جاز أن يوجد زمان متناه ٍ لا من بعد عدم كذلك. فعلى الأوّل تكون له أزلية زمانية و لا أزلية دهرية و لا أزلية دهرية و لا أزلية زمانية.

و من هنالك أفيد: «أنّ المُتهوّسين بقدم بعض الجائزات و بلاتناهى بعض المقادير مِن الفلاسفة يجعلون الأزل الزماني مقداراً غير متناهى الكيّة في الماضي من الزمان الذي لابداية لوجوده، كما لا تناهى لتمادي مقداره و الأبد الزماني مقداراً منه في المستقبل لاينتهى تماديه الى حيث لايستمرّ اتّصاله بعده، و الأزلية استمرار الأزمنة الماضية بحيث لايكون له أوّل، أي دوام الوجود في الماضي، و الأبدية استمراره في الازمنه الآتية بحيث لايقف عند حدّ، أى دوام الوجود في المستقبل.

ثمّ الله \_طاب ثراه \_ سيذكره تفصيلاً، لكنّا قد قدّ مناه اجمالاً لانسياق الذهن الى المراد أوّلاً على ما أفيد بهذه العبارة لاتحسبن تناهي اتّصال الحركة و امتداد الزمان في جانب الأزل، وكذلك تناهي الحوادث الزمانية المتعاقبة في جانب الماضي ممّا هو ملاك الأمر في أن تبرهن مسبوقيه تقرّر الأشياء بالبطلان، و سبق عدمها على الوجود بحسب الوقوع في

الأعيان و في وعاء الدهر، فنحن المّا حكمنا بذلك الانسياق الفحص و البرهان اليه من دون الزوم استعانة به في غرضنا الأصلي، و هو اثبات الحدوث الدهري لها حيث ان تناهي مقدار الزمان و عدد الموجودات الزمانية في جانب الماضي ليس يصادم دوام الوجود في وعاء الدهر غير مسبوق بالعدم مسبوقية دهرية كما أن لاتناهي مقادير الأبعاد المكانية ليس يصادم ذلك، فان الكمّ المتناهي المقدار -سواء كان ذا وضع أو غير ذي وضع - لايأبي من حيث هو كمّ متناهي المقدار أن يكون لخ تقرّر في الأعيان لايسبقه البطلان الصرد و وجود لايتقدّ عليه العدم الصرف الذي لايصح أن يتصوّر فيه الاستمرار و اللااستمرار، بل يجوز بالنظر الى طباع الامتداد المتناهي الكيّة بما هو امتداد متناهي الكيّة مكانياً كان أو زمانياً، مع عزل النظر الهم المهم المعرف الفي بادي الرأى أن يكون لوجوده أزلية غير زمانية وعاء الدهر، لا بعد عدم دهريّ، فيحتمل في بادي الرأى أن يكون لوجوده أزلية غير زمانية الى أن يبطل ذلك في انظار آخر غير هذا النظر.

فالذي يبطله تناهي مقدار الزمان في الماضي ليس الاالأزلية الزمانية على ما ابتدعه معلم المشائية و من تبعه، لا دوام الحصول في وعاء الدهر، و كذلك تمادي مقدار الزمان في الماضي لأعلى بداية، على أن له كمية غير متناهية المقدار في جانب الأزل، و هو ما يذهبون اليه؛ و هو ليس مما ينافي الحدوث الدهري الذي هو حصول الوجود في وعاء الدهر بعد صريح العدم الصرد، لا على امتداد أو لا امتداد؛ اذ لا يلزم من ذلك تسرمد الوجود و دوامه في الواقع، كما يظنّه من على سبيل أولئك الظانين المضلين لإطفاء نور الحكمة، بل الما يلزم من ذلك الدوام الزماني على المعنى المشهور في الفلسفة لا غير، أى حصول أزمنة غير متناهي الكيّة في الماضي، لا الى بداية بحيث يكون كلّ مقدار قد فرض في الماضي، فقد حصل مقدار آخر قبله، و هذا المعنى وراء السرمدية و الدوام في وعاء الدهر، كما أنّ حصل مقدار آخر قبله، و هذا المعنى وراء السرمدية و الدوام في وعاء الدهر، كما أنّ اللانهاية في الأبعاد المكانية الما يستلزم تمادي الامتداد المكاني لا الى نهاية، لا استمرار

الأزلية الزمانية بحسب الحصول في زمان غير متناهي المقدار في البـدايــة و لا سرمــدية الوجود بحسب دوام الحصول في وعاء الدهر، لا بعد العدم اصلاً.

فاذ قد أثبتنا تناهي مقدار الزمان في جهة البداية فقد أبطلنا الأزلية الزمانية على المعنى الفلسني المشهوري، فتحقّق أنّ الأزل الزماني المّا هو مقدار من الزمان في جانب البداية، لايسبقه زمان أو شيء آخر غير الزمان سبقاً زمانياً، و الأزلية الزمانية معناها الوجود في جملة ذلك الزمان لا في أزمنة غير متناهية الكيّة؛ و أمّا إيطال سرمدية الزمان و الحركة و اجالة الدوام لوجود الجائزات في وعاء الدهر الذي هو الدوام السرمدي و السرمدية الدهرية ببراهين أخرى.

#### [٨/٢٢٨] قال: وضعاً أو طبعاً أو عقلاً 🗆

أقول: لا يخنى أنّ الترتب الوضعي قسمان: اتّفاقي و طبيعي. الأوّل: كالصفّ الأوّل من صفوف المجلس؛ و الثاني: كتقدّم الأجرام البسيطة بعضها على بعض، كتقدّم النار على الهواء؛ لانّه تقدّم وضعى يقتضيه طبيعته، و كفلك زحل المتقدّم على فلك المشترى إن جعل المحدّ مبدءاً، و العكس إن جعل فلك القمر مبدءاً، و كذلك المتقدّم الرتبي في العقليات /1810/ كالمقدّمات بالقياس الى النتيجه، و اجزاء الحدّ نظراً الى المحدود، و ان كان هنالك تـقدّم بالطبع أيضاً باعتبار توقّفها عليها. فالمقدّمة بالقياس الى القياس متقدّمة بالطبع و بالمرتبه الطبيعية جميعاً؛ فانّ النظر هناك في المقدّمة ليس بحسب نفسها بل بحسب استعمالنا إيّاها في التعليم؛ و نحن نتناول المقدّمات مرّة على طريق التحليل، و مرّة على طريق التركيب. فإن التعليم؛ و نحن نتناول المقدّمات مرّة على طريق التحليل، و مرّة على طريق التحليل بأن فرضنا مسلكنا مسلك التركيب كانت المقدّمات قبلَ القياس بعد النتيجه. فإذاً الترتيب الواحد يكون موضوعاً للتركيب و التحليل، و المتقدّم بحسب التركيب في المرتبة غير المتقدّم بحسب موضوعاً للتركيب و التحليل، و المتقدّم بحسب التركيب في المرتبة غير المتقدّم بحسب التحليل، و فلك بحسب استعمالنا المقدّمة، و هي فان كانت متقدّمةً بالطبع من حيث نفسها، التحليل، و فلك بحسب استعمالنا المقدّمة، و هي فان كانت متقدّمةً بالطبع من حيث نفسها،

فليست متقدّمةً بالطبع من حيث الانتهاء إليها بالتحليل، بل هي متأخّرة بالرتبة طبعاً بحسب التحليل، و لاتقدّمها بالرتبة طبعاً من حيث الإبتداء منها بالتركيب هو عين تقدّمها بالطبع من حيث نفسها؛ فلها بحسب نفسها تقدّم بالطبع و بحسب التركيب تقدّم بالرتبة الطبيعية؛ و قد اجتمعا فيه باعتبارين.

و من هيهنا قد بان المغائرة بين ما ذكره \_قدّس سرّه \_أوّلاً بقوله: «وضعاً أو طبعاً أو عقلاً» و بين ما وقع عنه بعد قوله: «الترتيب السببي و المسبّبي من التقدّم بالطبع» حيث انّ هذا نظراً الى نفسه بخلاف ذاك.

ثمّ انّ المراد من قوله: «عقلاً»، أي الترتيب بحسب العقل، سواء كان ذلك بحسب الطبع أو الماهية أو العلّية. و هذا الترتيب غير ما به يصحّ من هذه الصور من الطبع و الماهية و ان اجتمعا في شيء واحد باعتبارين، فالترتيب عقلاً غير التقدّم السببي بأقسامه الثلاثة. و من هنالك أُفيد: «أنّ السبق الرتبي هو كون أحد الشيئين بالنسبة الى مبدأ محدود أقرب من الآخر، و هو المسبوق» و يرام أنّه كون الشيء نفس المبدأ المحدود و أقرب اليه، فالسابق بالرتبة على الاطلاق هو المبدأ الذي يضاف اليه شيئاً آخر، فيكون بعضها أقرب منه. و بعضها أبعد، مثل الجنس الأعلى في حكم الجنسية و النوع السافل في حكم النوعية، و أمًّا بُعد المطلق فالسابق هو أقرب المنسوبين الى ذلك المبدأ منه، فانَّ ما هو أقرب الاثنين منه فهو أقدم الى المرتبة، مثل الجسم فانّه يتقدّم على الحيوان، ان اعتبر الابتداء من الجنس الأعلى و الحيوان أقدم من الجنس، ان اعتبر ذلك من النوع الاسفل و السابق بالرتبة ليس بحيث أن يكون بذاته أقدم، بل انَّما بحسب النسبة المذكورة، و لذلك قد ينقلب الأسبق، فيصير الأشدّ تخلّفاً، و اذ الترتيب /PA131/ في الأشياء قد يكون طبعاً، كما في العملل و المعلولات المترتّبة، سواء اعتبرت على التنازل من العلّة أو على التصاعد من المعلول، و قد يكون وضعاً كما في الصفوف في المكان منسوبةً الى مبدأ الوضع؛ فالسابق بالمرتبة قد يكون في أمور عقلية و قد يكون في أمور وضعية. ثمّ قد يكون بالطبع -كما في الاجناس و

الأنواع المتتالية ـ و قد يكون بالاتّفاق ـكالذي يقع في الصفّ الأوّل ـ فيكون أقــرب الى الحراب، و قد يكون بالاخرى كما في تقديم ايساغوجي و قاطيغورياس على باريرميناس في الميزان.

فقد بان أنّه قد تَحْشُد ا مقدّمات مختلفة في متقدّم بعينه من حيثيات شيء، فليس عتنع أن يكون القبل بالطبع قبلاً في المرتبة من وجه آخر، كها أنّ القبل بالعلّية قبل البعد بالمعلولية بالرتبة الطبيعية، أيضاً اذا وقع الابتداء من العلّة فيكون فيه نحوان من القبلية وبالقياس اليه و بعده بالرتبة الطبيعية، اذا وقع الابتداء من المعلول، فيكون فيه قبلية بالعلّية و بعدية بالرتبة، فالمقدّمة بالقياس الى القياس متقدّمة بالطبع و بالمرتبة جميعاً، فانّ النظر هناك في المقدّمة ليس بحسب نفسها، بل بحسب استعمالنا ايّاها في التعليم.

#### [١٨/٢٢٩] قال: لست اقول ذلك ... 🗆

أقول: ردّ على الفاضل الدواني حيث نقل هذا البرهانَ عن الشيخ من كتاب الشفاء ثمّ اورد عليه الايراد نقضاً وحلاً و الاستاذ ـ قدّس سرّه ـ قد ذكر أنّه برهان غير مأخوذ فيه الاضافة بأخذ الوسط بما هو وسط و الطرف بما هو طرف، لائنهما في مرتبة واحدة، لاتقدّم لأحدهما على الآخر أصلاً؛ بل يكونان معاً و معلولى علّة واحدة، بل حكم بأنّ لكلًّ كا فوق المعلول أو الحدّ الأخير خاصيته الوسط، حيث قال بل أقول له تهلك الخاصية بحسب نفس ذاته » فإجراء هذا الدليل في إيطال الحركة السرمدية بأخذ هذه الدرورة اليومية مثلاً طرفاً و ما قبلها من الدورات المترتبة وضعاً طبيعياً، و كذلك الزمان؛ فيلو لمينقطع و يذهب الى لانهاية يلزم تحقّق خاصية الوسط فيا قبل هذه الدورة التي هي الطرف بلا وسط؛ و حكم الكلّ الاستعمالي جكم الكلّ الافرادي، حيث انّ الأوّل ليس الا الطرف بلا وسط؛ و حكم كلّ واحد عنها، كما تقدّم في برهان الحيثيات.

١ ـ تحشد: نجمع.

ثمّ انّ الشيخ في الشفاء جعل هذا برهاناً على إثباته تعالى، و ان ذهب سلسلة الممكنات الى لا نهاية. و الاستاذ ـ قدّس سرّه ـ قد جعله برهاناً لاستحالة التسلسل أيضاً. و العجب من الفاضل الدواني قد نسب هذا البرهان في استحالة التسلسل الى الشيخ في الشفاء، و ليس الأمر كذلك بل جعل هذا البرهان برهاناً على إثبات وجوده تعالى، لا على استحالة التسلسل، كما لا يخنى. و ذلك حيث قال فيه: و قول القائل انّها أعنى العلل قبل العلل تكون بلانهاية مع تسليمه لوجود الطرفين، حتى يكون الطرفان، و بينها وسائط بلانهاية، ليس يمنع غرضنا الذي نحن فيه، و هو إثبات العلّة الأولى؛ وكذلك قوله في أواسط هذا الفصل.

فقد تبيّن من جميع هذه الأقاويل أنّ هيهنا علّة أولى، فانّه و ان كان ما بين الطرفين غير متناهٍ، و وجد الطرف فهو أوّل لما لاينتهى، و هو علّة غير معلول أ. و بالجملة أنّ المراد من الطرف ما لايكون وجوده من غيره و من الوسط ما يكون كذلك، لا ما يكون نهاية وضعية لأمور واقعة في الوسط.

قال بهمنيار في التحصيل: «انّه ان لم يكن طرف غير معلول، كان كلّ شيء معلولاً و محكناً، سواء كان واحداً أو غير متناهٍ لم يصحّ وجود تلك المعلولات»، انتهى على وفاق ما ذكره الشيخ هيهنا.

و في الاشارات و التعليفات بهذه العبارة: «انّه اذا كان معلول أخير و عـلّة لذلك المعلول، لكن هذه العلّة أيضاً معلولة، و لم تكن هذه الواسطة منتهيةً الى طرف غير معلول لم يصح وجودها، لأنّ حكم الواسطة في أنّها تحتاج الى علّة أخرى سواء كانت الواسطة واحدةً أو غيرَ متناهية واحد.

ثمّ العلّة يجب أن يكون مع المعلول، و مثال ذلك اذاكان «ج» معلولاً أخيراً و «ب» علّة ، لكنّه يحتاج أيضاً الى علّة لم يصحّ وجود «ب»، سواء كان واحداً أو غير واحد، الآأن

يكون هناك طرف ينهى اليه؛ فان «ب» و ما يجري مجراه حكمه حكم الواسطة في أنّها تحتاج الى علّة من خارج».

و قال فيها أيضاً: «لا يجوز أن يكون في الوجود أشياء علل و معلولات، و لاينتهي الى علّة غير معلولة.» و قال فيها أيضاً: «انّه لايصح أن يكون في الموجودات شيء لاينتهي الى طرف. قال المعلّم: انّه لا يجوز أن تكون علل ممكنة لانهاية لها؛ لأنّ لكلّ واحد منها خاصية الوسط، فله بالضرورة طرف، و الطرف نهاية»، انتهى.

تقريره: انّه ان لم يكن لهذه الجملة طرف لم يصلح واحد من آحاد الجملة للعلّية و لا المعلولية، لأنّ جميعها ممكنة، و لا مزيّة لأحد الممكنات على الآخر من حيث هي ممكنة؛ بخلاف ما اذا كان لها طرف، فيكون ما هو أقرب من الطرف مستحقّاً لفضيلة التّقدم على ما هو أبعد منه، فيكون علّة له؛ و اذا لم يكن لها طرف خارج عن الممكنات واجب الوجود بذاته متقدّم بذاته، فلا يكون للمكنات / PB 132/ نسبة قرب و لا بُعد، و لم يتميّز من تلك الجملة شيء هو علّة، و شيء هو معلول.

ثم ان المصنف الأستاذ قد أشار الى أن المراد من الطرف ما هي علّة غير معلول بقوله: «و سبب ليس هو بمسبّب»، و بقوله: «الله بطرف ليس هو بوسط من حيث نفس ذات المتقدّسة عن الفاقة و المعلولية و الوسطية» و من الظاهر أنّه نوع ميل منه الى ما قلنا[ه].

ثمّ انّ الفاضل الدواني في انموذجه على ما أشرنا اليه آنفاً دنهب الى أنّه برهان على استحالة التسلسل، ظنّاً منه أنّه برهان من الشيخ في الشفاء، ثمّ أورد عليه الايراد تارة بالنقض بالحركة السرمدية، و تارة بالحلّ باعتبار الطرف و الوسط الاضافيين؛ و هو سهو منه ممّا أشاره اليه الأستاذ سابقاً، و قد فصّلناه في كتابنا العروة الوثقى في شرح الهبات كتاب الشفاء.

# [۱۴/۲۳۰] قال: أكثر من السابقيات 🗆

أقول: لاخفاء في أنّ سابقية ما يتلو المسبوق الأخير و سببيته انَّما هو بالنظر الى هذا

المسبوق المقول الذي لا علَّة لأمر، فحينئذِ لا يزيد عدد المسبوقات على السابقات بواحد، لأنّ السابقية لما يتلوه بلافصل سابقية بالنظر الى مسبوقية هذا المسبوق الأخير، و مسبوقيته نظراً الى ما قبله، و السابقية و المسبوقية المجتمعتان في كلّ من هذه الأفراد ليستا متضائفتين، لكون مسبوقيته بالنظر الى سابقيته ما تقدّمه، و سابقيتها بالنظر الى مسبوقية ما يتأخّر عنه؛ فعدد السابقيات و المسبوقيات المتضايفة متوازية إلى لانهاية؛ على أنّا لو سلّمنا ذلك فاتما يوجب ذلك لولم يكن السلسلة المذكورة غير متناهية الطرفين، وليس كذلك؛ اذكما أنّ كلّ حادث مسبوق بحادث آخر كذلك كلّ حادث سابق على حادث آخر. غاية الأمر أن لا يكون مسبوقةً معه، كاليوم مثلاً، و لا يلزم من ذلك أن لا يكون مسبوقاً على شيء ليلزم منه زيادة أحد المتضائفين على الآخر، كيف لا؟ و لولم يكن الأمر كذلك لما صح أن يقال: «الغد مسبوق بالأمس» اذ لا يوجد معه شيء منها. على أنّ هذا السبق انّما يكون سبقاً ذهنياً غير خارجي، اذ لو كان غير ذهني للزم أن يوجد أحد المتضائفين بدون الآخر، و هو من المحالات، فيكون ذهنياً. و اذ ليس للذهن الإحاطة بتفاصيله لايوجد عدّة أمور حادثة غير متناهية ليلزم منه كون أحد الأمرين أزيد من الآخر، و فيه نظر لكفاية الإحاطة الإجمالية في ذلك، فليتبصر!

## [٨/٢٣١] قال: و لاتعلّق لهذا الحكم 🗆

أقول: نوع تعريض على الشيخ حيث جعل /PB132/هذا برهاناً على استحالة اللاتناهي، و هو دليل على إثبات علّة لاعلّة لها، و هو الواجب ـ تعالى ـ سواء كانت السلسلة متناهية أو غيرَ متناهية.

# [۱۶/۲۳۳] قال: من ذي قبل

أقول: أي في الوميض الآتي المعنون: «أن المتكلّفين يعنيهم».

## [٢٠/٢٣٣] قال: في العلل مطلقاً 🗆

أقول: فاعلاً كان أو شرطاً و كلاهما من حيث الصدور؛ لأنّ الكلام في سلسلة التصاعد من المعلول الأخير الى العلل؛ و قوله: «من سبيل الصدور» أى ليس قضاء العقل في سلسلة التنازل من سبيل الصدور، لانتفائه من حيث ذهابها الى لانهاية الى معلولات يكون كلّ واحد من آحادها نظراً الى ما قبله معلولاً صدورياً، لاعلّة صدورية و ان كان كلّ واحد من هذه السلسلة علّة لها على سبيل التألّف. و هو لا يجدى نفعاً في امتناعها على ما قال: «فحز القول».

ثمّ انّه قد فرّق في الاستحالة بين الغير المتناهي من جانب الأزل حيث يجتمع تلك السلسلة من العلل في مرتبه المعلول الأخير؛ بخلاف ما عليه الأمر فيها من جانب الأبد، حيث انّ الأمر على سبيل الرأى من العلل الى ما لايتناهى من المعلولات، و لا اجتماع لها في مرتبة ذات العلّة.

و أمّا قال: «هيهنا محزّ القول الفصل» الى آخره، نوع اشعار بأنّ عدم جريان البرهان في استحالتها من هذه الجهة، لا من جهة الاجتاع في وعاء الدهر، لاشتراكه بينهما مع عدم اشتراك اجتاعها في مرتبه واحدة، لاجتاع الدورات السابقة في افق التقطّي في مرتبة الدورة الأخيرة المعلولة في جانب التصاعد، بخلاف الأمر في صورة التنازل؛ لأنّ الدورات العاقبة من جانب الأبد، لاجتاع لها في الدورة الأولى لانتفاعها في مرتبة ذات علّتها.

و قدحكم في كتابه الأفق المبين بجريان البرهان على استحالة الدورات، سواء كانت متصاعدة أو متنازلة بحسب اُفق التقضّي و الاجتاع بحسب وعاء الدهر. و ذلك حيث قال هنالك بهذه العبارة: «أ لم يتقرّر بما سبق أنّ التدريج الله هو في اُفق الزمان لا في وعاء الدهر و حضوره بآزاله و آباده عند العليم الحكيم دفعة واحدة دهرية؛ فإذا الموجود في وعاء الدهر و هو الحاضر بهويّته العينية عند الله \_تعالى \_امّا أنّه متناه في الوجود على

١ ـ محزّ: موضع القطع.

حدّ بعينه فلايصحّ أن يوجد بعده شيء، و قد وضع خلافه؛ و امّا أنّه غير متناهٍ عند حدّ، و لا محالة يكون ذلك لاتناهي الكمّية بالمعنى المقابل للنهاية بالفعل؛ اذ التناهي بالفعل على سبيل عدم الوقوف في حدّ بعينه ليس يعقل الا مع التدريج /PA133/المستحيل في وعاء الدهر و في الحضور عند الباري \_ تعالى \_ فيجري فيه حكم البرهان بتّةً.

و بالجملة لامنتدح من لزوم أحد المحالين، امّا لاتناهي الكيّة بالفعل في الأعيان، و امّا الحصول في وعاء الدهر و الحضور عند مبدع الكلّ شيئاً فشيئاً، فيلزم الامتداد في وعاء الدهر، وكون نسبة الموجود الحق الى جملة ما يوجده من المعلولات نسبة متقدّرة زمانية عتمالي مجده عن ذلك. وهذه عقدة من دواهي العُقد و عضلة من أزابي العُضَل، وهي في زمرة العويصات التي تعزّ شبيهتها و تندر ضهيتها افي العلوم و الصناعات؛ و تعمّ داهيتها الحكمة اليقينية و الفلسفة التخمينية، و الطريقة الخيّلة للمتكلّمين و لاتوفي حقها الآأن تعدّ من أعضل ما لاينفل و أشكل ما لاينحل، و اتى قدكنت وكدت الفصيّة عنها حتى مازال ذلك وكدى برهة من العمر، فلم يستبن لي في هذه الثلاثين سنة الآما أومض أحانين الاشتغال بكتاب الصراط المستفيم، و ضمّنته اياه، و الآن فاعتصم بربّ الملك والملكوت، واستعين بعالم الغيب والشهادة. ثمّ بعد ذلك حكم بعدم التدريج في المستقبل نظراً الى الباري الحقّ حيث قال:

فاذن ان اعتبر المستقبل من الموجود التدريجي في الآباد بحسب الوقوع في وعاء الدهر و بحسب ما يبصر حصوله البصير الحق اختير أنّه غير متناه بالفعل، وليس ينفذ حكم البرهان على امتناع اللانهاية، لعدم الترتّب والتعصّب في ذلك الحصول، بل انّ جميع الموجودات والمتكثّرات بحسب ذلك الوجود و باعتبار ذلك الحضور في حكم موجود واحد قارّ الوجود بنامه، كما قال جلّ من قائل في القرآن الحكيم: ﴿ مَا خَلْقُكُمْ وَ لاَ بَعْثُكُمْ إلّا

٢ ـ وقع الى هنا سقط في م. الفصيّة: التخلّص.

كَنَفْسِ وَاحِدةٍ إنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ﴾ ١.

و ان اعتبر ذلك بحسب وقوعيه التدريجي في أفق التقضّي والتجدّد و بحسب ما في قوّة الأبصار الزمانية أن تشاهد حصوله بالفعل، قيل أنّه منناه، لاعند نهاية أخيرة لايتعدّاها. فحكم البرهان على وجوب تناهي الكيّة أغّا يجرى فيا حواه الوجود بالفعل في أفق التّغير والتعقّب، ولو كان لامعاً بل على جهة التدريج سواء كان ذلك في جانب الأزل أو في جانب الأبد؛ فاذاً الماضي والمستقبل في أفق الزمان متساويان في امتناع اللانهاية بحسب الكيّة»، انتهى كلامه قدّس سرّه.

أمّا ما حكم به في هذا الكتاب المستطاب فقد حكم بجريان البرهان على استحالة اللاتناهي في الأزل لاجتاع أجزائها /1833/في لحظ عقلي بالنسبة الى الدورة المعلولية من جهة التراقي لامن سبيل الترامي و من طريق وجوده الأبدي. و ان أخذا معاً بحسب وعاء الدهر و حضوره عند الباري الحق، والفرق الفصل "قد تصدّى له في هذا الكتاب باستحالة الزمان الغير المتناهي أزلاً بخلاف ما عليه أمره أبداً، و قد عبّر عن الأوّل بالتراقي بالتاف بعد الألف و عن الثاني بالترامي بعدها وان كان كلاهما بحسب وعاء الدهر، فليدرك!

[١٢/٢٣۴] قال: في مرتبة ذات العلّة.

أقول: و ان كانت مجتمعةً في وعاء الدهر و هو لا يجدى نفعاً في حكم العتل باستحالته لعدم احاطته بجملته، و ذلك بخلاف ما عليه الأمر في اجتماع العلل في صورة التصاعد لاجتماعها في مرتبة المعلول، فيصح له أن يحكم بذلك.

فقد بان ولاح أنّ شرط استحالة التسلسل اجتماع آحادها في مرتبة واحدة عقلية. و

٣ ـ كذا و في العبارة اضطراب.

۱ ـ لقمان، ۲۸.

ليس يتصحّح ذلك الله في صورة التصاعد، لأنّه على الترتّب ابأقسامه لامطلقاً، والاجتماع في الوجود في وعاء الدهر أو في آنٍ لايستدعي ذلك، فليتبصّر!

## [۲۰/۲۳۴] قال: و من أتباع المتفلسفين

أقول: أراد بهم أبرقلس و غيره من تلامذة المعلّم الأوّل للصناعة.

## [١/٢٣٥] قال: من الأزلية ...

و الحق أنّ الأزلية الزمانية له بمعناها لاينافي تناهيه و لاتناهيه، حيث يصدق عليه في الصورتين؛ أنّه غير مسبوق بعدمه الزماني. و هذه الأزلية على التقديرين لاينافي حدوثه في وعاء الدهر على ما عليه المقصدالأقصى والمطلب الأعلى، كما استدلّ عليه ببراهين شتى.

و أمّا اثبات تناهيه، فلابطلال ما عليه ظنّ أتباع المتفلسفين من أنّ لاتناهيه يستدعى أزليتَه الزمانية، بل الدهرية أيضاً؛ وليس الأمر كذلك، بل تناهيه لاينافي أزليته الزمانية. بل يستدعيه حيث انّه غير مسبوق بعدم زماني لانتفاء الزمان بمقتضى العقل من سبيل البرهان، و الآلزم وجوده على تقدير عدمه. و أمّا اقتضاؤه حدوثَه الدهري فلا، كما أنّ لاتناهيه لايستدعي قدمَه الدهري ولا حدوثَه، بل الفحص والتفتيش يستدعي حدوثه الدهري و أزليته الزمانية لاتنافيه كما في صورة تناهيه. الهمالا

٢ ـ ش: لاتناهيه،

١ ـ يمكن أن يقرأ في م: الترتيب.

### القبس السابع

## [١/٢٣٩] قال: في تعقّب احتجاجات اقتضابية.

أفيد: التعقب هو الفحص التحقيق بتدقيق النظر الغائر الفارق بين اللبّ و القشر والحق والباطل. و بالجمله هو النظر البرهاني الدقيق بامعان التأمّل الفائض والتفتيش الخائض. و الاقتضاب خلافه، و هو جليل النظر الظاهري الغير الغائر في دُخلة الأمر و عمق التحقيق، فهذا هو اصطلاح فنّ البرهان مطابقاً اللمعنى اللغوي.

#### [٢/٢٣٩] قال: و مشاغبية على الطرفين من الطريقين.

أقول: تفصيله أنّ المغالطة التي يقال لها باليوناني سوفسطيقا حدّها بيان حدّكلّ واحد من أقسام القياس. فنقول: انّ كلّ قياس ينتج ما يناقض وضعاً فهو تبكيت لصاحب هذا الوضع و حافظه، و هو من يكبّه اذا غلبه بالحجّة، فان كان هذا القياس حقّاً لكونه مركّباً من مقدّمات حقّة واقعة في نفس الأمر مرتّبة على وجهٍ ينتج ما هو مثلها انتاجاً لذاتها، أو كان مشهوراً مركّباً من مشهورات ذائعات محمودات مرتّباً على وجهٍ يلزم منه قول آخر و ان كان ذلك بحسب زعم المرتّب كان القياس إمّا برهانياً دالاً على أمر واقع في الواقع ان كان ذلك بحسب زعم المرتّب كان القياس إمّا برهانياً دالاً على أمر واقع في الواقع

أوجدلياً دالاً على أنّ ذلك كذلك عند من يسلّمه، يبحث عن الأوّل منها صناعة البرهان، و عن الثاني صناعة الجدل. و ان لم يكن القياس قياساً برهانياً أوجدلياً فهو امّا قياس مغالطي ان كان مركّباً من مقدّمات شبيهة بالمقدّمات المسلّمات، يقال للمتشبّث به السوفسطائي، و لصنعته السفسطة؛ أو قياس مشاغبي ان كان مركّباً من مقدّمات شبيهة بالمقدّمات المسلّمات المسلّمات عنه المشاغبي الهله المنتشبّة عنه المشاغبة.

فاذا تقرّر هذا فنقول: انّ أحكام الوهم في أمور كلّية \_كالأشكال الهندسية \_ و ما يكن أن يحسّ بجميع مرتباته \_كالجسم مثلاً \_ فهي صحيحة حقّة مطابقة للواقع، كقولنا: انّ الجسمين لا يمكن أن يكونا في زمان واحد في مكان واحد؛ اذ هي أحكام يساعد معه فيها العقل ولا يزاحمه فيها، و يأمن من المعارضات العقلية والمشبّهات الخيالية و يبعد عن الالتباس و الاشتباه، و لهذا لا يعدّ هذا القسم من أحكامه في المشبّهات.

ثمّ المشبّهات التي هي مبادي هذا الفنّ قديكون من الأوّليات الغير المشهورات، و يستعملها المشاغبي لشبهها بالمشهورات، لالكونها حقّة؛ و قد يكون من المشهورات الغير الأوّلية و يستعملها السوفسطائي لمسابهتها الأوّليات، لا لكونها من المشهورات؛ و قد يكون غير أوّلية و غير مشهورة أيضاً يستعملها المشاغبي / PB134/ و السوفسطائي في قديكون غير أوّلية و غير مشهورة أيضاً يستعملها المشاغبي بالبرهانيات أو الجدليات، لا لكونها حقّة أو غير حقّة مشهورة أو غير مشهورة.

## [٢٢/٢۴٠] قال: أعنى الرفعَ المقيّد بالطرء

أقول: لاخفاءَ في أنّ العدم المقيّد لايكون نقيضاً لشيء، بل انّما نقيض الشيء هـو رفعه على سبيل الاضافة، لا التوصيف، فنقيض العدم الطاري رفع العـدم الطاري، و له

٣ ـ ش: الأول.

١ ـ ب: المتسلّمات.

٢ ـ ش: للمشبه.

فردان، أحدهما: الوجود الأبدي له، و ثانيهما: عدمه بأسره، حيث انّه يرتفع ذلك العدم بهذا العدم، و خصوصية كلّ منهما مفتقرة الى العلّة. و أمّا القدر المشترك بينهما و هـو نـقيضه بالذات فواجب، و ما يقابله من العدم الطاري فهو ممتنع.

## [۲۵/۲۴۱] قال: عضيلاً ولات حين مناص

أقول: اقتباس من القرآن الحكيم. و في التفسير: أى ليس الحين حين مناص، و«لاء» المشبّهة بليس زيدت عليها تاء التانيث للتأكيد، كها زيدت على «ربّ» و «بُمّ» و خصّت بلزوم الأحيان و حذف أحدالمفعولين. و قيل: هى النافية للجنس؛ أى و لا حين مناص لهم. و قيل للفعل بالنصب باضهاره؛ أى ولا أرى حين مناص. والمناص: النجاة، من ناصه ينوصه اذا فاته. و أمّا ما في النهاية الأثيرية من قوله فلايناسبه و فيه: «من حلف باللات والعزّى، فليقل: لا اله الآ الله. اللات: اسم صنم كان لثقيف بالطائف، والوقف عليه بالماء. و بعضهم يقف عليه بالتاء، و الأوّل أكثر. و اغّا التاء في حال الوصل، و بعضهم يشدّد التاء و ليس هذا موضع اللات، و اغّا ذكرنا لأجل لفظه، و ألفه منقلبة عن ياء و ليست همزةً، و قوله ] فليقل: لا اله الآ الله، دليل على أنّ الحالف بهها، و بما كان في معناهما لا يلزمه كفّارة اليمين، و اغّا تلزمه الانابة و الاستغفار» أ، انتهى ما في النهاية.

### [١٣/٢٤٢] قال: بالعدم الصريح الدهري

أقول: قد أجرى حكم العدم الزماني للزمان على العدم الدهري له بحسب الحكم على استحالته، ذهولاً عنه أنّ المستحيل بالنظر الى ذات الزمان بطلان الأوّل لاالشاني. و بالجملة المستحيل بالجملة المستحيل بالنظر الى ذات الزمان بطلان الأوّل لاالشاني، و بالجملة المستحيل

٢ ـ م، ب: الوقوف.

۴ ـ ب؛ عليها.

۲ \_ النهاية، ج ۴ / ۲۲۰.

۱ ـ ب، ش: لاى.

٣ ـ ب: عليها.

۵ ـ م، ب، ش: ما.

#### [۲۰/۲۴۲] قال: فياضيته.

أقول: تذكير الضمير باعتبار المعنى، فالضمير راجع الى العلَّة الفعَّالة.

#### [۱/۲۴۳] قال: من كثب

أقول: يقال كثب و اكثب اذا قارب، والكثب: القرب ^، والهمزة في «أكثبكم» لتعدية كثب.

### [٢/٢۴٣] قال: و هذا الامتناع بالغير.

أقول: أي امتناع العدم الدهري السابق عبلي وجبود الدهريات ببالغير أييضاً

٢ ـ ب: يلزم.

٤ ـ يمكن أن يقرأ في م: فهي تبطله.

٦ ـ ش: ذوات.

٨ ـ م: القريب.

١ ـ م: التأخّر.

۴ ـ کذا.

۵ ـ ب: متقرّرة.

٧ ـ م، ش: \_ حصوله.

غير متخصّص بحقيقة الزمان، كما أنّ امتناع العدم الدهري بالغير العاقب لااختصاص له بالزمان، بل يشمل على زعمهم مالايكون مرهوناً بالامكان الاستعدادي \_سواء كان عقولاً قدسيةً أو أجراماً فلكيةً \_ و ذلك بخلاف ما عليه أمر العدم الزماني \_سابقاً كان أو عاقباً \_ فانّه يختّص امتناعه لذات الزمان.

#### [٥/٢۴٣] قال: والوجوب بحسب القياس

أقول: لاخفاء في أنّ الوجوب بالقياس الى الغير أمر و الوجوب بالغير أمر آخر. ألاترى أنّ للعلّة بالقياس الى معلولها وجوباً بالقياس اليه لاوجوباً بالغير!؟

أمَّا الأوِّل: فلأنَّ وجوده يأبي النيكون هو و لايكون علَّته.

و أمّا الثاني: فلاستحالة أن يكون وجودها ناشئاً من وجود معلولها، ثمّ الله كلم يكون لها وجوب وجود بالقياس اليه يكون اليه عدمها ممتنعاً بالقياس الى وجود معلولها و ان لم يكن ممتنعاً بغيره.

و بالجملة: أنّ الوجوب بالقياس الى الغير لا يكون للشيء الآبالقياس الى ما هو علّة أو معلول له، أو ما هو معه في معلولية علّة واحدة قد جمعتها بعلّية واحدة؛ و هيهنا ليس المكان بالقياس الى الغير و ان كان كلّ منها بمكناً نظراً الى ذاته، و هذا ثابت له دون الأوّل، حيث انّ المعتبر فيه أن لايأبى ذلك الغير عن وجوده و عدمه اذا كان امكاناً خاصّاً بالقياس الى الغير، أو عن أحدهما اذا كان عامّاً، فالوجوب بالقياس الى الغير لا يجامع المكانة بالقياس الى ذلك الغير، فعلّة الزمان المكنة واجبة بالقياس اليه على أن يمتنع عليها العدم السابق أو اللاحق الزماني بالقياس الى الزمان، و هذا امتناع لها بالقياس الى الغير، كالمناع نظراً الى ذاتها، بل انّه يمكن لها ذلك، فقد اشتبه عليه الأمر / 1353 المحال على ما

٢ ـ م: جود.

١ ـ م: ـ يأبي.

/MB93/ عبر عليه بقوله: «أن فيه مغالطة من جهة عدمه الفرق بين الامكان بالذات و الامكان بالقياس الى الغير».

ولاخفاء في أن ليس لعلّة الزمان امتناع ذلك العدم الزماني نظراً الى ذاتها، بل يمكن لها ذلك، و لكنّه يمتنع لها بالقياس الى معلولها و هوالزمان، كما أنّ وجودها واجب بالقياس اليه على مانبّه عليه بقوله: «فالممكن بالذات ما يمكن وجوده وعدمه بالنظر الى ذاته لابالقياس الى غيره فليس يأبى ذلك أن يكون وجوده و عدمه واجباً أو ممتنعاً بالقياس الى غيره»، انتهى بما تقريره أنّ الممكن الذي فرض أنّه علّة للزمان الممتنع عليه عدم السابق أو اللاحق الزماني و ان لم يكن لها امتناعه نظراً الى ذاتها، ولكن يمتنع لها ذلك بالقياس الى معلوله، فيجب وجودها بالقياس الى معلوله و هو الزمان، و ان لم يكن ذلك بسببه فلايكون لها وجوب بالغير الذي هو معلولها.

والحاصل: أنّ الزمان يأبى عن أن يكون ولا يكون علمة، فيمتنع عليها ذانك العدمان الزمانيان امتناعاً بالقياس الى معلوله، فهو امتناع بالقياس الى الغير، فهو ثابت لتلك العلمة و ان لم يثبت له نظراً الى ذاتها، على مانبّه عليه بقوله: «فاذاً امكان العدم الطارى أو السابق بالنظر الى ذات العلمة الممكنة بالذات، ليس يصادم أن يمتنع ذلك على العلمة بالقياس الى ذات المعلول، لابالنظر الى نفس ذاتها». بما حاصله: أنّه كما يمتنع كلّ منهما بالنظر الى النظر الى نفس ذاتها على بالقياس و ان امكن ذلك لها نظراً الى الزمان، كذلك يمتنع لعلمة بالقياس اليه و هو امتناع لها بالقياس و ان امكن ذلك لها نظراً الى ذاتها مع قطع النظر عن عليتها له.

فقد بان بأنّه ناشٍ عن المغالطة من جهة عدم الفرق بين الامكان بالذات و الامكان بالقياس الى الغير، حيث ظنّ أنّ الأوّل هوالثاني، فلذا حكم بجواز انتفاء علّة الزمان مع وجوده، ولم يعلم أنّ الأوّل حقّ والثاني باطل، لوجوب وجودها بالقياس اليه، و ان لم يكن بالغير ولا بالذات، و يمتنع عليها ذلك العدم امتناعاً بالقياس الى الغير. والمغالطة أيضاً من

۱ ـ م: تقرره.

جهة عدم الفرق بين الوجوب بالذات و بين الوجوب بالقياس الى الغير، وكذلك الامتناع بالذات؛ و لمّا انتفيا عن العلّة الممكنة للزمان نظراً الى ذاتها فتوهّم أنّه قد انتنى وجوب وجودها، و امتناع عدم الزماني السابق و اللاحق عنها بالقياس الى الغير و ليس على ما توهم.

فقد بان سرّ ما ذكره \_قدّس سرّه \_ من أنّ مبنى المغالطة /PA136/ على عدم الفرق بين ما بالذات و ما بالقياس الى الغير في الامكان و الوجوب و الامتناع جميعاً مع ظهور الفرق على ما أوضحناه.

و بعبارة أخرى: أنّ الممكن الذي يكون علّة للزمان يجوز عدمه نظراً الى جوهر ذاته، و قد اشتبه ذلك بامكانه بالقياس الى الزمان، فقد حكم بجواز انتفائه مع استحالة العدم الزماني للزمان، و لم يعلم استحالة ذلك العدم عليه بالقياس الى الزمان، فهو امتناع بالقياس الى الغير و ان لم يكن امتناعاً بالنظر الى ذات ذلك الممكن، فقد // MA94 اشتبه عليه أمر أحدهما بالآخر فحكم بعدم امتناع عدمه ذلك بالقياس الى الغير الذي هوالزمان و ليس ٢ كذلك، لأنّه يأبى عن أن يكون ولا يكون علّته، و ان كانت ممكنة فوجوب وجودها، و امتناع عدمها الزماني بالقياس الى معلولها، و هوالزمان متحقّق و ان لم يكن لها ذلك بالذات و لا بالغير.

## [۱۸/۲۳۴] قال: فان اعتراك الشكّ ...

أقول: تقريره: أنّ العلّة الممكنة للزمان على تقديركونها من المفارقات الصرفة، فيستحيل عليها العدم السابق واللاحق الزماني نظراً الى ذاتها لتقدّسها عن الزمان، بـل النفس الحرّكة الفلكية الفاعلة للزمان متقدّسة عنه، فيستحيل عـليها العـدم السـابق أو اللاحق الزماني نظراً الى جوهر ذواتها كها يستحيل على الزمان نفسه؛ فلايحتاج حينئذٍ الى جعل امتناع ذلك العدم لها بالقياس الى الزمان مع استحالة امكان شيء من هذين العدمين بالنظر الى ذواتها كها الزمان.

فأجاب عن ذلك بالفرق بينها و بين الزمان لاستحالة ذلك العدم بالنظر الى ذات الزمان و هويته، و عدم استحالته كذلك بالنظر اليها، بل اغّا هي من جهة طباع الأمر المشترك بينها، و هو مفارقة عالمي الزمان والمكان، فهو امتناع بالغير لابالذات؛ فلذا احتيج في الجواب عن تلك المعضلة العويصة الى صيرورة امتناع ذلك العدم اليها بالقياس الى الزمان و وجوب وجودها بالقياس اليه، و ان أمكن ذلك العدم نظراً الى ذاتها مع قطع النظر عن نسبتها و قياسها الى الزمان الذي هو معلولها، و أمّا اذا قيست اليه فيمتنع ذلك العدم لها بالقياس اليه.

### [۲۰/۲۴۳] قال: و مفارقات الزمان من أمريات.

أقول: تبعيضية حيث ان مفارقات الزمان التشمل الفلك الأقصى، لعدم كونه في الزمان، بل الأمر بالعكس، فيكون من المفارقات عن الزمان /PB136/ و ان لم يكن من المفارقات عن المادة. و أمّا أمريات عالم الابداع فهي العقول المقدّسة عن الزمان من كلل جهة، فاضافة أمريات الى عالم الابداع بيانية، فمآل الفقرتين واحد.

#### [٢٣/٢٢٣] قال: و هو مفارقة عالمي الزمان والمكان.

أقول: حيث ان الموجود الخارج عن أفق الزمان ليس يعقل أن يكون زمانياً، فيستحيل عليه الزمان و عدمه الزماني السابق عليه و اللاحق عنه، لتقدّمه عنه مطلقاً.

١ ـ م: ـ الزمان.

### [۱۵/۲۳۴] قال: و نفى الثاني.

أقول: لوجوبها بحسب قياسها الى ذات المعلول، و هـو الزمـان فـتكون واجـبةً بالقياس اليه لاممكنةً بالقياس اليه او ان صح و أمكن عدمها السابق نظراً الى ذاتها.

#### [٤/٢۴۶] قال: او اللاحاصلة.

أقول: سواء كانت على سبيل العدول أو الموجب السالب المحمول أو على سبيل السلب البسيط التحصيل. و السّر في ذلك أن ليس لوجودها الأثر و عدمه معية ذاتية بالقياس الى علّته، على مانبّه عليه بقوله: «و ليس بين ذات المعلول و بين ذات العلّة اقتران ذات المعلول و بين ذات العلّة اقتران ذات العلّة المرتبة، و الله مرتبة نفس ذات العلّة» و ان اتّفق أن يصدق اللاحصول أو يصدق في تلك المرتبة، و لكن ليس على سبيل اللزوم، و ذلك حيث / 1894/أن ليس وجود الأثر مع وجود المؤثّر معية في المرتبة، لتأخّره عنه بالذات والرتبة ولا عدمه معه كذلك، لتأخّره عن عدمه الممتنع أن يتحقّق معه، على مانبّه عليه بقوله: «فاذن ذات المعلول الحاصلة» الى قوله: «أولا حصولها» على سبيل نشراللفّ، حيث انّ لاحصول المعلول متأخّر عن مرتبة لاحصول علّتها و يستحيل أن يكون لاحصولها مع حصولها، لاجتاع النقيضين؛ فليس هنالك لاحصول المعلول بحسب العلاقة الذاتية لامطلقاً.

# [١١/٢۴۶] قال: فانّ حال الحدوث وراء حال الوجود ...

أقول: انى لنى تعجّب من خاتم الحصّلين، حيث حكم بامكان هذا القول مع أن ليس الحدوث الآ الوجود بعد العدم، فكيف يمكن أن يكون وراء الوجود؟ مع فساد آخر و ذلك حيث قال الامام في المحصّل بعد نقل الدليل المغالطي على أنّ التأثير غير ممكن بأنّه ان كان في الماحودة معها الوجود لزم تحصيل الحاصل، و ان كان في الماهية مأخوذ معها العدم

٢ ـ م: متأخّرة.

لزم اجتاع النقيضين.

جوابه: أنّ تأثيره في الماهية من حيث هي هي التي هي ماهية لا يوجد معها الوجود أو العدم بهذه العبارة: «فانّ دليلكم هذا لوثمّ لبطل ا وجود الصوت و حدوثه، لأنّ حدوثه ان كان في زمان وجوده لزم تحصيل الحاصل، و ان كان في زمان عدمه لزم الجمع بين النقيضين، المحملات الحكلّ باطل، فكذا مقدّمه». و قال خاتم الحصلين في نقده: «يمكن أن يقال هيهنا ما ذكره بعض من المتكلّمين من أنّ التأثير فيه آن حدوثه و هو غير زماني الوجود والعدم، و له تقدّم عليها، فلا يلزم شيء منهما»، انتهى.

و هذاكها ترى أمّا أوّلاً: فلتجويزكون التأثير في الصوت في آن حدوثه، والصوت أمر ٢ تدريجي الوجود الذي لاقرار له في آن، فكيف يؤثّر المؤثّر فيه آن حدوثه؟ و أمّا ثانياً فلأنّ الحدوث ليس الا الوجود بعد العدم أو كونه بعدالعدم، و هو بعد وجوده لاقبله.

و أمّا الجواب عمّا ذكره الامام: فهو أنّ التأثير في الماهية من حيث هي هي على ما قلنا على أنّ الأستاذ \_قدّس سره \_قد أجاب عن تلك الشبهة التي نقلها بجواب يندفع به ما قاله الامام من عدم لزوم تحصيل الحاصل، لأنّه حاصل بنفس ذلك التحصيل.

# [۱۴/۲۲۶] قال: و يقع في الآن القبل

أقول: نظراً الى أنّ البقاء و هو آن بعد آن الوجود، و قد جوّزوا فيه تأثيراً آخر، فنقول: أن كان له أثر فيه أم لا، والثاني باطل و اللّ لما كان المفروض مؤثّراً فيه مؤثّراً فيه، وكذا الأوّل؛ لأنّ تأثيره ان كان في وجود لا يحصل له كان تحصيلاً للحاصل، و هو محال؛ و ان كان في أمر جديد كان أثره هذا الجرّد لا الباقي أو امراً فيه، والمفروض خلافه، هذا خلف.

و خاتم المحصّلين قد تصدّى في نقده للمحصّل \* للجواب عن ذلك بقوله: «انّ هذا

١ ـ م: بطل.

۳ \_کذا.

۲ ـ ب: ـ أمر.

٤ - م: المحصّل.

كلام يشتمل على غلط، فان المؤثّر في البقاء لايكون له أثر البقاء حال البقاء، وتحصيل الحاصل اثما لزم ان كان اتأثيره فيه حال البقاء، والفرض المذكور لايوجب ذلك، اذ الحقّ أنّ المؤثّر في الوجود حين وجوده /MA95/ و يفيد له البقاء بعد الاحداث، فلايلزم تحصيل الحاصل.

ولوسلّم فقوله: وانكان في أمر جديدكان المؤثّر أمؤثّراً في الجديد لافي الباقى قلنا في جوابه: نعم، تأثيره بعد الاحداث في أمر جديد هو البقاء، فانّه غير الاحداث فهو مؤثّر في أمر جديد صار به باقياً في أمركان قبله»، انتهى

و الامام في المحصّل قد أجاب عن ذلك الاشكال حيث قال: «انّا لانعني بالتأثير فيه حين ثباته " تحصيل أمر جديد، بل بقاء الأثر لبقاء المؤثّر.» و أورد عليه خاتم الحصّلين في نقده بقوله: «انّ قوله: «لانعني بالتأثير» ليس بشي؛ اذ البقاء المستفاد من الأثر أمر جديد لولاه لكان الأثر لا يبقي؛ و هو لوتّم فاتّا يتمّ لوكان البقاء أمراً سوى الوجود في الزمان الثاني وليس كذلك»، انتهى.

بما حاصله: أنّ التأثير في الباقي بأن يوجد له البقاء، فذلك الشيء الحادث بعينه باق بيقاء جديد، والذى استصوبه هو أنّ الممكن الباقي مفيد جاعله الوجود في زمان وجوده المحكر الباقي مفيد جاعله الوجود في زمان وجوده المحكر المائة الأن الأوّل منه فهو الحدوث، والى ما بعده فهو البقاء؛ وليس البقاء أمرا جديداً. و أمّا اذا كان الممكن أمراً غير قارّ كالصوت والحركة، فانّ وجوده الحدوثي في تمام زمان ينطبق أجزاؤه على أجزائه. و أمّا بقاوه فهو دهري لازماني.

والحاصل: أنّ اتصاف الممكن بالوجود في زمان حدوثه و وجوده كما لم يكن مقتضى ذاته، كذلك اتّصافه به في زمان بقائه ليس مقتضى ذاته، و كما استحال أن يتحقّق هذا

٢ \_ م: \_ المؤتّر.

۴\_ب: فذلك.

۱ ـ م: کانا. ۳ ـ م: بنائه.

۵ ـ م: فهي.

الممكن بذاته أوّل حدوثه، كذلك استحال أن يتحقّق وجوده بذاته حين بقائه، فهو يحتاج في أوّل حدوثه و بقائه الى علّة، و حاجته اليه حال بقائه كحاجته اليه حال حدوثه، فلوفرض انقطاع فيضان نورالوجود عن العالم في آن لم يبق موجود يُعينك على هذا اعتبارك ما استضاء بمقابلة الشمس، فانّه كلّم حجب عنها زال ضوؤه.

و بالجملة: أنَّ الفيضان للوجود في زمان وجوده منطبق عليه، فاذا نسب الى أوّل زمان وجوده فهو حدوثه، و اذا نسب الى ما بعده فهو بقاؤه بذلك الفيضان المستمرّ.

#### [۱۹/۲۴۶] قال: المتشحّطين

أفيد: تشحّط في دمه، تلطّخ به و تمرغ فيه. و منه كالمشتحّط في دمه، يعني كالشهيد الذي تلطّخ بدمه في سبيل الله. قاله في المغرب.

#### [۱۶/۲۴۷] قال: يتمطّاه

أقول: التمطّي: أخذ الشيء مطيةً لنفسه.

#### [۱۳/۲۴۸] قال: والتغبيب

أقول: غب فلان في الأمر: اذا قصر ولم يبالغ فيه. قاله في الصحاح و في محمل اللغة.

## [۶/۲۵۱] قال: في تقرير ما ادحضناه

أقول: الدحض: الزلق، أفي النهاية: «و في حديث الحجّاج في صفة المطر فدحضت النّلاع، أي صيّرتها مَزْ لقة».

ا ـ النهاية، ج ٢/٥٠١.

# [٨/٢٥١] قال: حاصلاً في الأزل.

أقول: قد تصدّى الفاضل الرازى للايراد على هذا الاستدلال حيث قال: «انّ دليلكم الذي أقمتم على قدم العالم لوتم لزم منه محال، لكنّ التالى باطل، فكذا مقدّمه. وجه اللزوم كونه جارياً في حدوث الحوادث؛ اذ فاعله التامّ ان كان موجوداً في الأزل لزم وجودها فيه، لكنّ المقدّم حقّ فكذا تاليه. أمّا اللزوم فلامتناع تخلّف المعلول عن علّته التامّة. و أمّا /MB95/ وجه حقيّة المقدّم فلأنّه لولم يوجد له جميع ما لابدّ منه في الأزل كان بعضه حادثاً، و اذ لا يمكن أن يوجد الحادث الا عن مؤثّر حادث توقّف حدوثه على حادث آخر، و هكذا يتسلسل العلل والمعلولات الى غير النهاية، ثمّ هذا العلل والمعلولات لمّا لم يمكن أن توجد بأسرها في آنِ واحد أو زمان واحد \_ببرهان التطبيق والتضايف و غيرهما \_ كانت امّا دفعيات متتالية لا يكون بينها زمان أو /PA138/ تدريجيات يتّصل بعضها ببعض؛ والأوّل باطل لاستلزامه تتالى الآنات المستلزم لتركّب المسافة من الأمور الغير المتجزّية الذي أثبت استحالته؛ وكذا الثاني، لاستلزامه تحقّق حركة أو حركات غيرمتناهية يستدعى موضوعاً واحداً ممكناً لا بدايةَ لوجوده، و هو يوجب قدمَ الحـوادث التي هـو أن يكون فاعلها مستجمعاً لجميع شرائط التأثير المفروض عدمه، هذا خلف فثبت حقية اللازم والا لزم انفكاك الملزوم عن لازمه».

ثم قال: «فان قيل: لِمَ لا يجوز أن يكون حدوثها بتعاقب الاستعدادات المستندة الى الاتصالات الكوكبية والحركات الفلكية المسبوق كلّ واحد منها بآخر الى لانهاية. قلنا: لوسلّمنا جواز التسلسل في الحوادث المتعاقبة، لنا أن نقول لِمَ لا يجوز أن يكون حدوث الأجسام مشروطاً بشروط سبق بعض منها على بعض آخر، كالحوادث اليومية»، انتهى.

و هذا على ما ترى. أمّا النقض، فلأنّا لانسلّم أنّ اللازم منه محال، اذ غاية ما لزم منه انتهاء علّة الحوادث الى حركة و زمان قديمين هما و موضوعهما، و لزم منه قدم العالم، و هو

ليس بخلف عند الحكماء القائلين بالقدم.

و أمّا السؤال، فلأنّ حدوث كلّ حادث لوكان مسبوقاً بآخر حكمه حكمه، و هكذا الى غير النهاية لايكن ان يحصل ما لم يحصل ما هو سابق عليه، و حكمه حكمه، هكذا الى غير النهاية فلم يحصل قطّ.

و أمّا الجواب: فلأنّ كلامنا ليس في عالم الأجسام ليمكن أن يقال لم لا يجوز أن يكون حدوث الأجسام كذلك، ولو سلّم فتعاقب هذه الحوادث لا يتصوّر الا بوقوع بعض منها في بعض من الأزمنة، والبعض الآخر في البعض الآخر، و هو ملزوم وجود الزمان الذي هو ملزوم وجود الحركة الذي هو ملزوم و جود جسم قديم هو موضوعها و هو ملزوم قدم الأجسام المفروض خلافه، هذا خلف.

فان قلت: لوتم هذه الأمور التي ذكرتم لزم التسلسل في حدوث الحوادث، و هـو باطل قطعاً.

قلت: هذا انّما يوجب ذلك لولم تنته علل الحوادث الى حركة سرمدية متّصلة من الأزل الى الأبد الموجود فيها دائماً شطرمنها، و ليس كذلك لما تقرّر في موضعه أنّ الحوادث انّما تحدث بحركة سرمدية.

و ان قال قائل: ان الحركة التي جعلتموها واسطةً في صدور الحوادث ان كانت قديمةً لزم تخلّف المعلول عن علّته، و ان كانت حادثةً ننقل الكلام اليها و لزم التسلسل.

قلنا: الحركة المذكورة ذات جهتين، الاستمرار والتجدّد، فمن جهة الاستمرار مستندة الى القديم، و من جهة الحدوث /PB139/ واسطة في صدور الحوادث عن القديم.

لايقال: ننقل الكلام الى جهة حدوثها، و نقول الان علّم ان كانت قديمةً لزم امّا قدم معلولها أو تخلّف /MA96/ المعلول عن العلّة، و ان كانت حادثةً كان حكم المعلول عن العلّة، و ان كانت حادثةً كان حكم معلولها. لأنّا نقول: علّم ارادة قديمة متعلّقة بكال ممكن لايمكن أن يحصل للمريد الله عند قبطع

مسافة متناهية أو غير متناهية؛ اذ هذه الارادة تحدث في المتحرّك ميلاً يطلب في أيّ حدِّ وقع من حدود مسافته ما هو متأخّر عنه، و هو يوجب أن لاتكون له حالة واحدة في زمان واحد، بل كان له قرار دائمي ليكون الميل المذكور مقرّباً له بالذات الى حدود المسافة، مبعّداً بالعرض عنها، و هو اذا نسب الى كلّ هذه الحركة لايكون له تقدّم زماني عليها، وكان كلاهما غير حادثين قديمين غير مسبوقين بالعدم. و ان نسب الى بعض منها كان لها علّة بشرط أن يكون في زمان هو مقدارها، و هو بهذا الاعتبار، و معلوله أيضاً حادثان موجودان معاً، و علّة حدوثها ماسبق منها عليها الى غير نهاية.

و هذا معنى قولهم: لولا الحركة لما جاز أن يصدر الحادث عن القديم، و معنى قول صاحب التحصيل حيث قال: ولولاأن في الأسباب ما يقدم الذاته لما صحّ وجود الحادث، و ذلك هوالحركة التي لذاتها و حقيقتها تفوت و تلحق.

و بالجملة: أنّ الموجودات الممكنة تنتهي الى موجود غير ممكن واجب لذاته، و أنّ الموجودات القابلة يجب أن ينتهى الى موجود كان قبوله لذاته \_كالهيولى الأولى \_ يجب أن ينتهى التغيّر التدريجي الى ما يتغيّر لذاته الذى هوالحركة.

ثمّ انّ الحق في الجواب عن ذلك الدليل الجدلي ما أفاده الأستاذ المصنّف، لاما ذكره الفاضل الرازي من النقض و الايراد.

# [٢٥٣/ه ١] قال: السرمدية الممتنعة في حقّه.

أقول: حاصله أنّ وجود الأزلي ممتنع بذاته، فيكون عدمه في الأزل واجباً لاممكناً بذاته، فلا يحتاج الى علّة.

فاندفع ما قيل من أنّ عدم الحادث الواقع في الأزل لابدّ له من علّة هي ان كانت غير الواجب لذاته كان لارتفاعها مدخل في وجوده، و هو يوجب كونَ المفروض كافياً غير

١ \_ يمكن أن يقرأ في م: يعدم.

كافٍ فيه، و ان كانت الواجب لذاته بارادته و اختياره لزم منه كون القديم مستنداً الى المريد، و قد ثبت استحالته عند المتكلمين؛ أو بالايجاب لزم استحالة ارتفاعه لاستلزامه انعدام الواجب لذاته.

و أيضا هذا العدم ان كان يوجد بلاعلة كان المفروض ممكناً لذاته / PA140 ممتنعاً لذاته، و ان كان واقعاً بلا علّة لزم أحد الأمور المتعددة. وأيضاً الذات مع الارادة ان كانت علّة علّة علّة الأزل لزم أن لاتكون لعدمه الواقع فيه علّة؛ اذ قد تقرّر أن علّة عدم المعلول عدم علّة وجوده، و علّة وجود الحادث ليست بمعدومة في الأزل. و كأنّه لذلك ذهب بعض المتكلّمين الى أن ليس للاعدام علل ثم بما قرّره الاستاذ المصنّف قدس سرّه هو الحقّ الصراح على ما قال: «و أمّا على سبيل الحقّ»، الى آخره

## [٢٢/٢٥٥] قال: فاذن الحادث الأوّل.

أقول: و هو قصد أو ارادة أو طبع. و اسم الاشارة في قوله: «انّ ذلك» اشارة اليه، والمجرور في قوله: «عن الحادث» منه يعود الى شيء و هو طبع أو ارادة، فيكون تابعاً لذلك الحادث لامستتبعاً ايّاه. فلذا فرّع عليه قوله: «فتكون /MB96/ ليست النسبة المطلوبة».

ثمّانَ ما وقع عنه بقوله: «أو شيء ممّا يشبه ذلك ١» اشارة الى ما عليه الأشاعرة من تعلّق الارادة الأزلية بوجود العالم في وقته و هو أمر حادث اعتباري لايحتاج الى سبب، و هو لم يتعلّق بايجاده في الأزل، فلذا لم يوجد العالم فيه، و وجد في زمان له ابتداء حدوث هذا التعلّق في أوّله، و تمّ به علّته و انّ هؤلاء لم يعلموا أنّ كلّ ممكن محتاج الى سبب، و ان كان اعتبارياً، فيلزم التسلسل في التعلّقات كما يسرد على المعتزلة التسلسل في الارادات و الاختيارات.

و بالجملة: أنَّ هذا الحادث أن حدث بلاسبب لزم حدوث العالم بلاسبب و هو باطل،

القبس السابع

لاستلزمه انسداد باب اثبات الصانع؛ و ان حدث عن اعلّة باختيار، كان هناك اختيارً حكمه حكمه و هكذا الى غير نهاية؛ و ان حدث عن علّة موجبة قديمة لزم تخلّف المعلول عن علّته، و ان حدث عن علّة حادثة، لزم وجود حوادث غيرمتناهية موجودة معاً أو متتالية؛ و الكلّ باطل عندهم مع استلزام الأخير أن يكون حامله زمانياً جسمانياً، محللًا لاستعدادت متعاقبة، فيكون ذاحركة.

و الحاصل: أن حدوث ارادة أو قصد أو طبع -كها عليه المعتزلة - أو تعلق حادث لإرادة أزلية -كها عليه الأشاعرة -بالاختيار يكون مسبوقاً بالعدم لامحالة عرض له تعالى في الأزل الى آن الحدوث ارادات، أو تعلقات غير متناهية متعاقبة أو غير متعاقبة، و ان لم يكن الأمر كذلك لزم قدم العالم؛ ثم انه لامعنى لكون الاختيار "نفس الاختيار و تعلق التعلق نفسَ التعلق، لأن كل اختيار و تعلق يرجّح اختياراً و تعلقاً يتقدم عليه، فلوكان بعض منه نفسه لزم تقدم الشيء على نفسه و مترجّحاً / PB140/ بها.

والشيخ قد جمع آراء هؤلاء الناس بتلك العبارة الوجيزة: «و حكم بأنّ كلّ ممكن ولوكان اعتبارياً يحتاج الى سبب، فلوحدث في ذاته تعالى بعد ما لم يكن، يكون بسبب على ما قال». فاذن الحادث الأوّل على هذا القول في ذاته تعالى، سواء كان ذلك ارادةً أو قصداً وطبعاً أو تعلّقاً لارادة أزلية، على مانبّه عليه بقوله: «أو شيء مما يشبه هذا لم يكن»؛ ثم قال «لكنّه محال، وكيف يمكن أن يحدث في ذاته شيء وعمّن يحدث؟»

و قد بان أنّ واجبَ الوجود بذاته واجبٌ من جميع جهاته بما توضيحه: أنّ ذهاب التعلّقات و الارادات و الاختيارات باطل، فلا يكون هنالك الا تعلّق حادث لارادة أزلية و ارادة حادثة من دون أن يكون مسبوقاً بآخر مثله، على مانبّه عليه سابقاً بقوله: «والعقل الصريح الذي لم يكدر، يشهد بأنّ الذات الواحدة ان كانت من مجيع جهاتها كها كانت وكان

٢ - م: عوض.

٢ ـ م: الأرادة.

١ ـ م: من.

۳ ـ ب: اختيار.

٥ ـ م: + جهة.

لايوجد عنها شيء قبل ذلك و هي الآن كذلك، فالآن أيضاً لايوجد عنها شيء»؛ يعني من أنكر ذلك فقد فارق مقتضى عقله لساناً و يعود اليه ضميراً، فوجود شيء عنه تارةً و عدمه عنه اُخرى، يوجب أن يحدث فيه قصد أو ارادة أو تعلّق ارادة و ليس حدوثه منه تعالى مجده.

ثم قال: «افترى أنّ ذلك عن الحادث منه»، أى يكون ذلك الحادث القائم بذاته تعالى صادراً عمّا يتبعه من العالم، //MA97 فهو باطل على ما قال: «فتكون ليست النسبة المطلوبة»، ثم قال: «أو هي عن واجب وجود آخر»، عطفاً على قوله: «عن الحادث منه» و هو باطل، لأنّه لاشريك له. ثم قال: «و على أنّه ان كان [في آخر] فهو العلّة»، و الكلام فيه ثابت من أنّه لا يصح أن يكون هو على فرض وجوده تعالى عن أن يكون له شريك سبباً له، ولا يعود اليه ما عاد الى ذلك. ثم تصدى الشيخ بعد هذا الالزام الجدلي لمسلك جدلي آخر على ما قال: «ثم كيف يجوز».

# [٣/٢٥۶] قال: فهو العلَّة الأولى

أقول: فيكون واجباً مع أنه خلاف المفروض، والكلام فيه ثابت، فيتسلسل الواجبات بالذوات.

# [٧/٢٥٤] قال: فانّ الأوّل.

أقول: أى الواجب ما به سبقه و تقدّمه على أفعاله الحادثة امّا ذاته و امّا زمان هو منه. فعلى الأوّل: يلزم قدم الحوادث لكونها معه معية خارجية و ان كانت حادثةً بذاتها و سبق الخالق عليها بذاته. و على الثانى: يكون تقدّمه تعالى عليه زماناً، فان لم يسبقها كذلك يكون مقارناً لوجود خلقه من الحوادث، فيكون حادثاً معه \_تعالى عن ذلك علوّاً كبيراً المحلى ما نبّه عليه بقوله: «فهو حادث مع حدوثه» أي الواجب بالذات يلزم حدوثه مع على ما نبّه عليه بقوله: «فهو حادث مع حدوثه» أي الواجب بالذات يلزم حدوثه مع

١ - اقتباس من الاسراء، ۴۳: «سبحانه و تعالى عمّا يقولون علوّاً كبيراً».

٢ ـ ب: أن. ٢ ـ بالذات.

حدوث خلقه /PA141/ لو لم يسبقه بالزمان.

#### [۱۲/۲۵۶] قال: كان معنى معقول.

أقول: و هوالتقدّم السرمدي، و هو معنى معقول دون معقول الأمرين، أحدهما: كان في مرتبة ذاته ولا خلق، و ثانيهها: كان في زمان ماضٍ سابق على وجود الزمان و خلقه، فكان على ثلاثة معانٍ. و الشيخ قد اعترض على هؤلاء المتكلّمين حيث صرّحوا و حصروا مدلول «كان» على أمرين في أثناء معارضتهم الجدلية. و قوله: «و قد صنع الهذا المعنى للخالق ممتّداً»؛ أي السبق الزماني.

### [١۶/٢٥٣] قال: فتأمّل أقاويلنا الطبيعة

أقول: المّا وصفها بالطبيعة حيث انّ الحكماء الطبيعيين المّا يبحثون عن عوارض الجسم من حيث التغيّر فيكون معنى كان و يكون من عوارض الهيأة الغير القارّة، والالهيون يبحثون عن معناهما الذي يتعدّى عن عروضه لها، و هوالتقدّم السرمدي و ان كان الزمنيون بمعزل عريض عن فهمه، كما المتكلّمون، و الشيخ سلك مسلك الجدل والبحث على أوضاعهم والاستدلال على بطلان مرادهم بأوضاعهم الذائعة بينهم على ما قال: «فاذا تحقّقت» الى آخره. و قوله: «أو يبقي» عطف على قوله: «ينتهى».

#### [۴/۲۵۷] قال: غير ذلك الجسم.

أقول: أى الجسم الذي فرض وجوده قبل وجودالعالم على ما قال: «جسماً ذا حركات» على ما فرض أوّلاً، و هذا الجسم الثانى أيضاً مفروض كالأوّل، ولكن مدّته و حركاته أكثر مع فرض معيّتها الابتدائية، ثم ردّد في امكانه و استحالته، ثم قال: «و محال أن

١ ـ في القبسات المطبوعة: وضع.

لايمكن لما بيّنا» من لزوم أحد الأمرين إمّا العجز أو الانتقال من الامتناع الى الامكان. و قوله: «ومدّة أحدهما أطول» حيث فرض، و قال: بمدّة و حركات أكثر.

و قوله: «امكان خلق شيء بصفة» أى تقدّم و تأخّر «ولا امكانه»؛ يعني معه أى الجسم الذي فرض أوّلاً. و قوله: «ثم ذلك الى غير النهاية»، أى فرض جسم بعد جسم و هكذا الى ما لايتناهى.

ثمّ الله لمّا تصدّى لتبكيت هؤلاء المتكلّمين بأوضاعهم المشهورة من قوله: «فقد «بالحدوث الزماني / 897/ المسبوق بعدم ممتدّ سيّال»، فقد صرّح بمقصوده بقوله: «فقد وضح صدق ما قدّمناه»، الى آخره؛ و هو صريح بأنّه استصحّ صدق حركة سرمدية و زمان أزلى من تقدّم عدم وجود العالم على وجوده ممتدّاً سيّالاً، ولولا الحصر في قوله: «أنّا البدؤ لها من جهة الخالق.» لأمكن توجيه كلامه بوجه يكون مسبوقاً بعدم صريح دهرى، الما من جهة الخالق.» لأمكن توجيه كلامه بوجه يمون مسبوقاً بعدم ولكن قوله الحصري يعطى تأخّرها من جهة الخالق، فتكون مسبوقيّا عن مرتبة ذات فاعلها لاغير، فتكون عادثة ذاتيةً لازمانية ولا دهرية، فتكون نسبتها الى خالقه في الأزل دهراً لها.

و هذا تقرير كلامه على وجهه، و ان كنت لم استصحّه، بل الحقّ القراح مسبوقيتها به في متن الواقع و تأخّرها عن عدمها الباتّ الصريح، و تقدّم خالقها لابالذات فقط بل بالسرمد.

و ما وقع عنه في النجاة من قوله: «هو بيان جدلى اذا استقصى قاد الى البرهان» ينادى بأعلى صوته بما قرّرنا كلامه من قوله: «بأزلية الحركة».

و أمّا تقرير هذا الاستقصاء على وجه يخرج عن الجدل الى البرهان فـبأن يـقال: يلاحظ معنى معقول لكان و هو الكينونية السرمدية، فيكون العالم على تـقدير حـدوثه مسبوقاً بعدم صريح لايمكن فرض أجسام و حركات و أزمنة و حدود فيه ليكون دليـلاً

١ ـ ب مسبوقه.

جدلياً و مسلكاً الزامياً لهؤلاء.

فنقول: انّه لا يخلو امّا أن يمكن له خلق العالم في ذلك العدم بـدلاً مـن عـدمه، أو لا يمكن. فعلى الأوّل: الضنانة: و على الثانى: امّا عجز الخالق عن مقتضى الجود أو امـتناع وجود المخلوق بالذات، ثم الانتقال من العجز الى المقدرة أو انتقال المخلوقات من الامتناع الى الامكان بلا علّة.

والجواب عن ذلك بعدم لزومه شيء منهما لجواز امتناع الوجود الأزلي و تخلّفه عن بارئه تعالى من جهة نقصانه، و امتناع نحو من الوجود له لا يستلزم امتناع الوجود المطلق له، فلاانتقال من العجز الى القدرة أ، ولا من الامتناع الى الامكان على ما سلكه المصنّف الاستاذ ـقدّس سرّه العزيز ـ فيما مضى و ماسياتى.

و نعم ما لوّح الى بطلان ما أشاره اليه الشيخ من البرهان على ما أوضحناه ٢ بقوله: «و نحن نقول: استقصاؤه بحيث ينسلخ عن الجدل و يمقود الى البرهان أمراً» الى آخره، فليتبصر!

# [١٧/٢٥٧] قال: سبقاً مطلقاً انفكاكياً ...

أقول: فاعلمن أنّ المصنّف ـ قدّس سرّه ـ قد تصدّی للجواب عن قوله: «ثم كيف يجوز أن يتميّز في العدم» الى آخره؛ ولم يتصدّ للجواب عن أمر قيام الحادث بذاته تعالى عن ارادة أو تعلّق ارادة اعتاداً بما سيتحقّق فيما بعد بقليل في «وميض: قال في التعليقات» و بكثير من قوله «وميض ، و اذ قد استبان سبيل الأمر فقد انصرح أنّ نسبة العلّة التامّة الجاعلة الى معلوله بالوجوب» الى آخره. و كذا ما يتلوه، فانتظر و تبصّر! فانّه أجدى من

٢ ـ م: أوضحنا.

۴ \_ م: \_ و ميض،

١ \_ ب: المقدرة.

٣ ـ يمكن أن يقرأ في ب: يعود.

تفاريق العصا، و ﴿ ذَلِكَ فَضْلُ اللَّهِ ١ يُؤتِيهِ مَنْ يَشَاءُ واللَّه ذُو ٱلفَضْلِ ٱلعَظِيمِ ﴾ ٢.

و أجاب عنه بعض المتكلّمين الحصّلين بجواز أن يكون مرجّح حدوث العالم و وقته مصلحة و حكمة خفية علم الله تعالى اشتال /MA98/ الوقت الذي وجد فيه العالم عليها لذاته، و هي و ان كانت حادثةً بحدوث الوقت، أعنى حاملَها، لكن لا يتوقّف حدوث الوقت على حدوثها ليلزم الدور، بل يتوقّف على نفسها، فينقطع المطالبة في المرجّحات.

والحاصل: أنّ الوقت يرجّح حدوث مصلحة من جهة ما هو قابل حامل لها و هي مرجّحة لحدوثه من جهة ماهي علّة غائية له، فاندفع الدور لاختلاف الجهة و الاعتبار.

قلت: انّ المصلحة المذكورة لايمكن أن تكون من تتمّة علّة العالم في وجوده الخارجي الذي هو بحسبه متأخّر من وجود العالم، فيكون علّيته بحسب وجود العلمي، و هو حاصل للواجب تعالى داغاً، فيجب أن لايتأخّر و لايتخلّف معلوله، فليتدبّر!

# [۱۹/۲۵۸] قال: أن يتكثّر بذاته.

أقول: تكثّر الأفراد على أن تقتضيه المحدّد بذاته و طبيعته المرسلة، فيلزم من ذلك أن لايصح وجود فرد واحد منه؛ لأنّ مقتضاه لمّا كان هوالكثرة الأفرادية، فأينا وجد ولو في فرد واحد يجب أن يتكثّر؛ فيلزم تحقّق الكثير بلاواحد والكثرة بلاواحدة، فيلزم انتفاء الكثرة لامتناع تحقّق الكثير بلا الواحد.

فقد تعين من ذلك أنّ المحدّد بما هو هو لا يصحّ أن يتكثّر. و هذا أصل استعمله المعلّم الثاني في نني الشريك عنه تعالى بأنّ وجوب الوجود لواقتضى الكثرة بذاته لتحقّقت بدون الوحدة، و غيره لواقتضاها علزم استنادها الى غيره، و هو ممكن؛ فيلزم امكانها، فلا يكون

<sup>./</sup>PA142/\_ \

٢ - الحديد، ٢١.

۴ ـ م: اقتضاه.

شيء منها واجباً لذاته، فلهذا القيل: ان الوحدة فيه تعالى من لوازم سلب الكثرة، و في غيره سلب الكثرة، و في غيره سلب الكثرة من لوازم الوحدة.

#### [۲۲/۵۸] قال: بسبب تلك الحركة.

أقول: لأنّها سبب لحصول استعدادات في مادّة واحدة كالهيولى العنصرية حتى تلبس بكلّ استعداد صورةً، فتتعدّد الأجسام بتعدّدها الموجب لتعدّد حصص الهيولى الواحدة بالشخص.

## [٤/٢٥٩] قال: أن لم توجد الحركة

أقول: يعني حركة الفلك الأقصىٰ الذي هو محدّد الجهات، فان لم توجد لم يوجد الزمان، لانتفاء الحالّ بانتقاء محلّه، فيكون حركات بلازمان، فينتني التقدّم و التأخّر فيها، فيكون على تقدير وجودها غيرمتوجّهة الى جهة، ولا المعتبر فيها الخروج من القوّة الى الفعل على التدريج، فلاتدريج ولاجهة لتقرب منها تارة الها الخروج و تبعد أخرى، فيتقدّم جزء منها على آخر، فلولاها لما كانت للحركات توجّه الى جهة حتى يتطرّق الى أجزائها تقدّم و تأخّر، فيكون حركات وقتئذ بلاتقدّم و تأخّر و ان هذا ممكن أم لا. و أمّا السؤال الناني: فهو أن يوجد جسم متحرّك من دون حركة الجرم الأقصى، و يوجد زمان مع انتفائها مع كونها حاملة لها.

حاصل ما أجاب عنه الشيخ: هو أنّ ما ليس في طباعه الحركة المستديرة بل المستقيمة في طباعه يكون محدداً للجهة، حيث انّه لايخلو: امّا أن يقتضي طباعه كونَه في تلك الجهة أو لايقتضي. فعلى الثاني: لايجوز تحديدها، بل يجوز أن يحددها حيث يجوز انتقاله عنها؛ و على الأوّل: تلزم استحالة الحركة المستقيمة عليه لئلًا يلزم تخلّف مقتضى

۲ \_ م: بتعدّدهما.

الذات عنه.

وأيضاً نَه لايخلو: امّا أن يمكنَ له مفارقته MB98 عنها، أو لايمكن: فان كان الأوّل: لم يكن تحدّد الجهة به: اذ جواز تركه لها يستنزم جواز بقائها بدونه. و هو يستدعي تحددُها بغيره والمفروض خلافه، فقد تعيّن الثاني، و هوالمطنوب.

ثم ان الجهة كما يتحد وبالحد كذنك يتعين الأمكنة الطبيعية به، حيث أه لولم يكن سطح مقعر حيث الله مصمّت حينئذٍ فلا يكون فيه سطح، فيكون مكناً لجسم به يتعين متعر آخر، فلا يكون حيث الشيء من المتمكنات مكن الطبيعي حيث عرف بائه مكن يتوجه اليه الجسم حين خروجه عنه، و الا يتحتّق ذلك الا بترك جهة و قصد أخرى، فلا يتحدد شيء من الجهة والمكان بدون المحدد؛ فنذا قانوا: به صحّت جهات الحركات المستقيمة حيث ان لم يكن حاوٍ محيطاً با الأجساء ما تعين علو و سفل فلاجهة و الامكان طبيعي، فلاحركة

فان قلت: أنَّ الجهة يتحدُد بجرم لفلك الأقصى لابحركته، فكيف ذكر الشيخ أنه أن له يكن حركة مستديرة لم يعرض للمستقيمه جهات؟

قلت: ان طرف الامتداد والجسم من حيث أنه منهى الاشارة اليه جهة الجسم و الامتداد، و من حيث انه مقصد للمتحرك بالحصول فيه و قربه منه جهة الحركة؛ عبى أنه يصح أن يقال: ان مرده من ذلك نني الحركات المستقيمة، لأنه ينتني بانتفاء الحركة الاستدارية الحامنة لنزمان، ضرورة أنه لولم يكن الزمان لم توجد الحركة، لأن لمعتبر فيه التدريج، ولولا لزمان لم يتصور فيها ذلك. فيرجع حاصل ما قاله لشيخ الى أنه لولم يكن المتديرة، لم تكن حركات مستقيمة الى جهات بانتفاء الحركات لاالجهات، فليتبطر!

وأبضاً لولم توجد الحركة المستديرة، بل كانت له الحركة المستقيمة، لم توجد الجهات على ما بيّناه آلفاً فلم توجد للحركات المستقيمة جهات، و هذا أقرب سياقاً و مساقاً / 1437

۱ ۔ ب: مکائ

#### [٥/٢٢١] قال: في الدورة اليونانية

أقول: كذا ذهب اليه خاتم الحصّلين في التجريد حيث قال: «و منه ما هو مفارق الحلّ فيه الأجسام.» ويقال له البُعد المفطور، لزعمهم أنّه فطر عليه البديهة، وهو امتداد موجود يمكن أن يفرض فيه أبعاد ثلاثة متقاطعة على زوايا قوائم لافي مادّة من شأنه أن يملاً الجسم، وأمّا اذا كان امتداداً موهوماً كذلك؛ فهو ما ذهب اليه أصحاب الخلأ من الحكماء، وتبعهم المتكلّمون، وعلى التقديرين الامتداد يشملها؛ فلذا حكم \_طاب ثراه \_ بابطالها جميعاً، وذلك يتمّاذا كان الامتداد طبيعة محصّلة نوعية تختلف أفرادها بالتجرّد و عدمه، ويشكل الأمر فيما اذا كان طبيعته نوعية جنسية، لجواز اختلافه بالتجرّد واللاتجرّد بحسب الفصول. والحق أنّه طبيعة محصّلة نوعية.

ثمّ ان الخلأ لمّا كان بعداً موهوماً خالياً عن الشاغل، فان كان مرادهم منه أن في الأعيان شيئاً يكن أن يؤخذ منه بُعد موهوم لا يكون له مادّة على ما ذهب اليه ابن الهيثم فهذا الدليل لم لا يحكم ببطلانه، و ذلك على ما قال في رسالة عمله هو لبيان ذلك؛ و أن ذلك البُعد الموهوم قد يكون عين بُعد الماء، اذا كان المتمكّن هوالماء، و قد يكون بُعد الهواء، و ان كان المتمكّن هو الهواء، و قد يكون عين ثالث ان كان المتمكّن غيرهما. فغاية / MA99/الأمر أن المتخيّلة أن ينتزع من هذه المتمكّنات بُعداً مطلقاً مشتركاً بين هذه الأمور، و ليس يلزم من ذلك أن يكون في الخارج شيء سوى الأبعاد المعيّنة الواردة على مكان واحد يكن أن يقال أن الأبعاد المعيّنة الهوالمتمكّن، و مطلق البُعد المشترك بينها هو مكانها الثابت عند خروج واحد واحد منها عنها. و لعل المتكلّمين أرادوا ممّا قالوا من أن المكان بُعد موهوم هذا أيضاً، و الا فلو قالوا بوجوده في الأعيان لكان بُعداً محرّداً عن المادة كما عليه موهوم هذا أيضاً، و الا فلو قالوا بوجوده في الأعيان لكان بُعداً محرّداً عن المادة كما عليه

٢ ـ تجريد الاعتقاد، ص ١٤٧.

۴ ـ م: للدليل.

٦ \_ م: المتعيّنة.

١ ـ في المصدر: منه ممارق.

۳ ـ ب: قطر.

۵ \_ م: المتعيّنة.

رواقية الفلاسفة.

و بالجملة: أنّ هؤلاء المتكلّمين ذهبوا الى أنّ المكان هوالبُعد، فقد ذهب بعض منهم الى أنّ هذا البُعد قد يكون ممتلياً، و قد يكون خالياً، و هم أصحاب الخلأ من الحكماء و كثير من المتكلّمين. و في الشفاء: «انّ أوّل شيء صار باعثاً لهم على هذا الهواء؛ لأنّ الظنّ العافي الأوّل] هو أنّ ما ليس بجسم ولا فيه ليس بموجود، ثمّ ظنّهم الأوّل في أمر الأجسام أن لا تكون محسوسة الآبالبصر، و أنّ مالايحسّ به منها ليس لها وجود.» و لزم عليهم بها أنّ ما لا يكون محسوساً بالبصر اله 143 الايكون موجوداً، فلذا ذهبوا الى أن ليس بين الأرض ما لا يكون محسوساً بالبصر اله 143 الذي فيه هواء يتخيّل من أمره عندهم في أوّل الأمر أن ليس فيه شيء بل فيه أبعاد خالية. ثمّ لمّا أدركوا بمعاونة الهواء المنفوخة الهواء "، و أنّه جسم، رفع عن بعضهم هذا الوهم و اعترف بأن ليس للخلاً تحقّق.

«و منهم من سلّم أنّ الهواء ليس بخلاً صرف، فذهب الى أنّه ملاً مخلوط به؛ اذ وجد حججاً و قياسات انتجت عليه أنّ الخلاً موجود:

منها: تخلخل الجسم و تكاثفه من غير أن تخرج عنه أو يدخل فيه شيء؛ اذ لامعنى للتخلخل عنده الآ تباعد أجزاء الجسم تباعداً يـوجب أن يكـون بـين الأجـزاء خـلأ، والتكاثف الآرجوع الأجزاء الى هذا الخلأ.

و منها: رسوب الماء الكثير فيا هو عملو من الرماد ع. اذ لو لم يكن فيه خلاً، استحال هذا الرسوب.

و منها: انّ دنّاً هملوّاً من الماء قد يملأ منه أنق، فوضع المجموع فيه، فلو لا أنّ في الماء المذكور خلاً خرج عنه في الزق، لما جاز ذلك.

١ ـ م: خلقهم.

٢ ـ الشفاء، السماع الطبيعي، المقالة الثانية، الفصل السادس، الطبع الحجري، ص ٥٢.

٣ ـ م: الهواء. ٤ ـ م: الرمادة.

الدنّ: الراقود العظيم لا يقعد اللّا أن يُحفرن.

و منها: نفوذ أجزاء النامى حين نموّه في الهواء، فانّه لولم يكن فيه خلاً، لزم منه نفوذ ملاً في ملاً، و هو باطل» ١، انتهى.

فقد ظهر أنّ هؤلاء ذهبوا الى أنّ الخلاء وهوالبُعد موجود في الخارج، لكنّه موهوم بعنى أنّه غير محسوس بالبصر، وحينئذ يشكل الأمر في عدم رجوعه الى البُعد الجسرّد، حيث انّه بُعد غير محسوس، لتجرّده عن المادّة، الآان يقال: أنّ ما عليه هؤلاء من البُعد الموهوم هوالبُعد الذي ذهب اليه ابن الهيثم، لكن لايساعدهم ما في الشفاء من أدلّتهم، فليتدبّر!

# [١٥/٢٤١] قال: في قحمات الأوهام.

أقول: قال في مجمل اللغة: للخصومة قحم، أي أنّها يقحم صاحبها على المهالك، و قحم في الأمر قحوماً: رمئ بنفسه فيه من غير دربة.

# [١٩/٢۶٢] قال: أن يكون في /MB99/ قدرة اللّه تعالى

أفيد: يعنى ان منع أن يكون في قدرة الله تعالى ايجاد حركات في ذلك العدم المتقدّر المتكمّم الممتدّ لاعن بداءة، كان حكماً عجيباً منهافتاً، فليعلم!

# [۱۸/۲۶۴] قال: أمر محصّل.

أقول: لاخفاءَ في أنّه بظاهره ينافي ما وقع عنه في الهيات كتاب الشفاء بقوله: «كلّ موجود فيه شيء محصّل قائم و له استعداد قبول شيء فهو مركّب من المادّة و الصورة، والمادّة الأولى لا يجوز أن يكون كذلك».

١ ـ المصدر السابق، ص ٥٢، مع اختلاف كثير.

٣ \_ الكلمة غير مقروة في «م».

قلت: انّ المادّة الأولى و ان كان فيها شيء محصّل هوالاستعداد والقبول الذاتي للصور المتعاقبة بالاستعدادات المتتالية، لكن ليس فيها شيء محصّل سواه مشارك له في القبول. و ذلك بخلاف ما عليه أمر ما نقلنا عنه؛ لأنّ مفاده أن يكون فيه غير الاستعداد شيء محصّل يشاركه فيه، فيكون مركّباً من المادّة والصورة.

و بالجملة: أنّ العلّة المادّية /PA144/هي علّة فيها قوّة وجود الشيء، و أنّ هذه العلّة امّا أن تكون حاملةً للقوّة بوحدانيتها أو بشركة من غيرها.

فان كان الأوّل فامّا أن لاتحتاج فيم يكون منها الّا الى الخروج بالفعل؛ و امّا أن لاتكون كذلك. فان كان الأوّل وجب أن يكون له في نفسه قوام بالفعل؛ اذ ما ليس له في نفسه ذلك لم يجز أن يحصل فيه ذلك الاستعداد و التهيوّء لأمر آخر و هو قسمان:

أحدهما: ماله ذلك من غير أن يحلّ فيه أمر آخر، كالهيولى الأولى واللوح الذي هو مستعدّ لحصول الكتابة فيه من أن يحصل فيه أمر أو يزول عنه.

و ثانيها: أن لايكون له ذلك الآ بما يحل هو فيه أمر أو امور؛ فامّا أن يكون الثاني ليس ممّا يقوّمه بل مضافاً اليه، أو يكون اوروده يبطل ما كان يقيمه قبله، فيكون قد استحال و فرضنا أنّه لم يستحل. و في الشفاء بعد ذكر أنّ هذا القسم من الحلّ أولى بأن يسمّى موصوفاً بالقياس الى ما فيه؛ و أن كان الثاني: فهو امّا أن يحتاج الى حركة مكانية أو كمّية أو كيفية أو وضعية كالشمعة للصنم، و الصبي للرجل، و الأسود للأبيض، والماء للهواء، و النطفة للحيوان، و امّا الى زوال أمر عنه كالخشب للسرير.

و أمّا الثاني من القسمين الأوّلين ففيه لامحالة اجتماع و تركيب امّا أن لايحتاج الى استحالة و تغيّر كالوحدة للاثنينية، فانّها انّما تهيّؤ لها اذا انضمّ اليها وحدة أخرى، و لم يحتج في ذلك الى أن يعرض لها "استحالة أو تغيّر أو يحتاج اليها كالعناصر، فانّها انّما تنتهى لصور

۱ ـ م: کان.

۲ ـ م: أو.

المواليد اذا عرض لها كيفية مزاجية مسبوقة بحركاتها في كيفياتها. و هو امّا أن يكون بتغيّرات كثيرة أو بتغيّر واحد، و قد جرت العادة بأن يسمّى الذي منه الكون بالتركيب، و هو فيه الأسطقس، و هو ان كان جسمانياً فهو أصغر ما تنتهى اليه القسمة الى المختلفات بالصور الموجودة فيه، و قد حدّ بأنّه الذي منه و من غيره تركّب الشيء و هو فيه بالذات ولاينقسم بالصورة.

#### [۲۳/۲۶۴] قال: والمقرّبة ايّاه

و من هيهنا اندفع ما يقال: ان قبول المادة ان كان /PB144/ذاتياً لها لم يجز أن يزول عنها، لكن التالي باطل فكذا مقدّمه. أمّا الملازمة: فلاستحالة زوال ما للشيء بذاته؛ و أمّا بطلان التالي: فلأنّ الشيء قد لا يكون قابلاً لأمرثم يصير قابلاً له و بالعكس، كما لا يخفى على من "له وقوف بأحوال الانقلابات العنصرية.

و أيضاً ان كان قبوله للصور ذاتياً لا يمكن أن يزول عنه، لم يجز زوال الصورة عنه لوجوب بقاء الأثر عند استعداد المادّة و دوام فاعلها الذي هوالمبدأ الواجب أن يكون دامًاً. وجه الاندفاع: أنّ هذا النّا يوجب ذلك لوكانت القابلية الزائلة أو الحادثة عين القابلية الذاتية و يكون مجرّد القابلية كافياً في صدور الأثر عن المؤثّر و ليس كذلك؛ اذ

۲ ـ م: يجوز.

١ \_ م: ايّاه.

القابلية الذاتية شاملة لها لاعينها؛ و أمّا الهيوليات الفلكية فانّ لها القبول الذاتي لصورها لاغير، فلهذا تكون علل القوام بخلاف ما عليه أمرالهيولي العنصرية. فانّها علّة الكون لكونها حاملةً للامكان الاستعدادي للكائنات.

## [٣/٢۶۵] قال: الله بذات العلّة

أقول: يلوح منه ميل الى قدم المادة في متن الدهر و حاق الخارج على ما هو المستفاد من الحصر.

#### [٤/٢۶٤] قال: على الاطلاق

**أقول:** الشامل للامكان الذاتي و الاستعدادي.

#### [۲۲/۲۶۶] قال: موجوداً لاهو ...

أقول: ذلك كالعقول المقدّسة الحادثة بعد أن لم تكن في وعاء الدهر حيث أن ليس لها الامكان في العدم الدهري السابق على وجودها، ولا القوّة الاستعدادية، لتقدّسها عنها؛ فيصدق عليها أنّها معدومة على الاطلاق هنائك، فكيف يقبل الوجود عن المفيض الحقّ؟ فقد أزاح هذا الايراد بأنّها ليست معدومة على الاطلاق، بل ضا الامكان حين وجودها بعد ذلك العدم، والمعدوم على الاطلاق هوالمعتنع بالذات، وهذه ليست كذلك، وقس على الثابتات الدهرية الموجودات الكونية، لعدمها في الأزل على الاطلاق، لانتفاء امكانها الذاتي وامكاناتها الاستعدادية لانتفاء المادة الحاملة في العدم الدهري الأزلي أيضاً ولا يخفى أنّ ما ذكره الشيخ هيهنا يمكن أن يكون في نظره هو البرهان على قِدم العالى، وهو المستقصى الذي قاد الى البرهان، و تقريره على نظمه أن يسقال: انّ المعدوم على وهو المستقصى الذي قاد الى البرهان، و تقريره على نظمه أن يسقال: انّ المعدوم على

١ ـ م: العدم.

الاطلاق لا يقبل الوجود لكونه ممتنعاً بالذات، والعالم على تقدير حدوثه يكون كذلك مجرداته و كياناته، لانتفاء امكانها الذاتي عنها و الاستعدادي عن الأخير أيضاً، و الا المحام أزلية المادة و هو ينافي الحدوث؛ فتكون معدومة على الاطلاق، فلايقبل الوجود لكونها ممتنعة بالذات، و ذلك بخلاف ما عليه /١٥٥ / ١٨٨ أمرهما على تقدير القدم حيث ان الأولى ممكنة بالذات و امكانها الذاتي كافٍ في فيضانها عن مبدعها، فتكون سرمدية الوجود؛ والثانية أيضاً ليست معدومة كذلك، لوجود المادة الحاصلة لامكاناتها الاستعدادية المترتبة في الأزل، و ان كانت هي موجودة فيا لايزال، لكونها من هوية الوجود بالكيفيات الاستعدادية. فعلى التقديرين لاتكون معدومة على الاطلاق في الأزل لتكون ممتنعة بالذات أوّلاً، ثمّ تنقلب الى ساهرة الامكان كما يكون الأمر كذلك على حدوثها.

فأجاب المصنّف الأستاذ بعد تمام كلام الشيخ في التعليفات بقوله: «فاذن يسبق الى الذهن» الى آخره، بما تقريره: أنّ المعدوم على الاطلاق مطلقاً هو الممتنع بالذات لا يسقبل الوجود أصلاً، بخلاف ما عليه أمر المعدوم على الاطلاق في الأزل؛ بمعنى أن لا امكان بالذات ولا الاستعداد باعتبار انتفاء وجود حامله كما في الكيانيات، فانّه يرجع الى استناع نحو وجودها الأزلى، وهو لا ينافي أن يقبل الوجود فيما لا يزال، فلا انقلاب عن الامتناع الذاتي الى الامكان بالذات.

و بالجملة: أنّ امتناع نحوٍ من الوجود و عدم امكانه لاينافي امكان وجود آخر و المعتنع بالذات ما يمتنع عليه الوجود المرسل. ألا ترى أنّ الواجب لذاته الذي وجب وجوده امتنع عليه أن يتّصف بالوجود الممكني أو الوجود السابق عليه العدم! كما أنّ الممكن مع امكان وجوده امتنع عليه الاتّصاف بالوجود الواجبي، اذ الوجود قد تعرض له احوال بها يمتنع اتّصاف الشيء الممكن به كالوجود في الموضوع، فانّ اتّصاف الجوهرية من الحالات، و هذا النحو من الوجود يمتنع عليه، فهو معدوم بهذا العدم على الاطلاق و ان جاز اتّصافه بمطلق الوجود أو بالوجود لا في موضوع؛ و كذا الزمان، فانّه يمتنع أن يتّصف بالوجود القارّ، عطلق الوجود أو بالوجود لا في موضوع؛ و كذا الزمان، فانّه يمتنع أن يتّصف بالوجود القارّ،

أى الوجود في الآن على الاطلاق، ولا يمتنع أن يتصف بالوجود المطلق أو الغير القار، ولا يلزم من ذلك صيرورة الممكن أو الممتنع أو الواجب لذاته ممتنع الوجود أو ممكن الوجود، فيجوز أن لا يمكن الوجود الأزلي للعالم، فيكون معدوماً على الاطلاق هنالك لامطلقاً، فيقبل الوجود فيا لا يزال، والجرّدات القدسية بامكانها الذاتي حين وجودها فيا لا يزال، و البائدات المتخصّصة الوجود بالأزمنة بالكيفيات الاستعدادية و امكانها الذاتي حين وجودها، سيّا أنّ الاستاذ المصنّف قد أقام البراهين / 1451هم/ الساطعة في القبسات السالفة على أن ليس في مُنّة الامكان و فرجار الجواز أن يقبل فيض الوجود من الفيّاض مع أنّ الاحتال كافٍ في ازاحة الاستدلال مع ماله من الأسانيد، كما صوّرناها.

ثمّ بعد ما أشار الأستاذ الى ما يترائى من الشبهة ممّا ذكره الشيخ في التعليقات مع جوابها أشار الى شبهة أخرى مع جوابها، حيث قال: «فان قلت» الى آخره. ثم انّ الامكان الذاتي لمّا كان من الأمور الاعتبارية، و الاعتبارات العقلية يجوز أن تكون //MA101 علّة الحاجة الى المؤثّر التى هي مثلها في الاعتبارية.

قال الفاضل الرازي في المحصّل: «ان لهذا المطلب برهاناً هو أن الممكن مالم يجب لم يوجد، و ذلك الوجوب لما حصل بعد أن لم يكن كان وصفاً وجودياً مستدعياً لأن يكون له موصوف موجود، و ليس هو ذلك الممكن، لأنّه قبل وجوده معدوم، فلابد من أمر آخر يعرض له ذلك الوجوب، و هوالمؤثّر الذي هو موجود قبله».

و أورد عليه خاتم الحصّلين بعد أن أشار الى توقّف هذا البرهان على صدق أنّ الممكن يحتاج الى المؤثّر بأنّ «وجوب وجود الممكن صفة للممكن المعلول، وصفة الشيء يمتنع أن تقوم بغيره. و أيضاً القائم بالمؤثّر و ان كان ولابدّ فهو الايجاب لاالوجوب. والحلّ أنّ الوجوب أمر عقلي كسائرالصفات، و يكون قائماً بالمتصوّر من الممكن عندالحكم بحدوثه». ثمّ لا يخفى أنّ فيا ذكره من الشرطية بقوله: «و ان كان ولابدّ فهو الايجاب» اشارة الى

عدم كونه تعالى محلًّا لأمر من الحوادث في ايجاد الموجودات كما توهّمه المعتزلة و الأشاعرة، كما علمته.

#### [٣/٢۶٧] قال: حينما الهو موجود.

أقول: أي لابشرط وجوده بما حاصله: أنّ الامكان لمّا كان كيفية نسبة الوجود أو العدم الى الماهية، فلايتوقّف ثبوته الاّ على مفهوم الماهية والوجود، لا على اتّصاف الماهية بالوجود، بل على نفسها؛ فلايلزم من توقّفه عليهما توقّفه على المؤثّر.

قال خاتم المحصّلين في نقده للمحصّل: «انّ هذا انّما يستلزم ذلك ان كان معروض الامكان الذي هو ماهية الممكن متوقّفاً على تأثير الفاعل، و ليس كذلك؛ اذ المحتاج الى العلّة انّما وجودها أو عدمها»، انتهى؛ يعني اتصافها بالوجود أو العدم، لا هما نفسهما، كا قررّنا هذا على ما عليه المشّاؤون.

و أمّا ما عليه المصنّف \_طاب ثراه \_ والاشراقيون من أنّ متعلّق التأثير هوالماهية فبأن يقال: /PA146/أنّ الامكان كيفية نسبة حقيقة الماهية، ولاحقيقتها بدلاً عن وجودها وعدمها.

### [۱۴/۲۶۷] قال: من غير وجود مادّة

أقول: أى في زمان لا في الدهر، لكونها مسبوقةً بعدم صريح دهري كـغيرها مـن الموجودات.

#### [١٤/٢٤٨] قال: الذين ظلموا.

أقول: يريد بهم المعتزلة و الأشاعرة الذاهبين الى تجدّد قصد و ارادة أو ما يشبه، ذلك من تعلّق الارادة بعد آخر في حدوث العالم. بل الحقّ أن العالم بنظامه الجملي مترتّب

٢ ـ م: ـ توقّفه عليهما.

على ذاته الحقة بذاته بعد العدم البات القراح من دون تجدّد شيء من ذلك، و هذا ما وعدناه سابقاً في دفع ما أورده الشيخ من الايرادات على أولئك الأقوام ممّا سلكه قدّس سرّه من المسلك في الحدوث.

و أمّا القائلون بالقدم فانّهم يقولون توقّف الحوادث على بعض من الأوضاع الحادثة بالحركة، لاتجدّد ارادة ولاتعلّق ارادة قائم البذاته تعالى، بل انّما يتصحّح حدوثها بذلك.

# [۲۲/۲۶۸] قال: و ليس شيئاً معقولاً بذاته

أقول: أى يكون موجوداً من دون الاضافة، بل انّه موجود فيما هـو طـرف له، و كذلك جميع نهايات المقادير، حيث انّها موجودات بالنظر الى المقادير؛ لأنّها أطراف لها ٢ وضعاً لامقداراً، ولكن يفارق الآن النقطة فانّها فاصلة و واصلة /MB101/ بخـلاف الآن، فانّه واصل لافاصل.

فتقرير المسلك "الجدل هيهنا على قدم العالم بأنّ الزمان لوكان حادثاً \_أى متناهياً لكان ينتهى الى آن موجود بالفعل، فيكون فاصلاً، كالنقطة التي هي طرف الخط؛ والتالى باطل، لأنّ ذلك الآن بحيث يصح أن يفرض آن قبل، كما أنّ الزمان على هذا التقدير يكون له زمان قبله، لتأخّره عن عدم ممتد و هوالزمان أو مستلزم له، فكذلك الآن كما الزمان بالنظر الى الآن، فيلزم من ذلك قدمه و عدم تماديه الى لانهاية؛ هذا الزاميّ للمتكلّمين.

و أمّا الأستاذ المصنّف قدّس سرّه لمّا أثبت أنّ الزمان أمر مستدير غير ذي وضع لا يكون له آن أوّل و ان كان حادثاً أى متناهياً مقداره فلا يكون له آن فاصل، لعدم عاديه الى العدم الممتدّ؛ بل انّ الزمان كحامله و حامل حامله مستدير مسبوق بعدم صريح دهري لا يكن فرض آن أو آنات فيه حينئذ.

١ ـ ش: قائمة.

#### [٢/٢٧٠] قال: الى اللانهاية اللايقفية

أقول: من الناس من توهم أنّها تنافي لاتناهي الزمان والحركة من جهتى الماضي والمستقبل؛ لأنّ المعتبر في اللانهاية اللايقفية عدم تعيّن مرتبة تناهيها، و لكنّها متناهية؛ فيلزم من ذلك تناهى مقدارهما.

و الحق أنّه لامنافاة بينها، لأنّ فرض دورة بعد دورة و هكذا، يحتاج الى ملاحظتها و فرضها، و الوهم لا يُحيط بما لايتناهى /٩٤١٩/ من الأدوار و العودات ليفرضها، فتكون لامتناهية لايقفية لاعددية، و مع ذلك لابد و لشيء منها، بل كلاهما غيرمتناه مقداراً و ان كانت دوراته المنفرضة غير متناهية لا يقفية لاعددية؛ ثم انّ اللانهاية اللايقفية كها أنها لاتنافي اللانهاية المقدارية و ان كان هذا غير جارٍ في الزمان والحركة على ما أصله:

قال [الشيخ] في الشفاء: انّ معنى عدم نهاية قبول القسمة أنّ استعداد القسمة امتنع أن ينعدم عن الجسم و أجزائه، لا أنّ لها امكان أن ينقسم الى أجزاء عددها غير متناهية؛ اذ لو جاز ذلك لما لزم من فرض وقوعه محال، لكنّ التالى باطل، فكذا مقدّمه. أمّا الملازمة: فلأنّ لامعنى للممكن الله ما لايلزم من فرض وقوعه محال. و أمّا بطلان التالي: فلأنّ هذه الأقسام لو تحقّقت لزم منه محال هو كون المقدار المتناهى مركّباً من أجزاء غير متناهية، و هو باطل قطعاً، فمعنى اعدم انتهاء قسمتها انّ قسمة واحداً المنها لاينتهي الى أمر ليس لنا أن نقسمه مرة أخرى، و ذلك على قياس ما ذكره المتكلّمون من أنّ مقدورات الله تعالى غير متناهية الى حدّ ليس لها أن يتجاوز عنه، لا أنّ لها مقدورات عددها غير متناه.

ثمّ انّ الشيخ كما ذهب الى اللانهاية اللايقفية للدورات مع عدم تناهي الزمان والحركة، ذهب الى اللانهاية كذلك مع تناهي المقدار المتصّل القارّ.

قال [الشيخ] في الشفاء: « انّ ذراعاً اذا نصف و أُخذ من أحد نصفيه مقادير

٢ \_ م: واحد.

متناقصة، و نضم الى النصف الآخر، لايصل هذا المقدار الى المقدار الأوّل، لا لأنّ انسلهم مقادير غير متناهية /MA102/الى مقدار واحد لايوجب لاتناهيه، بل لأنّ المنضمّ اليه داغاً أغّا يكون مقداراً متناهياً، و أنّ الغير المتناهي منه لايخرج الى الفعل».

قال خاتم الحصلين في بعض مصنّفاته: «انّا نفصّل الجسم القابل للانفصال مرّةً بعد أخرى، فامّا أن ينتهي انقسامه الى اجزاء لامقدار اله، أم لا؛ و الأوّل محال لما تقدّم ذكره؛ و أمّا الثاني: فامّا أن ينفصل الجسم مع بقائه الى أجسام غيرمتناهية أم لا اب فان كان لزم أن يكون في كلّ جسم متناه صغيرٍ أو كبيرٍ أجزاء غير متناهية، و هو باطل قطعاً، و انّ كان الثاني انتهى قسمة الجسم الى حدّ بطلت قسمته، فلا يكون كلّ جسم قابلاً للانقسامات غيرمتناهية بالعدد، و هو المطلوب.

و منهم من ذهب الى أنّ ذوات الأجزاء حاصلة في الجسم، فقال: لايلزم من كون الجسم قابلاً للقسمة /PA147 الى غيرنهاية \_بمعنى انقسامه الى حدّيقف عنده\_أن يصح فرض الأقسام الغير المتناهية بالعدد فيه؛ لجواز أن يمتنع فرض الأقسام الغير المتناهية بالعدد فيه، مع أنّ قسمته لاتنتهى الى مرتبة يقف فيها.

فان قلت: لا يخلو أنّ الأقسام الصحيحة الانفراض \* في الجسم متناهية بالعدد، أو غير متناهية بالعدد، فان كان الأوّل: تقف القسمة، و ان كان الثاني: لزم أن يكون مقدار الجسم غَير متناهِ.

قلت: تلك الأقسام ليست بمتناهية ولاغير متناهية، و الله أن يكون واحداً منها، لوكانت معروضةً للعدد، فان التناهي و اللاتناهي فيا نحن فيه بحسبه، و ليست معروضةً له، فلا يكون شيئاً منها، و هذا كما ترى؛ اذ لوصح ما ذكره لما جاز أن يقال ان لغير المتناهي معنيين.

١ ـ م: لامتداد.

<sup>7-9:- 4.</sup> 

۳ ـ يمكن أن يقرأ في م: فامكان. ه ي

القبس السابع

أحدهما: أمر أى جملة متناهية تؤخذ منه تجد أنّ هناك شيئاً فاضلاً عليه، و هو محال وجوداً و امكاناً، و ما نحن فيه ليس منه.

و ثانيها: ما لايقف عند حدّ و هو بهذا المعنى له امكان و وجود، اذ الهيولى مثلاً قابلة لصور اغير متناهية بالمعنى المذكور، و لها وجود، و ما نحن فيه من هذا القبيل؛ اذ لكلّ جسم أن ينقسم الى أجزاء هو مثله، فلا يكون متناهياً عند حدّ، و ان كان الحاصل منه بعد القسمة شخصاً آخر سوى الشخص السابق كالهيولى الأولى، فانها و ان كانت مع كلّ شخص من الصورة شخص بالعرض من الهيولى، الله أنّ القابل لهذه الصورة الواردة ليس الله ايّاها.

و من الناس من زعم أنّ امكان قبول القسمة الى غيرالنهاية بالوجه الأوّل اغّا يكون ملزوماً لعدِم تناهي مقدار الجسم لولم تكن قسمة الجسم اليها على سبيل التناقص؛ اذ لوكان بهذا الوجه لم يلزم من كونه متناه ٢ القسمة أن يكون مقادير الأجزاء غير متناهية. ألا ترى أنّا لو قسمنا ذراعاً إلى نصفين، ثمّ نقسم نصفه الى أقسام غير متناهية بالعدد و نصفها الى النصف الآخر، لم يكن الحاصل منه الآذراعاً. نعم لوكانت الأجزاء متزائدة أو متساوية لزم من انضيافها اليه عدم تناهيه / ١٨٨٨ ولم يعلم أنّ أجزاء مقدار اذا كانت مقادير غير متناهية وجب أن يكون مقداراً، و أيضاً متناهياً، ولا أنّ المتناقصة من المقادير الغير المتناهية يشتمل على مقادير متزائدة أو متساوية غير متناهية. و لعلّ منشأ وهم هذا القائل ما ذكره الشيخ، كها نقلناه آنفاً، و ليس منشأ لهذا الوهم اذا روعى حقّه، فليتدبّر!

[۱۱/۲۷۰] قال: و ان لم يجوّزوا لزم ... /PB147

أقول: بما تقريره: أنّهم لولم يجوّزوا ذلك، ولكن يلزمهم أن يكون ارادة بعد ارادة أو تعلّق بعد تعلّق، و هكذا الى مالايتناهى نظراً الى العالم الذي فرض حدوثه، فتقوم <sup>4</sup> تلك<sup>٥</sup>

۲ ـ ش: غیرمتناهی،

۴ ـ ب: فيكون.

١ ـ ب. بصور.

٣ ـ م: يشمل.

٥ ـ ش: ـ تلك.

الارادات و الاختيارات أو التعلّقات المتعاقبة بذات جاعله الحقّ تعالى، و كلّ ا من هذا الجواز، و ذلك الجواز على أصولهم الفاسدة لاعلى أصول الحقّ من امتناع فرض حركات قبل الحركات و خلق قبل الخلق، و من امتناع قيام الارادات المتعاقبة والتعلّقات المتجدّدة بذاته تعالى، كما فصّله الأستاذ في أصل هذا الكتاب.

## [٩/٢٧١] قال: من قبل أنّ طباع الامكان.

أقول: هذا على فرض أزلية الامكان مع استحالتها؛ لأنّه من الأمور المنتزعة عن الممكن حين وجوده، و لمّا لم يكن في الأزل فلاأزلية الامكان، و الآلزم قيامه بذاته أو بذات جاعله، و كلاهما خلف محال.

ولو سلّم وجوده في الأزل لقائل أن يقول: [١]: ان أريد بامكان وجود الحادث في الأزل أنّ له فيه امكان وجود لايكون العدم سابقاً عليه، فهو غيرمسلّم، والمستند ظاهر؛ [٢]: و ان أريد أنّ له في الأزل امكان وجودٍ سبق عليه العدم أو المطلق الشامل له و لغيره لم يلزم منه أن لا يكون للعدم سبق على وجود الممكن.

#### [٩/٢٧١] قال: هو جواز طبيعة الوجود.

أقول: لاخفاء في أنّ بهذا التقرير اندفع ما قيل من الاشكال في أمر وجود الزمان، بأنّه لو وجد لامتنع عدمه بعد وجوده؛ اذ عدمه بعد وجوده متأخّر عن وجوده بالزمان، فيكون للزمان زمان؛ لأنّ هذا ليس من قبيل التقدّم والتأخّر فيا بين أجزاء الزمان للقطع بأنّه ليس بذاتي، و اذا المتنع عدمه كان واجباً لذاته مع كونه مركّباً و منقضياً لذاته، لا يمكن أن يكون كذلك، لاستلزامه الاجتاع "و عدمَه.

۱ ـکذا.

, وجه الاندفاع: أنّ امتناع العدم بعد الوجود لا يقتضي أن يكون واجباً لذاته، كيف لا، و هو لا ينافي الامكان الذاتي؛ اذ لامنافاة بين كون العدم ممكناً لشيء مع امتناع بعض أنحاء العدم على أنّ امتناع العدم بعد الوجود لا يقتضى أن يكون في زمان، لجواز أن يكون في الآن الذي هو طرف الماضي أو في الدهر كالعدم السابق عليه، كما قد استوفى الاستاذ في غير موضع من هذا الكتاب؛ فتدبّر!

# [۱۳/۲۷۲] قال: يكون الزمان و متى و قبل أبدي

أقول: فان قلت: ان كان يلزم من أبديته أزليتَه، فيلزم قِدم النفوس الانسانية لكونها أبديةً.

قلت: لعلّ هؤلاء القائلين /MA103/ بالقدم اذاهبون الى قدمها أيضاً. و يؤيده أنّه قد نسب الى أفلاطن ذلك. وظنّى أنّ أبرقلس للّاكان من تلامذته و منسوباته ذهب الى قدمها، فنسبوه الى ذلك العظيم، حيث قالوا: دليلان على أبدية النفس: /PA148/

أحدهما: أنّ النفس يستند وجودها الى علّة قديمة إمّا ابتداءً و بلاشرط على ما ذهب اليه أفلاطن؛ و إمّا بشرط حادث يختصّ وجودها "ببعض من الأوقات أو الأبدان، فيكون أبديةً؛ أمّا على التقدير الأول: فظاهر؛ و أمّا على التقدير الثاني: فلأنّ هذا الشرط الحادث ليس يجوز أن يكون علّة يحتاج اليها النفس في وجودها، و الآلاحتاجت النفس في وجودها الى مادّتها، ولا يكون لها قوام ذات بدونها، أو احتياج فاعلها في أن يوجدها الى أمر جسماني. و الكلّ باطل لتجرّد النفس الذي قام عليه البرهان، فيكون شرطاً لحدوثها لالوجودها، فلا يوجب انتفاؤه انتفائها و هو المطلوب.

و ثانيها: أنّ النفس لوكانت جائزة الفساد، لجاز أن تعرض لها قوّة الفساد؛ لكنّ

١ \_ م: \_ بالقدم.

٣ ـ م: ـ الى علَّة قديمة ... وجودها.

التالى باطل، فكذا مقدّمه. أمّا الملازمة: فلامتناع عروض الفساد لما ليس له قوّة هذا. و أمّا بطلان التالى؛ فلأنّ النفس لوعرض لها قوّة الفساد لاجتمع فيها المتقابلان، أو عروض استعداد الوجود و الفناء لأمر يقتضي أن يعرض له، أو لما تكون له ذات اقترنت به ذات الوجود منه أو المعدوم عنه، و أن يبقى معروضه موجوداً فيه معه، فلو كان للنفس فناء وجب أن تعرض استعدادات فنائها لها، و هو يوجب كونها باقيةً عند فنائها، و هما نقيضان لا يمكن أن يجتمعا في محلّ واحد، فلا يكون لها استعداد الفناء.

# [٣/٢٧٣] قال: و الأفلاك تتحرّك

أقول: أى بحركات ارادية. و بالجملة: أنّ العقل لمّا لم تكن صفاته الكمالية في مرتبة ذاته، لأنّها فيه من غيره، فكذا يكون له انفعال ذاتي و انتقال جوهر ذاته بغيره الى تحليته ابصفاته، فهذا هو حركته. و أمّا اتّصافها بالاستدارة فمن جهة كونه بصفاته من متشوّقات النفس الفلكية الحرّكة للأفلاك على الاستدارة، فاطلاق الاستدارة عليها من حيث كونها مبدأين لها.

أمّا النفس فلتحريكها تلك الحركة و ان كان انتقالها الى صفاتها على سبيل التدريج، و هو حركتها و اتّصافها بالاستدارة من جهة كونها مبدءاً فاعلياً للحركة المستديرة للأجرام الأثيرية بارادتها المنطبعة على تلك الحركة المستديرة. و أمّا العقل فلكونه متشوّقاتها الى تحريكها فاطلاقها عليها باعتبار مبدأيتها لها ٢، أو ملزوميتها ايّاها، يرشدك اليه تنكير «استدارة».

و من هيهنا لامخالفة بين ما ذكره أبر قلس هيهنا و بين ما قاله أرسطو " في أثولوجيا من «أنّ العقل دائرة لاتتحرّك، و النفس دائرة تتحرّك.» على ما سبق توجيهه في هذا الكتاب.

١ ـ م: تحليه. ٢ ـ ب: \_ لها.

٣ ـكذا. قد ثبت في محلَّه أن هذا الكتاب هو تلخيص ما قاله الشيخ اليوناني، فلوطين في التاسوعات.

ثمّ انّ لزوم السرمدية للعقل و النفس بأنّهما لما كانا مبدأين للحركة الاستدارية ـو هي /PB148/ لاتقبل الفساد ـ فهما في ذلك أحرى و أولى، فيلزم سرمديتهما و أبديتهما أيضاً، و الّا لكانا يقبلان الفساد والعدم السابق و اللاحق.

والجواب هو أنّ ذلك يقتضي أن لا يكونا /103 MB من عالم الكون والفساد، ولا يستدعي ذلك قدمَها، لجواز كونها مسبوقين بعدم دهري صريح، لازماني؛ حيث انّها لا يقبلان الفساد حينئذٍ، و ذلك بخلاف ما عليه شاكلتها اذاكانا مسبوقين بعدم زماني على ما أجاب عنه المعلّم الأستاذ، رفع الله قدرَه، و نوّر في سماء المجد بدرَه.

## [٥/٢٧٣] قال: انَّما هو لتضادّ حركاتها

أقول: قد تقرّر في موضعه أنّ كل معنيين وجوديين متقابلين يكونان داخلين تحت جنس واحد وكان بينها غاية الخلاف فها متضادّان؛ و من الحركات ما يكون كذلك كالنمو و الذبول والتخلخل والتكاثف، صح أن تتصف الحركة بالتضاد، و اذ ذاك يستدعي أن يكون للمتضادّين حصول متعاندة متقابلة، و قد اقتر الني مقرّه أنّ فصل الشيء لا يمكن أن يوخذ الا من أمور لا يمكن أن يتحقّق الشيء بدونها، و أنّ امتناع تحقق الحركة بدون أمورستة وجب أن يكون فصل كلّ حركتين متضادّتين مأخوذاً من أحد هذه الأمور أو كلها، والثاني لا يصلح لذلك، اذ المتضادّان من الحركات قد يكونان مشتركين في بعض هذه الأمور، تعين أن يكون المأخذ المعضاً منها. فهذا البعض امّا المبدأ، أو المنتهى، أو غيرهما؛ لكنّ الثانى باطل؛ فتعين الأوّل.

و انّما قلنا: انّ ما عداهما غيرصالح لذلك، اذ الحركة قديكون ضدّاً لحركات اُخرى كحركة النار والماء الى العلو و السفل، و ليس موضوعهما كذلك، فلا يكون منشأ تـضادّ

١ ـ يمكن أن يقرأ في ب: افتر.

٣ ـ س: ضدّ الحركة.

الحركات موضوع الحركة.

و أيضاً هاتان الحركتان قد تقعان في زمان واحد، فلايكون منشأ تضادّهما تضادًّ الزمان الواقع فيه الحركتان، على أنّ أجزاء الزمان ليس الفيها تضادّ فضلاً عن أن يوجب تضادّها تضادًّا أمراً "آخر.

ولو سلَّم أنَّ التضادُّ قد يعرض له، فتضادُّ العارض لايوجب تضادُّ معروضه.

و أيضاً ما فيه الحركتان قديكون أمراً واحداً، و تكون الحركتان متضادّتين كالحركة من العلو الى السفل و عكسها، والحركة من التبيّض الى التسوّد و عكسها اذا كان لهما طريق و احد.

و أمّا الحرّك فهو أيضاً لايكون فيه تضادّ لكونه جوهراً، والحركتان قـد تكـونان متضادّتين، فلا يكون منشئاً التضادّ الحركات، و ما فيه الحركة أيضاً كذلك؛ فلم يبق هيهنا شيء آخر يصلح لذلك الا المبدأ والمنتهي، /PA149/ و اذ الواحد منهما غيركافٍ فيه، اذ الحركة من السواد الى البياض و من الحمرة اليه، و كذا الحركة من البياض أوالحمرة الى السواد غير متضادّين على خلافهما في أحد المبدئين كأنّ تضادّهما بتضادّهما معاً ٥، فالحركات المتضادّة التي هي التضادّ أطرافها تضادّاً بالذات كالتسوّد الذي هو حركة من البياض الي السواد الذي هو ضدّه بالذات، كالتبيّض الذي هو حركة من السواد الى البياض الذي هو ضدّه بالذات، أو تضادّاً بالعرض كالصعود ٧ الذي هو حركة من السفل الى العلو، و الهبوط الذي هو حركة من العلو الى السفل العارض لمبدأهما بالقياس الى الحركة، كون أحدهما غايةً القرب /MA104/ والآخر غايةً البعد المتضادّين، أو بالقياس الى الحركتين المتضادّين لكون إحدى الجهتين بالقياس الى حركةٍ مبدأ، و منتهى بالقياس الى حركة أُخرى، ان كانت

١ - م: -ليس.

٣ ـ م: أمر.

۲ ـ م: ـ تضادّ.

۴ ـ م: منشأ.

٦ ـ م: ـ هي.

٥ ـ م: ـ معاً.

٧ ـ م: كالتسوّد.

الحركتان مستقيمتين، اذ مبدأهما و منتهاهما لايمكن أن يكون أمراً واحداً يعرض له الابتداء و الانتهاء من جهة واحدة.

و امّا قلنا: انّ الحركتين اذا كان مبدأهما و منتهاهما متضادّين لايكونان الآ متضادّين، لأنّ امتناع اجتاعها ليس يجوز أن يكون لتضائفها؛ اذ لا تضائف فيها ولا لكون أحدهما عدماً للأخرى، ليكون تقابلها تقابل الايجاد والسلب أو الملكة والعدم؛ اذ هما أمران وجوديان، فيكون امتناع اجتاعها لتضادّهما، فالحركة الصاعدة و النازلة متضادّتان إمّا لامتناع اجتاع مبدأهما و منتهاهما في محلّ واحد من جهة واحدة، و إمّا لكون مبدأ أحدهما العلو و مبدأ الآخر السفل، و منتهى كلّ منها غاية البعد عن الأخرى التي هي العلو والسفل.

فان قلت: ان تضاد المبدأ والمنتهى على تقدير كونه موجباً لتضاد الحركتين فهو انّما يوجب لوكان تضاد هما بالذات، أمّا اذاكان تضادهما بالعرض فلا، اذ تضاد العارض ليس ملزوماً لتضاد معروضه.

قلت: ان هذا اتما يضرنا لولم يكن الداخل في الحركتين ذات المبدأ والمنتهى مع عارضيها، وليس كذلك؛ اذ تعلق الحركة بهما ليس من حيث انهما طرفان، بل من حيث ان أحدهما مبدأ والآخر منته ا؛ اذ جوهر الحركة يتضمن التقدم والتأخر؛ لأن جوهرها مفارقة و قصد ٢، فهي يتضمن المبدأ والمنتهى امّا بالفعل و امّا بالقوّة القربية من الفعل.

و اذا تقرّر هذا /PB149/ فنقول: ان ما وقع في أصل الكتاب من قوله: «و الحركة الاضد ها» الى آخره، اشارة الى الحركة الاستدارية، سيّا انّى ظفرت بنسخة فيها «الدورية» بعد «الحركة»، و كما أنّه لاتضاد في الحركات المستديرة كذلك لا تضاد بين المستقيمة والمستديرة، اذ لوكان بينها تنضاد، [١]: فامّا أن يكون لأجل تنضاد الاستدارة و الاستقامة، [٢]: أولاً مر آخر.

فان قلت: أنّ هذه الحركات المستديرة الواقعة على هـذه القــــي الغــير المــتناهية لاشتراكها في معنى الاستدارة كأنّها شيء واحد، و الأمر الواحــد يجــوز أن يكــون ضــدّاً للواحد.

قلت: انّ تلك المستديرات ليست كأشخاص نوع واحد ليكون لعدم اختلافها في الاستدارة كشيء واحد، بل الظاهر أنّها أشخاص أنواع متبائنة، اذ كلَّ قوس من دائرة أخرى، و الايصح أن يقع بينها و بين سائر القسي تطابق، غاية الأمر اشتراكها في أنّها مستديرة محدودة بحدّين مشتركين بينها، على أنّا لانمنع أن يكون للحركات المستديرة تضادّ، بل نمنع أن يكون لها في ذاتها و تعيّنها ذلك، فاندفع ما قيل من أنّ بين الحركتين المستقيمتين مضادّة نوعية، و هو كافٍ في التضادّ بينها، اذ هو انّا هو لمعانٍ تعرض الها، و

نحن لانمنع ذلك، بل نمنع أن يكون /PA150/ لها في ذاتها.

و ما قيل: انّ القوس التي تماسّ محدّب الفلك الحيط في غاية الخلاف \_ فالحركة عليها ينبغى أن يكون ضدّاً للحركة المستقيمة لصدق الحدّ مع شرائطه عليه \_ مدفوع، حيث ما علمت أنّ المعتبر في تضادّ الحركات المّا هو تضادّ المبدأ و المنتهى لاغير، و على هذا ان أردت أنّ القوس المذكور له أ غاية الخلاف فيه، فهو ممنوع لاشتراك القسي الغير المتناهية معها فيها؛ و ان أردت أنّ القوس المذكور لها غاية الخلاف في الانحداب أنه فهب أنّه كذلك، الآأنّ هذا المّا يكون نافعاً لوكانت الاستقامة والانحداب صفتين متضادّتين، و ليس كذلك.

قال الشيخ في النبحاة: «انّ الحركة المستقيمة لاتضادّ [الحركة] المستديرة، لأنها لا يتضادّان في الجهة، والمتضادّان متضادّة الجهة "». أمّا الكبرى: فلِما مرّ؛ و أمّا الصغرى: فلأنّ المستديرة لاجهة لها بالفعل، لأنّها لانهاية لها، لأنّها متصلة واحدة، ولو فرض لها جهتان و طرفان مشتركان كان توجّه الحركة المستديره اليها جميعاً و ليس الأمر في الأضداد كذلك، و هذا لوتم لدل على امتناع التضادّ بين الحركات المستديرة أيضاً

لايقال: ان هذا لوتم فانما في الحركات المستديرة التامة الاستدارة، و أمّا الحركة من طرف قوس الى طرف آخر و التي بالعكس والقوس واحدة بعينها فلا يكن أن يقال أن ليس لها مبدأ و منتهى بالفعل، فلا يجرى هذا البرهان فيها.

لأنّا نقول: أنّ الحركة على تلك القوس لاتعرض لها من حيث هي حركة قوسية أن يكون مبدأها غير منتهاها مغائرة ذاتية ، بل يعرض ذلك لقطع يعرض و وقوف يتّفق ٥، ولولاذلك لصح لها التوجه المستمرّ الى المبدأ بعينه؛ و قد عرفت أنّ التضادّ العارض للحركة لأمر عارض ليس مما نحن فيه.

٢ ـ ب: الانجذاب.

۱ ـکذا.

٣ \_ المصدر: كلّ حركتين متضادّتين متضادّتي الجهات.

<sup>£</sup> ـ قارن: النجاة، ص ٢٢.

ثمّ اعلم أنّ الحركة التي هي ذات الضدّية هي حركة تأخذ اذن مسافةً من طرف بالفعل و ضدّها هوالذي يبتدأ من منتهاها ذاهباً الى مبدئها، لا الى شيء آخر.

اذا تمهد هذا فنقول: تقرير الشبهة التي نقلها المصنف الأستاذ هو أنّ الحركات المستديرة الفلكية لايجري فيها التضادّ، فلايقبل الكونَ والفسادَ. فيلزمُ أن تكون سرمديةً وحواملها أيضاً كذلك. والجواب الذي أشاراليه عطاب ثراه هو: أنّ عدم جريان الكون والفساد فيها، /MA105/ يوجب أن لاتكون داخلةً في الكون والحدوث الزماني، ولاينا في أن تكون حادثةً بالدهر، فليتدبّر!

## [٤/٢٧٣] قال: /PB150/ انّما تتحرّك على الاستدارة

أقول: أى من شأنها ذلك لبساطتها، فلايقبل التضاد فتكون سرمدية الحركات مع حواملها حيث لايقبل الفساد. والجواب هوالجواب على تقدير كون قوة الحركات المستديرة كفعلها، فليتأمّل!

# [٢٠/٢٧٣] قال: و عن عالم الزمان والحركة

أقول: حاصله: أنّ ما في الشبهة من الحكم بأن قيل لا يكون الا مع الزمان فهو باطل جدّاً، لأنّ العدم السابق على الأفلاك والحركات والزمان سبقاً سرمدياً لامتى له جدّاً. و من هيمنا اندفع شبهة أخر، و هو أنّ الزمان قديم، اذ لو لم يكن الأمر كذلك لكان عدمه سابقاً على وجوده سبقاً لا يجامع السابق المسبوق، و هو انّا يتحقّق بالزمان، فيكون قبل الزمان زمان، و هو باطل قطعاً، فيكون قدياً فكذا ما هو معروضه الذي هوالحركة و موضوعها الذي هوالجسم لاغير، فيكون بعض الأجسام قدياً.

و من هيهنا ظهر بطلان ما قيل في جوابه بأنَّ مثل هذه القبلية والبعدية لايستدعى

١ ـ م: شدّة.

زماناً، فانّ بعض أجزاء الزمان متقدّم على بعض آخر منها مقدّماً كـذلك، ولايسـتدعي زماناً.

و بعبارة أخرى: أنّ مثل هذا التقدّم زماني، ولا يستدعي زماناً آخر، اذ التقدّم أو التأخّر الزماني انّما يستدعي الزمان في غيرالزمان و أجزائه، و أمّا في الزمان و أجزائه؛ فهو غيرمستدع للزمان؛ اذ تقدّم بعضها على بعض آخر بذاتها؛ فقد انصرح أنّه لامعنى لتقدّم الزمان على وجوده كتقدّم بعض أجزائه على بعض، بل الحقّ الحقيق بالتصديق ما تصدّى له الأستاذ، و به اندفع الاشكال والجواب.

# [٤/٢٧۴] قال: لأنّ «لم» يقتضى علّةً ...

أقول: أي غائية ٢ و هي علّة لفاعلية الفاعل، فيكون متقدّمةً عليه ماهية. و بالجملة الله نفي عنه تعالى كون أفعاله معلّلةً بالعلّة الغائية، و الآلزم أن يكون ذا علّة في فعله، فيكون حاملاً للعلّة، و هذا هوالمراد من قوله: «والعلّة محمولة فيا هي علّة له»، بل الله بذاته علّة غائية و فاعلية، ثمّ لمّا نفي عنه العللة الغائية لفعله و خلقه فنفي عنه العلل التأليفية من المادّة والصورة والجنس والفصل اللذين هما من الأجزاء العقلية؛ ولاتنحل ذاته الحقّة و هويته الى ماهية و وجود، لأنّ كل ذي ماهية فهو زوج تركيبي، و كلّ ما هو كذلك فهو ممكن، وكذلك لاتكون صفاته الكمالية زائدةً على ذاته، و الآلكانت لها علّة، ولا يصح ذلك أصلاً؛ كذلك لاتكون صفاته الكمالية زائدةً على ذاته، و الآلكانت لها علّة، ولا يصح ذلك أصلاً؛ لذلك؟ و الى جملة ذلك أشار بقوله: «و ليس بمركّب فتحيل ذاته العلل»، الفاء للتعليل؛ أي لذلك؟ و الى جملة ذلك أشار بقوله: «و ليس بمركّب فتحيل ذاته العلل»، الفاء للتعليل؛ أي لأنّه تحيل ذات الواجب أن يكون له علّة في وجوده و ذاته و صفاته، أو في فعل من أفعاله.

۲ ـ ب: غايته.

#### [٤/٢٧۴] قال: والعلَّة محمولة. ١

أقول: أي كلّ معلول حامل لمفهوم كونه ذا علّة، فيكون محمولةً ٢ فيه بهذا المعني.

## (۲۷۴/۱۰] قال: و ذو /MB105/أوّل

أفيد: على سبيل الحكاية، أي اجتماع مفهوم مالا أوّل له و مفهوم ذو أوّل محال.

#### [۱۰/۲۷۴] قال: فهل يبطل هذا العالم

أقول: مراده من العالم عالم المركّبات العنصري. قال خاتم المحصّلين في نقده للمحصّل: «أنّ العالم ما سوى اللّه تعالى و لينس عدم ما سوى اللّه تعالى شرطاً في القول بالحشر»، انتهى. و هو صريح في أنّ المراد من العالم عالم المركّبات العنصرية، لاجميع ما سوى اللّه تعالى.

و قوله: «يبطله لتصوغه الصيغة التي لاتحتمل الفساد» ظاهر الانطباق على الهياكل الهيولانية و الأبدان الظلمانية، حيث تكون ثابتة في عالم الثبات، و هوالنشأة الخالدة الباقية بعد مافسدت في هذه النشأة الفانية الهالكة البائدة التي بحسبها يحتمل الفساد، كها أنها بحسب تلك النشأة لا يحتمله؛ و يدل عليه قوله سبحانه: ﴿ أَوَ لَيْسَ الَّذِي خَلَقَ السماواتِ وَ الأَرْضَ بقادرٍ على أَنْ يَخْلُقَ مِثْلُهُمْ بَلَىٰ و هو الخلاق العليم ﴾ "؛ و ذلك لأن ظاهر منطوقها يدل على الله تعالى قادر على ايجاد مثل الانسان، أى بدنه الهيولاني لا يتطرق اليه الفساد، ولا يحتمل بوجه من الوجوه بعد فساده في هذه النشأة الفاسدة، و أمّا ما عداه من المركبات، فقد ورد عن الأثمة الأطهار "أنّهم عليهم السلام حكوا بأنّ الأرض بعد فنائها و ما عليها يأتي الله

١ ـ جاءت هذه التعليقة قبل تعليقة السابقة في نسخة ب.

۲ \_ كذا. ٢ \_ كذا.

٣ ـ ش: الأحرار.

بأرض أخرى، كما تدلّ عليه كريمة ﴿ يَوْمَ تُبدلُ الأَرْضُ غَيْرَ الأَرْضِ ﴾ ا فتبق الى ماشاء الله من دون أن يتطرّق الفساد اليها و الى ساكنيها.

## [۱۴/۲۷۴] قال: قلت ان صبح هذا الاسناد

أقول: انّما قال «ان صحّ» لأنّه بظاهره يعطى أنّ فاعل الشيء يجب أن يتّصف به بعد أن لم يكن له ذلك، وادّعى أنّ الفاعل انّما يفعل شيئاً بعد أن لا يفعله و هذا ليس من الفلسفة. لأنّ الفاعل لوكان تامّ التأثير في شيء يكون وجوده متأخّراً عن وجوده، كأنّ عدمه الذي هو سلب وجوده عنه في مرتبة وجود علّته.

و من هيهنا قيل: أنّ عدم الحادث ذاتياً كان أو زمانياً مقدّم على وجوده، فتكون علّته مقارنةً لعدمه بحسب امكانه الذاتي، و ذلك ليس عدماً في الخارج.

قال الرئيس في الهيات شفائه: «ثم الفاعل والمبدأ الذي ليس منفعله مشاركاً له في النوع /١٤٥٦/ ولا في المادّة، المّا يشاركه بوجهٍ مّا في معنى الوجود، فليس يمكن أن يعتبر حال المعنى الذي هو غيرالوجود، لأنّها ليسا يشتركان فيه، فبتى فيه حال اعتبار الوجود»، هذا كلامه.

و علم منه أنّ الفاعل والمنفعل اذا لم يكونا مشتركين في الحقيقة والماهية أنّما يعتبر فيهما حال الوجود، اذ هو حينئذٍ مشترك بينهما، و هو بأحدهما أولى من الآخر، فيكون بينهما تقدّم و تأخّر، و هو لازم العلّية والمعلولية.

و قال أيضاً في هذا الفنّ من ذلك الكتاب: «انّه اذا كان المعنى في المعلول والعلّة متساويا في الشدّة والضعف، فانّه يكون للعلّة بماهي علّة التقدّم الذاتي في ذلك المعنى، و هو معنى غير موجود للثاني، فيكون ذلك الأوّل اذا أُخذ كذلك كان له ما ليس للآخر، فيزول مطلق المساواة، اذ المتساويان يشتركان في تمام الحدّ، و هما اذا أُخذا كذلك لا يكون حدّهما

۱ \_ ابراهیم، ۴۸.

كذلك»، /MA106/انتهى.

بما حاصله: أنّ ما يقتضي لذاته أمر أوجب أن يكون له قبله ذات، أو وجود لامن هذا الأمر، ولا يكون له الذات والوجود الاعنه، و ما هو كذلك اذا أخذ من هذه الحيثية كان له ما ليس لمعلوله بخلاف معلوله، اذ ليس له شيء الاعنه، فيكون في حدّه أمر ليس في الآخر، و يعبّر عن ذلك تارةً بوجوب المخالفة بين العلّة و معلولها.

ولا يخنى أنّ هذا الحكم شامل للفاعل الالهي الذي هو مفيد وجود الشيء و حقيقته، و للفاعل الطبيعي الذي هو مبدأ التحريك في آخر من حيث هو آخر \_سواء كان ذلك بالذات أو بالعرض \_ و هو بهذا المعنى قد يفيد ما هو مثله كالسخونة النارية المفيدة لسخونة الماء مثلاً، و قد يفيد ما لايكون مثله، كالحركة المفيدة للسخونة. و من الناس من توهم أنّ مفيد الشيء \_سواء كان افادته من القسم الأوّل أو من القسم الثاني \_ وجب أن يكون مخالفاً لمعلوله في معنى هو مشترك بينها، و ليس كذلك؛ اذ قد يكون معلول الفاعل من نوعه كالنار اذا حالت الهواء ناراً، و قد لا يكون كذلك اذا كان ما يفيده مثلاً أمراً قابلاً للشدة والضعف، و كان مبنى ذلك على عدم الفرق بين العلّة الذاتية المقتضية لذات الشيء و حقيقته لذاتها، لا بواسطة مقارنتها لما هوالعلّة الذاتية مثلاً، والعلّة العرضية الموجبة له لا المناته و حقيقته.

## [۴/۲۷۵] قال: هو [أحد] طرفى النقيض

أقول: لا يخنى أنّ عادة قدماء المنطقيين أن يستفسروا من المخاطب حال مقدّمات حجّة أرادوا اقامتَها، و يقولوا مثلاً: هل العالم متغيّراً أم لا؟ و هل كلّ متغيّر حادث أم لا؟ /PA152 و هل اذاكان كذاكان كذا، أم لا؟ ليعلموا أنّ المخاطب أىّ شيء منها يقبلها. كما أنّ عادة متأخّريهم أن يستفسروا عن مذهب من يخاطب به أو رأيه في مسألة مثلاً، ثمّ يقيموا

حجةً من مقدّمات كانت عندهم على ابطال ما هو من مذهبه أورأيه، فأطلق عليه السائل. والأوّل ما عليه المتأخّرون.

و أمّا الجيب فهو الخاطب الذي يريد السائل الزامه حيث انّه المعترض بالمنع أو النقض أو المعارضة الذي يقال له لذاته المجيب عنه و حافظ له، الذي غاية سعيه أن لايلتزم ما يورده السائل.

فاذا تقرّر هذا قدلاح أنّ الجيب ما ينصره و يحفظه هو الذي يراد الزامَه و اسكاتَه و تبكيته، والسائل مقابله؛ أى الذى يقيم الحجّة عليه، و يسكته بمقدّمات مسلّمة عنده و ان لم يكن يحفظها و يعتقدها و ينصرها.

ثمّ انّ طريقة القدماء أحسن و أولى بوجوه:

أحدها: أنّ تركيب القياس من مقدّمات قبلها المخاطب أدخل و أنفع في سعي السائل كها قلنا [ه].

و ثانيها: أنّ السؤال عن المذهب بمثابة وضع الهدف لطالبي المسابقة ٢ في الرمسي، و ليس لذاك بالذات مدخل ٣ في الصناعة هذا.

و ثالثها: فلأنّ ترتيب الحجّة من مقدّمات ليس يعلم أنّ المخاطب يسلّمها لاتكون حجّة عليه، مشهورة كانت المقدّمات أو غيرمشهورة، لجواز أن تكون له فيها مع شهرتها منازعة، اذ المتقابلات قد تكون أمشهورة أ

و رابعها: /MB106/ فلأنّ طريقة القدماء يستدعي مهارة السائل والجيب في الصناعة، ضرورة توقّفها على وقوف السائل على أنّ أيّ وضع له مدخل في ابطال ما التزمه الخاطب، و أنّ ذاك ٩ بأيّ وجه يستحسن أن يستفسر عنه حتى لا يقف المخاطب على ما هو

٢ ـ م: المسابقية.

۴ ـ م: فتكون.

١ ـ لذانه.

٣ ـ م: يدخل،

۵ ـ م: ذلك.

غرضه، و على وقوف السائل على المقدّمات و لوازمها المفارقة والغير المفارقة والنــافية ا والغير النافية ٢ حتّى لايلزم من قبوله منها مناقضة، و هما لايحصلان الّا بعد الاحاطة التامّة بالصناعة هذه"، و غيرها و مباديها و لوازمها مفصّلة بخلاف طريقة المتأخّرين عليه؛ اذ من الجائز أن لايكون للمستدلّ الّا العلم بمسألة واحدة قرّرت عنده بـدليل، لو غـيّر بـعض مقدّماته أدنى تغيير التشوّش الأمر عليه، كما أنّ الجيب قبل أدائه لا يعلم أنّ مقدمات دليله من أيّ جنس ليتأمّل فيه و يقف على موضع النقض، فعسى أن يعجز عن الجواب عند تقريره. فقد انصرح أنّ طريقة القدماء أوفق، اذ على طريقهم يعلم أنّ مبادى الجدل المركّب

منها حججهم عندالسائل /PB152/ هي مايتسلُّمه السائل عن الجيب، ولايتجاوز عنها، على ما فصّل في موضعه.

فقد بان و ظهر أنّ السائل مقابل الجيب، و هو مستدلّ دون الجيب؛ و أنّ السائل انَّمَا يسأل الجيب عن مقدّمات الجدل لاعن المطلوب على ما عليه أرسطاطاليس و شبعته بخلاف ما عليه المتأخّرون، حيث انّ السائل يسأل عن المطلوب، فيقول مثلاً: العالم قديم أو حادث، لاعن أنّ العالم متغيّر أو كون العالم مسبوقاً بعدم ممتدّ، يمكن خلق عشر حركات فيه على ما فصّل في أصل الكتاب.

#### [٩/٢٧٥] قال: مشبهورة مطلقة.

أقول: كلّ ما يحكم به العقل بحسب خُلق أو بحسب قوّة من القوى النفسانية كالحمية الباعثة على الحكم بأنّ كشف العورة مذموم؛ أو بحسب الرقّة الباعثة على الحكم بأنّ ذبح الحيوان قبيح، و الاحسان على الضعفاء حسن؛ أو بحسب استقراء ناقص كالحكم بأنَّ الملك الفقير ظالم لاحتياجه.

٣ ـ يمكن أن يقرأ في م: هذا.

۴ ـ م: تغير.

٢ ـ م: المنافية.

١ ـ م: المنافية.

القبس السابع

و بالجملة كلّما يحكم به العقل بحسب شيء غيربديهة العقل النظري فهو من المشهورات المطلقة. فقد بان معنى قوله: «مشهورة مطلقة».

و أمّا المشهورات المحدودة فما يراها جماعة كثيرة من أهل التحصيل، كالحكم بأنّا للفلك الطبيعة خامسة عندالمشّائين مثلاً، و أنّ التسلسل محال مطلقاً عندالمتكلّمين، و كالأحكام الطبّية المنسوبة الى سقراط و كأبيات تورد شواهد، و كالأمثال السائرة الغير المنسوبة الى أحد. و كلّ هذا مندرج في قوله «أو متسلّمة».

والظاهر أن يقال ان مبادي الجدل مسلّمات هي: امّا مقدّمات مشهورة عامة مطلقة يعترف بها الجمهور، و امّا مقدمات خاصّة محدوده يعترف بها جماعة، و امّا مقدّمات مسلمة بحسب اعتراف شخص واحد بها هوالجيب، فهي المشهورات المحدودة.

#### [١۶/٢٧٥] قال: أو مطلوب

ثم نقول: /PA153/ان ما قلنا آنفاً على أمور نافعة فيه من حيث الزام المبطلين، والذبّ عن الأوضاع. و ذلك لما تقرّر من أنّ الانسان لايمكن تعيشه الا بمعاونة و مشاركة

۳ ـ ب: لمعنى،

٢ ـ م: الطبيعة.

١ ـ يمكن أن يقرأ في م: للملك.

٣ ـ م: العدول.

مبتنية على التزام أمور؛ منها ما يجب الاقرار به كصحة النبوّات و اثبات المعاد؛ و منها ما يجب أن يعمل به كالعبادات و المعاملات المحتاجة الى ما يفيد ذلك افادة جليّة يقبلها العوام والخواص أ. و ذلك اغا يكون مقدّمات مشهورة محمودة يقبلها الجمهور يثبت بها الأمور الواجب أن يعتقد عليها، و يبطل بها الأمور الضارّة الغير النافعة فيها، و هوالمعنى و هو المقصود من الزام المبطلين والذبّ عن الأوضاع المتعلّق واحد منها بالجيب والآخر بالسائل.

و أمّا منفعته العرضية فهي "أيضاً أمور: منها ارتياض صاحب الصناعة بها في المتساب المقدّمات الكثيرة في كلّ باب، و ايراد الحجج على المطالب العلمية و غيرها؛ و منها الاقتدار على تأليف الحجج من مقدّمات تنتج طرفى النقيضين المستلزم ذلك العلم بتزييف غير الحقّ، و تحصيل الحقّ منها على وجه لايتوجّه اليه شيء، و منها معرفة مشارك الشيء و مقابله، و الأعم والأخص منه الموجبة لازدياد البصيرة في الاكتساب؛ و غير ذلك مما تقرّر في موضعه.

# [١٨/٢٧٥] قال: حكم القول.

أفيد: قال في مجمل اللغة: الحكم أصله المنع، و بذلك سمّيت حكمة الدابة، يقال: منه حكمت الدابة و أحكمتها و حكمت السفينة، وأحكمته اذا أخذت على يده.

# [٢٠/٢٧٥] قال: انَّما يقاس عليه لنفسه.

أقول: و لك على أن لاتجعل تلك النتيجة المقدمة لقياس آخر لنتيجة أخرى، أو

١ ـم: الجواب.

٣ ـ م: فهو.

٥ ـ م: ـ و.

۲ ـ ب: ـ هو.

۴ ـ م: يحصل.

٦ ـ يمكن أن يقرأ في م: النسخة.

يجعل كذلك على ما قال: «أو يقاس عليه»، إلى آخره.

#### [١/٢٧٧] قال: قد كردنا.

أقول: الكرد: الطرد، والصرف. في النهاية: «في حديث عثمان: لمّا أرادوا الدخولَ عليه لقتله، جعل المغيرة بن الأخنس يحمل عليهم و يكردهم بسيفه، أي يكدهم و يطردهم» ٢.

#### [١/٢٧٧] قال: و كددنا.

أقول: الكدّ: الاتعاب. في النهاية: «فيه المسائل، كدّ يكدّ بها الرجل: وجهه، [الكدّ: الاتعاب]. يقال: كدّ يكدّ في عمله كدّاً، اذا استعجل "و تعب، و أراد بالوجه ماءه و رونقه» ...

#### [۱۲/۲۷۷] قال: تعدّيه الى غيره.

أفيد: الضمير المتصل في «تعديه» عايد الى هذا العظيم؛ أي المعلم الأوّل. و فاعل «تحظر» هي القسمة. والمعنى: أنّ القسمة الواقعة عليه تحظر تعدّيها منه الى غيره.

۲ \_ النهاية، ج ۱۹۲/۴. ۴ \_ النهاية، ج ۱۵۵/۴.

### القبس الثامن

#### [۱۴/۲۷۹] قال: لا الى نهاية.

أقول: لايقفية لاعددية و هو ليس بمحال. و هذا جارٍ في كلّ ما يجب أن يتكرّر نوعه مرّتين أو مرّات عديدة ليوجد، كاللزوم والحصول والاتصاف /PB153/ و الوحدة والقدم والحدوث، و أنّه تسلسل في الأمور الاعتبارية، و هو غير محال. و ذلك أن يقال أنّ اللزوم مثلاً له اعتباران:

أحدهما: كونه حالةً بين اللازم و ملزومه، و به يعرف حال اللازم و الملزوم //MB107

و ثانيهها: كونه مفهوماً من المفهومات.

و على هذا ان اعتبر اللزوم بالأوّل من الاعتبارين، فلا تسلّم هناك؛ اذ ليس له بهذا الوجه لزوم كان له لزوم آخر، و هكذا الى غير النهاية. و ان اعتبر بالثانى منها \_ولوحظ معه أحد المتلازمين و نسب أحدهما الى الآخر \_حدث لزوم آخر يتوقّف على الملاحظات الغير اللازمة؛ فينقطع لامحالة بانقطاعها. والقول بمنع لزوم التسلسل \_بجواز أن تكون هذه اللزومات موجودة بوجود واحد، هو وجود ما ينتزع هي منه أ، و أنّ هذا النوع من الوجود

كافٍ في صدق هذا الحكم. الأترى ان لنا أن نحكم على بعض من المتصل الواحد بأنه محل أمر آخر حكماً كذلك، و ليس له وجود الآ وجود كلّه؟ ـ مدفوع بأنّ هذه اللـزومات ليست صفة أمر واحد، ليكون وجود ملزومه كافياً في وجوده، و لوسلّم فوجود الموصوف ان كان يوجب وجود صفاته كانت الصفات السلبية والاضافية موجودة بوجود محالمًا. و صدق عليها الأحكام الايجابية، فليتدبّر!

## [١۶/٢٨٠] قال: على خلاف الأمر.

أقول: حاصله: أنّه يلزم من انتفاء لزوم الزوجية عن الأربعة انتفاء ملزومية الأربعة لها، ولايلزم من انتفائها اللّا انتفاء وصف لها، و هو ملزوميتها للـزوجية، لا ذات الأربعة؛ ولايلزم منه أن تكون الأربعة بلا زوجية، بل بلالزوم زوجية، لانتفاء مـلزومية الأربعة التي هي وصف من أوصافها، كما أنّ ذلك وصف لازمها.

## [٣/٢٨١] قال: و اللازم على التباعة.

أقول: فان قلت: اذا كان ملزوم اللازم على التباعة \_و هو لزوم الزوجية للأربعة \_ ملزومية الأربعة للأربعة للأربعة ، فان هذه ملزومة لنفس الزوجية لا للزومها لها، فالملزوم بالذات للزوم الزوجية للأربعة، و هو ملزومية الأربعة لها لأنفسها؛ بخلاف الأمر في الملزوم بالذات للزوجية، فانها الأربعة نفسها لاملزوميتها لها، فاذن كيف يتصحّ عدم انفكاك الزوجية عن الأربعة اذا لم تكن لها ملزومية نظراً اليها؟

قلت: انّ الفرق بين عدم اعتبار ملزوميتها لها و اعتبار عدمها بيّن، فلايلزم من العدم الأوّل العدم الثاني، فلاتكون الأربعة بلا زوجية و ان كان /PA154/ بلا لزوم زوجية لعدم اعتبار ملزوميتها لها التي هي الملزومة له بالذات، بل نقول: على تقدير انتفاء لزوم الزوجية

١ ـ م: من. ٢ ـ ب: فأنَّه.

للأربعة ينتنى ملزومية الأربعة له، و هي وصف من أوصافها، و من انتفائها لايلزم انتفاء الأربعة نفسها و لازوجيتها كذلك، بل الأربعة زوج و ان لم يكن هنالك لزوم الما، لانتفاء ملزومه بالذات \_و هو ملزومية الاربعة \_فانتفاء وصف لزوم الزوجية للأربعة تابع لانتفاء وصف ملزومية الأربعة لها، فيبتى الموصوفان مع انتفاء وصفها، أى ملزومية الأربعة لها ولزوم الزوجية ايّاها، ولاينافى انتفاؤهما بقاء الأربعة زوجاً. و قس عليه لزوم رفع العدم للدهري بالوجود الحدوثي، حيث انه لازم لملزومية له لانفسه، بل نفس ذلك الرفع لازم لنفس الحادث بالذات /١٨٥٨ و لمّا لم يكن ذلك العدم شيئاً بل عدماً صرفاً لافساد في رفعه.

## [٤/٢٨] قال: هل اعتاص عليك الأمر.

أفيد: «هذا الاعضال المغالطي الله يجرى فيا يكون فرض وجوده مستلزماً لرفع عدمه في متن الواقع، و ما ذلك الالمكنات الذاتيه دون الممتنعات بالذات، فان الممتنع بالذات على تقدير وجوده لاينسلخ عن امتناعه الذاتي، و الالزم انقلاب الحقيقة بالوجود، و هو خلف محال. و لذلك كان تقدير وجود الممتنع بالذات في قوّة فرض اجتاع النقيضين، فليدرك»، انتهى.

أقول: لاخفاء في أنّ الشيخ في منطق الشفاء بعد الاستفسار عن امكان إلحاق الأمور الحالّة بالأمور الممكنة المانعة عن صدقها، والجواب عنه بأنّ ذلك جائز الزاماً، غير جائز برهاناً، [ل] أنّ الواجب على القائل اذا أخذ الشرطية برهانية أن يأخذ الأوضاع والأوقات على وجه يخرج عنها الأحوال المنافية للزوم التالى أوعناده للمقدّم، لتصدق الشرطية الكلّية برهانية بقوله: «فاذا استعملت هذه القضايا حيث يخنى عليك الأمر فاشترط في نفسك اسقاط الشروط الناقضة ٢، كأنّك تركته على واجبه، فانّك اذا استعملت فاشترط في نفسك اسقاط الشروط الناقضة ٢، كأنّك تركته على واجبه، فانّك اذا استعملت

٢ ـ ب: الناقصة.

كلّما كان هذا انساناً كان حيواناً، و استشعرتَ معه، و لم تكن مشترطاً هناك شرط محال مناقض للحكم المقدّم، يمنع الحقّ في نفسه، فحينئذ سلم تلك الكلّية»، هذا كلامه.

مفاده و مغزاه: أنّ الأوضاع و الأحوال التي تلزم فرض المقدّم أو يمكن أن يعرض اله و يتبعه و يكون معه في نفس الأمر أو بحسب تسليم و فرض، سواء كــان ذلك أحــوالاً عارضةً لها /PB154/بسبب محمولات على موضوع المقدّم، لكونه كاتباً أوضاحكاً ان كان مقدّمها حملياً. أو بسبب مقارنات مقدّمات أخر لمقدّمها ان كان مقدّمها شرطياً آخر، ككون الشمس طالعةً أو كون الحمار ناهقاً، سواء كانت هذه الأمور محالةً في أنفسها أو لم يكن كذلك، و سواء كان المقدّم حقّاً في نفسه أو باطلاً فرض و وضع، فــانّ له أيــضاً لوازم و عوارض تعرض له، أو يفرض أن لوكان موجوداً، و سواء كان ممكناللحوق لها في نفس الأمر أو غير بمكن اللحوق له فيها، والمراد بامكان ٢ عروض الأحوال و الأوقات أعمّ من أن يكون بحسب نفس الأمر أو بحسب وضع و تسليم، ليكون شاملاً للقضايا الكاذبة والصادقة أيضاً، اذ المقدّم قد يكون محالاً لا يمكن أن يكون له حال في نفس الأمر، و مع ذلك تصدق القضية المشتملة عليه كلّيةً، فقد انصرح جواز أخذ المحال في الاعضال المغالطي مقدّماً مع أوضاعه و أحواله، و ان لم يكن ذلك بحسب نفس الأمر. و ان لم يـصحّ أخـذه في الدليل البرهاني، كما عليه جميع الأدلّة الجدلية في القدم، كفرض عشرة دورات و عشرين دورات قبل وجود العالم مع استحالته عند الشيخ، و قس عليه أمر عدم ممتد قبل وجوده. و هكذا

و منهم من قال: أنّ التقييد بالامكان لخروج أحوال منافية لللزوم "أو العناد، ككون المقدّم مع عدم لزوم التالي أو مع صدق الطرفين في /MB108/العنادية و مانعة الجمع، أو مع كذبها في العنادية و مانعة الخلوّ؛ أذ على هذا لا يكن أن تصدق كلّية من الشرطيات المتصّلة

۱ ـ م: يفرض

أو المنفصلة، و الآلكان التالي مثلاً لازماً للمقدّم على تقدير عدم لزومه، أو كان معانداً له على تقدير أن يصدق معه، فيكون المقدّم مستلزماً للنقيضين أو معانداً لهما.

و اعترض عليه بأنّ ذاك و ان كان محالاً جاز أن يستلزمه محالّ آخر، فالأولى أن يقال انّ المحال و ان جاز أن يستلزم المحال الآ أنّ ذلك ليس بواجب ا، فلو عمّم الأحوال لم يكن سبيل الى الجزم بصدق كلية أصلاً. و في شرح المطالع: انّ الشيء الواحد مثلاً لا يمكن أن يستلزم النقيضين أو يعاندهما ا؛ اذ استلزامه لأحدهما أو عناده له يوجب عناد الآخر أو لزومَه ايّاه، فلوكان الأمر كذلك لزم المنافاة والمعاندة بين اللازم و الملزوم، والملازمة بين أحد المتعاندين و الآخر منها.

و ذهب عليه أنّ ذلك محال بحسب نفس الأمر لابحسب الفرض؛ اذ لو وضع الانسان و الموجود و المعدوم أو ما هو مساوٍ لهما استلزام المقدّم كلّ واحد من النقيضين /PA155/ أو النقيضين معاً، ضرورة استلزام الكلّ للجزء، فلا حاجة الى هذا التخصيص، اذ ليس كلامنا في القضايا الصادقة، بل في تحقيق المحصورات صادقة كانت او كاذبة.

ولا يدفع ذلك ما في شرح المطالع من أنّ المجموع أنّما يستلزم كلَّ واحد منها لوكان لكلّ واحد منها دخل في الاقتضاء، لأنّ علة الملزوم لا يجب أن يكون شيئاً من المقدّم، والتالي ليلزم منه أن يكون لأجزاء المقدّم مدخل، كما ذهب على المعترض أنّ الامكان الواقع هناك أعمّ من الامكان الذي بحسب نفس الأمر أو بحسب الفرض كما أدريناك.

و ممّا يناسب هذا المقامَ ما في المطالع في البحث عن انتاج القياس الشرطي ان أخذت كبراه اتفاقيةً، فهى لا ينتج، لأنّ شرط انتاج الايجاب أن يكون الأوسط مقدّماً في اللزومية، و أن أُخذت لزوميةً فهي ممنوعة الصدق، ضرورة توقّف صدقها على كون التالي لازماً للمقدّم في جميع الأوضاع. قال: «انّ هيهنا شكّاً ذكره الرئيس في الشفاء هو أنّه يصدق

كلّما كان الاثنان فرداً فهو اعدد، وكلّما كان عدداً كان زوجاً مع كذب قولنا: «كلّما كان الاثنان ورداً كان زوجاً». و جوابه: أنّ الكبرى ان أخذت اتفاقيةً فالقياس لاينتج، و ان كانت لزوميةً فلانسلّم صدقها؛ اذ من الأوضاع المكنة الاجتاع مع عددية الاثنين كونه فرداً، و الزوجية ليست بلازمة على هذا الوضع».

وقد ضعّف هذاالجوابَ شارح المطالع: «بأنّا نختار أنّ الكبرى لزومية، و فردية الاثنين ليست ممكنة الاجتماع مع عدديته لكونها منافيةً للاثنين، فزوجية الاثنين لازمة لعدديته على جميع الأوضاع الممكنة الاجتماع معها فيكون لزومية.

و فيه نظر، لأنه ان أراد أن بين عددية الاثنين و فرديته معاً منافاة في /MA109/نفس الأمر فهو مسلم و غير مجدِ نفعاً؛ اذ الأوضاع الممكنة الاجتاع مع فرض المقدّم ليس يحب أن لا يكون غير منافٍ له في جميع الاعتبارات فهو لا يكون غير منافٍ له في جميع الاعتبارات فهو غير مسلم؛ اذ هو لازم له بحسب وضع و تسليم، فلهذا قال الرئيس في الشفاء: «والحقّ أنّ هذا غير لازم بحسب نفس الأمر لازم بحسب الالزام، فانّ مَن يَرى أنّ الاثنين فرد فله أن يلتزم أنّه زوج أيضاً.»

ثمّ قال ذلك الشارح: «و نحن نقول ان جوّز المنافات بين طرفى الملازمة فعدم انتاج اللزومية ظاهر متيقّن، لجواز أن لايندرج الأصغر تحت الأوسط اللازم له، لكونه منافياً له فلاينتج القياس، و ان لم يجوّز ذلك، ففي الانتاج نظر، لأنّ لزوم التالي للمقدّم في الكلّية من اللزومية، امّا أن يعتبر فيه كونه لازماً له في كل وضع من تلك الأوضاع، أولم يعتبر فيه ذلك؛ /١٤٥٦/ فان لم يعتبر لم ينتج الشكل الأوّل أصلاً فضلاً عن سائر الاشكال؛ اذ الأصغر من أوضاع الأوسط، فجاز أن لايلازمه الأكبر على تقدير ثبوت الأكبر في جميع الأوضاع، فلاينتج الايجاب، و جاز أن يلازمه على تقدير سلب الأكبر عنه في جميع الأوضاع، فلاينتج الايجاب، و جاز أن يلازمه على تقدير سلب الأكبر عنه في جميع

۱ ـ ب: کان.

الأوضاع، فلاينتج السلب. و ان اعتبر لزوم التالى لسائر الأوضاع فيتوقّف تعقّل الموجبة الكلّية على اعتبار لزومات غير معدودة لأوضاع غير معدود، و أنّه متعسّر أو ممتنع فما ظنّك باثباتها!» انتهى.

و هذا كما ترى أمّا أوّلاً: فلأنّ تجويز المنافاة بين المقدّم والتالى أنّا يكون مظهراً لعدم الانتاج لو استدعى اندراج الأصغر في الأوسط في الاقترانات الاقترانية اندراجاً فعلياً واقعياً؛ اذ الفعل المعتبر فيه أعمّ من أن يكون في نفس الأمر أو لم يكن فيها، فالأوضاع الممكنة الاجتاع مع مقدّم الكبرى فرضاً جاز أن يكون بعضها منافياً له في نفس الأمر مجامعاً له بحسب فرض و تقدير و تسليم، فمجرّد كون مقدّم الصغرى منافياً لتاليها لايقتضي عدم الاندراج المنافي للانتاج.

و أمّا ثانياً: فلأنّ ما اقتضاه كلّية الشرطيات هو كون تاليه لأنّ مّا المقدّمه في جميع أوضاعه لاكون التالي لازماً لتلك الأوضاع أيضاً.

و أمّا ثالثاً: فلأنّه لوتوقّف تعقّل الموجبة الكلّية على اعتبار لزومات غـيرمعدودة لأوضاع غيرمعدودة، لتوقّف تعقّل كلّ موجبة كلّية حملية على تعقّل جميع أفـراده الغـير المتناهية، لكن التالي باطل، فكذا مقدّمه. وجه اللزوم جريان جميع ما ذكره هناك هيهنا.

### [١١/٢٨١] قال: فكان ينحرق الفرض

أقول: حيث انّ المفروض أنّ وجوده يستلزم رفعَ الأمر الواقعي، و هيهنا هو عدم الدهري، ولو لم يبطل ذلك العدم لكان فيه خرق الفرض.

# [٥/٢٨٢] قال: و ان هو الله ملزومية الملزوم الأصل ...

أقول: حاصله: أنّه يلزم من انتفاء اللازم، و هو عدم استلزامه الحادث رفع أمر

١ ـ ش: لازمه.

واقعي، انتفاء ملزوميته له لا ذاته، و هو وصف من أوصافه لانفسه، مثلاً أنّه يلزم من انتفاء استلزام الأربعة للزوجيه انتفاء ملزومية الأربعة لها لاانتفاء /MB109/الأربعة نفسها.

فان قلت: يلزم من ذلك أن يكون الحدوث، ولا يكون هنالك رفع عدمه الواقعي في متن الواقع، حيث ان المفروض انتفاء ملزوميته له، فيلزم الجتاع وجوده و عدمه في الدهر قلت: انه يبطل عدمه و بطلانه الدهري، حيث انه لازم لوجوده الحدوثي الذي هو ملزوم له بالذات، و هو لاشيء صرف، والممكن ما لا يستلزم وجوده رفع أمر واقعي، و هو محمول على أن يكون ذلك المرفوع "شيئاً، والعدم ليس بشيء؛ فلا شبهة هنالك، و هو الجواب عن القدم /PA156 و تصحيح الحدوث جميعاً؛ لأن عدم اعتبار ملزوميته، بل اعتبار عدم ملزوميته للزوم رفع أمر واقعي، لأنه على ينافي رفع عدم الواقعي الدهري بالنظر الحدوث نفسه، لاملزوميته له. ثم "ان ذلك الرفع ليس رفعاً لشيء كذلك، لأن العدم ليس شيئاً.

والجواب عن شبهة القدم و أجزائها فيه على نمط آخر، و هو أنّه يمكن أن يقال: انتفاء استلزامه لرفع أمر واقعي يستلزم انتفاء حدوثه، و هو وجوده بعد العدم بما هو وجوده بعد العدم، و هو أعمّ من أن يوجد أزلاً أو لا يوجد أصلاً، والعدم لا يستلزم الخاص و هو وجوده الأزلي كما عليه تدور رحاء التشكيك عليه.

و يؤيّده ما مرّ في أصْل الكتاب في تحقيق أنّ نقيض العدم الطاري هو رفع العدم الطاري، و هو يشمل وجود الزمان من الأزل الى الأبد وعدمه بالأسر؛ لأنّ انتفاء العدم الطاري و استحالته يتحقّق بواحد منها، فلايلزم وجوبه بالذات لعدم كونه نقيضاً لوجوده، ولا وجوده نقيضاً لعدمه الطاري. و قد مرّمستقصى في أصل الكتاب.

۵ ـ م: ـ أزلاً.

١ ـ م: ـ فيلزم. ٢ ـ م: وجوده.

۴ ـ ب: لا.

٣ ـ يمكن أن يقرأ في ب: الوقوع.

٦ ـ م: وجوده.

و منه يخرج الجواب عمّا أورده الامام الرازي من أنّ الموجبة المعدولة لايمقتضي وجود الموضوع؛ لأنّ عدم المحمول الوجودي امّا أن يصدق على المعدوم، أو لا؛ فان كان الأوّل: لا يتوقّف صدقها على وجود الموضوع؛ و ان كان الثانى: صدق عليه \_أى على المعدوم المفهوم الوجودي الذي هو نقيضه، ضرورة امتناع خلوّ الشيء عن النقيضين.

جوابه: منع كون الثاني مستلزماً لصدق المحمول الوجودي على المعدوم؛ اذ عدم صدق الايجاب يوجب صدق سلبه الذي هو نقيضه، لاصدق ثبوت نقيض السلب الذي هو أخص من نقيضه.

و قد يقال: لوكان الايجاب مستدعياً لثبوت الموضوع لماكان السلب الغير المقتضي لثبوته نقيضاً له؛ اذ تغائرهما من ذلك الوجه يوجب صدق أحدهما في الموجودات من الأفراد و صدق الآخر في المعدومات بينها، فلايكون صدق أحدهما مزاحماً لصدق الآخر فضلاً عن التناقض.

و جوابه: أنّ السلب لمّاكان رفعَ الايجاب، و الايجاب أنّما هو على موضوع موجود، فالسلب أيضاً ليس الا وارد عليه، الا أنّ مصداقه لايتوقّف على وجود موضوعه، فوجود الموضوع معتبر في الحكم، و اقتضاء الوجود و عدمه في الصدق.

و نعود الى ما كنّا فيه فنقول: انّ العدم الزماني للحادث لايسرتفع، لاختصاصه // 100 // 156 // 156 وجوده بحدّ آخر، و استمرار عدمه الى وقت وجوده و انجذاذه به هو أيضاً استمراره الى وقت وجوده، لا الى الأبدحتى يلزم من وجوده الحدوثي رفع أمر واقعي هو استمراره الأبدي .

# [۱۴/۲۸۲] قال: فاذن شتّان ...

أقول: حيث أنّ ما في تأسيس التمهيد من استلزام عدم ذلك الاستلزام للوجود

١ ـ في نسخه ش، [٩/٢٨٧] قوله: «في سبيل الفصية». هذا الجواب منسوب الى السيّد السمرقندي، صاحب القسطاس.

دائماً، و ما في جوابه من قوله: «و [المقدّمة]المقترّة الني مقرّها» هو انتفاء وجوده دائماً، فبينهما بون بعيد.

و حاصل ما أجاب به الأستاذ المصنّف قدّس سرّه هو: أنّ القاعدة المقترّة تعطي أنّ عدم ما فرضت لازميّته يستلزم عدم ما فرضت ملزوميته، أعمّ من أن يكون عدماً بالأسر أو عدماً بعد تحقّقه، لاالعدم بالأسر.

و الحاصل: أنّ عدم الاستلزام لرفع أمر واقعي الذي يوجب دوام الوجود أمر، و عدم اللازم على فرض استلزام الملزوم له أمر آخر، حيث انّ عدم هذا اللازم يستلزم عدم ما هو ملزوم له \_سواء كان عدماً بالأسر أو عدماً بعد الوجود \_ و أمّا أمر عدم استلزام أمر لأمر واقعي، فهو يستدعي وجودَه دامًاً، فهو أمر آخر.

## [۱۴/۲۸۲] قال: و ما ألزمته العقدة ...

أقول: أراد من العقدة المغالطية ما ذكره بقوله: «و [المقدّمة] المقترّة في مقرّها». و أنّا عبّر عنه بذلك، حيث انّ قوام المغالطة التي أصلها الفحص و أسّسها التمهيد بهذه القاعدة، وهي العقدة المغالطية حيث تنتظم بها المغالطة المذكورة.

و في قوله: «و شتّان ما بين ما أسّسه التمهيد» الى آخره، اشارة الى أنّ الوجود الدائمي في المغالطة والعدم الدائمي ما ألزمته العقدة المغالطية حتى يصحّ قوله: «فاذن شتّان» الى آخره، حيث يدلّ على المنافاة في الغاية. و الأستاذ قد أجاب بأنّ ما الزمته العقدة المغالطية أعمّ من ذلك العدم على ما هو الظاهر.

#### [٢/٢٨۴] قال: عند حزب الحقيقة

أقول: انَّما قال ذلك، حيث انّ من الأفاضل من قال: «أنّ الأطراف نهايات و

١ ـ م: المقرّ.

انقطاعات؛ اذ السطح نهاية الجسم و فنائه، والخطّ نهاية السطح و فنائه، والنقطة نهاية الخطّ و فنائه، فيكون أموراً عدمية لا وجود كها.

أنت خبير بأنها ليست أعداماً و ان اتّصف بها مع نوع من الاضافة. أمّا أنها ليست أعداماً فلأنّ الجسمين أوالسطحين أوالخطّين اذا تلاقيا بوجه لايصير وضع أحدهما وضع الآخر، فتلاقيهما امّا أن يكون بأمر أو لا بأمر، لكنّ التالى باطل بديهة ، فتعين الأوّل؛ فهو الأمر ان كان منقسماً المحمولة الجهات كلّها \_اذا كان المتلاقيان هما الجسمين \_أو في الجهتين فقط \_اذا كانا هما الخطّين \_ لزم اسّا الجهتين فقط \_اذا كانا هما السطحين أوالخطّين في جهة هي منقسمة فيها، و هو باطل قطعا و امّا تداخل الجسمين أوالسطحين أوالخفطين في جهة هي منقسمة فيها، و هو باطل قطعا و امّا كون الماسّ بعضه و المفروض خلافه هذا خلف، فيكون ما به التلاقي أمراً موجوداً كان تلاقيهما لا بأمر، و هو غير جائز؛ فيكون اذن / 100 / 100 / 100 موجوداً منقسماً في الجهتين أو الجهة الواحدة، أو غير منقسم في الجهات، ولا نعني بالسطح والخطّ والنقطة و الأطراف الآهذه . و أمّا أنّها متّصفة بالأعدام المضافة فلأنّ كلّ واحد منها شيء، نعنى الخطّ أو السطح أو الجسم عنده.

و بالجملة: أنّ في المقادير المتناهية ثلاثة أمور هي: فناؤها، و اضافة هذا الفناء الى أمر، و ما له هذا الفناء. والأوّل من الأعدام، والثاني من الاضافات، و الثالث من الموجودات. ولانعني بالأطراف الله هذا الأمر الموجود؛ و هو امّا عرض ينقسم في الجهتين و هوالسطح و امّا في جهة واحدة و هوالخطّ و امّا غير منقسم في الجهات كلّها، و هوالنقطة.

والحاصل: أنّ الأستاذ قد نبّه على فساد ما يقال في أمثال هذه المواضع من الفناء أو الانتفاء، بل لابدّ أن يقال بدل ذلك فناء تماديه و انبساطه لافنائه، أو انتهائه، أي انقطاع

۵۵۸

تماديه وانبتات اتصاله على ما قال عند حزب الحقيقة من شركاء الصناعة.

### [٥/٢٨٥] قال: من جهة الوضع.

أقول: أى من جهة انقطاع تمادي وضعه الى العدم، والمراد «من الوضع» هو المقولة، أي نسبة أجزاء الشيء بعضها الى بعض و الى خارج، فالمعتبر في ذلك الشيء أن يكون قارً الوجود حتى يصحّ بحسبه اجتماع الأجزاء لتصحّ نسبة بعضها الى بعض، فما لاقرار لأجزائه \_كالزمان \_ فلا وضع له مطلقاً بحسب عالم الامتداد و اللاامتداد و ان صحّ له بحسب وعاء الدهر، أو الوجود في الخيال "، ولكن يكون غير متناه الوضع حينئذ لاستدارته، فيشارك محيط الدائرة في أنّه ذات وضع لقرار أجزائه غير متناه إلى طرف بالفعل لانتفاء الطرف، و أمّا بحسب وجوده في عالمي الامتداد و اللاامتداد فلا وضع له مطلقاً، فلا يصحّ بحسبه أن يكون غير المتناهي وضعاً.

## [١٧/٢٨٥] قال: والعلَّة تباين المعلول.

أقول: المراد من /PB157 علّية موضوع العرض له كونه علّةً قابليةً لافاعلية، و لا من مصحّحاتها أيضاً \_كها صرّح به في الشفاء \_ و من هيهنا لا يعجبني ما في التجريد من قوله أ: \_صاحبه أ \_: «والموضوع \_اي موضوع العرض \_ أمن جملة المشخّصات.» أي من جملة مشخّصات الأعراض، و ذلك حيث انّ الفرق بين ما له دخل في افادة الشخص، و بين ما هو قابل له بيّن، و موضوع العرض هو الأخير دون الأوّل. و قد م تصدّينا لزيادة بسطه في

٢ ـ ش: الحائز.

۴ ـ ش: ـ قوله.

٦ ـ الجملة المعترضة من الشارح.

٨ ـ م: ـ قد.

١ \_ انبتات: انقطاع.

٣ ـ يمكن أن يقرأ في ش: آن.

۵ ـ کذا.

٧ ـ قارن: تجريد الاعتقاد، ص ١٤٥.

شرح الهيات كتاب الشفاء.

### [۲۸۶/ ۱] قال: تجرّد النفس سياقه.

أقول: حيث قال هنالك بهذه العبارة: ان كان محلّ المعقولات جسماً أو مقداراً من المقادير فامّا أن تكون الصورة المعقولة تحلّ منه شيئاً وحدانياً غير منقسم، أو تكون انّا تحلّ منه شيئاً منقسماً. والشيء الذي لاينقسم من الجسم هو طرف نقطيّ لامحالة، ولنمتحن أوّلاً أنّه هل يمكن أن يكون محلّها طرفاً غير منقسم؟

فنقول: انّ هذا محال، و ذلك لأنّ النقطة هي نهاية مالا تميّز لها عن الخطّ في الوضع، أو عن المقدار الذي هو منته اليها تميّزاً تكون به النقطة لاتنفرد بذاتها و أمّا هي طرف ذاتي لما أن يكون في شيء من ذلك المقدار؛ بل كها أنّ النقطة لاتنفرد بذاتها و أمّا هي طرف ذاتي لما هو بالذات مقدار \_ كذلك أمّا يجوز أن يقال بوجه مّا أنّه يحلّ فيها طرف شيء حالّ في المقدار الذي هي طرفه // MA111 فهو متقدّر بذلك المقدار بالعرض. وكها أنّه يستقدّر به بالعرض كذلك يتناهي بالعرض مع النقطة، فتكون نهاية بالعرض مع نهاية بالذات، كها يكون امتداد بالعرض مع امتداد بالذات، و لو كانت النقطة منفردةً تقبل شيئاً من الأشياء، لكان يتميّز لها ذات، فكانت النقطة اذن ذات جهتين، جهة منها تلي الخطّ الذي تميّزت عنه، وجهة منها على الخطّ الذي تميّزت عنه، وجهة منها على الخطّ الذي تميّزت عنه، نهاية لاحالة غيرها تلاقيها، فتكون حينئذٍ منفصلةً عن الخطّ بقوامها؛ و للخطّ المنفصل عنها النقطة واحدة، فيؤدّى هذا الى أن تكون النقطة متشافعة في الخطّ المنام فيها و في هذه متناهية»، انتهى.

و ما ذكره بقوله: «ولو كانت النقطة منفردةً» الى قوله: «لكان يتميّز» بعد قوله: «لأنّ النقطة هي نهاية ما لاتميّز لها عن الخطّ في الوضع» يدلّ على ما ذكره \_قدّس سرّه\_بقوله «سياقه أنّه لاتمايز)» الى آخره.

الحاصل: أنّ العلم بهذه المعلومات ليس يمكن أن يسترن /PA158/ بالوضع ما ليس له اقترن به لاقترن به معلوله أو محلّه، و الأوّل باطل لاستلزامه أن يقترن بالوضع ما ليس له اقتران به فرضنا، هذا خلف؛ و كذا الثاني لاستلزامه انقسام العلم الى أجزاء مقدارية؛ و من البيّن أنّه ليس له أن ينقسم اليها. و أنّا قلنا: انّ هذا ملزوم لذاك، اذ الأمر الذي له وضع امّا أن يكون له انقسام أم لا، فان كان الأوّل: فهو لا يصلح أن يكون محلّ هذا العلم، والا لزم أن ينقسم بانقسامه و هو عليه محال، و ان كان الثاني: كان محلّه النقطة، لانحصار ذي وضع لا ينقسم فيها، و هي غيرصالحة لذلك لما نقلنا [ه] عن الشيخ آنفاً.

واذقد تقرّرت هذه المقدمات، فاعلم أنّ النفس مجرّدة غير مقترنة بالوضع والمقدار؛ اذ لو لم يكن الأمر كذلك لكانت مادّيةً مقترنةً بها الله لكنّ التالي باطل، فكذا مقدّمه أمّا الملازمة: فلعدم الواسطة بين المجرّد والمادّي؛ و أمّا بطلان التالى: فلتجرّد المعقولات عن الوضع والمقدار والأين، فوجب أن يكون محلّها أيضاً كذلك و اللّ لكان كذلك، فيلزم انقسامها بانقسامه و هو ممتنع و ان كان غير منقسم قائم بنفسه كانت النفس الجزء الذي لا يتجزّى، و هو باطل و ان كان غير قائم بنفسه، كان نقطة، و قد تقدّم امتناع أن يحلّ فيها مثل ذلك.

# و بما قرّرنا [ه] اندفع فيه أُمور:

منها: أنّا لانسلّم أنّ العلم بارتسام الصورة، لجواز أن يكون بانتساب المعلوم الى العالم، لا بحلول صورته فيه ولا في غيره أيضاً، و لو سلّم فلِمَ لا يجوز أن يكون بارتسام صورها في غير العالم فيلاحظ العالم به منه، كما تلاحظ النفس الصور الحالّة في آلاتها؟ و كلاهما مندفع بأنّ العلم أنّا هو بارتسام صورة الشيء في الذهن و حلولها.

و منها: أنّا لو سلّمنا ذلك فلِمَ لا يجوز أن لا يكون صوراً لمعقولات مساوية للمعلوم في تمام الماهية، بل تكون نسبتها الى المعقولات كنسبة الصورة الفرسية المنقوشة على الجدار

الى الفرس. و هو أيضاً مندفع بما تقدّم من أنّ انقسام الصورة ملزوم /MB111 لانـقسام العلم، و هو ملزوم محالات، و اقترانه بالوضع فقط ملزوم أن يكون محلّه امّا الجوهر الفرد، أو النقطة؛ و الأوّل ممتنع وجوده، والثاني ممتنع حلول أمر فيه،

و منها: أنّا لانسلّم أنّ اتصاف الناطقة بالمقدار أو الوضع يوجب انقسام الأمر الحالّ فيه أو وضعه؛ اذ الجسم قديتصف بالبياض، ولاتتّصف به الحركة الحالّة فيه. و هو مندفع أيضاً بما مرّ من أنّ انقسام كلّ واحد من الحالّ والمحلّ يوجب انقسام الآخر الذي هو ملزوم تقدّر ما امتنع أن يكون له مقدار، كما أنّ اقتران المحلّ بالوضع /PB158/ يوجب اقتران ما حلّ هو فيه به لامتناع الملاقاة بين مالا يقبل الوضع و ما يقبله.

و منها: أنّ اتصاف الصورة الحادثة في النفس بهذه العوارض من قبل محالمًا الاينافي تجرّدها عنها بحسب ذواتها. و هو أيضاً مندفع بما مرّ من أنّه يوجب أموراً كلّ واحد منها محال.

و من هذا الدليل يمكن استنباط دليل آخر يناسبه، و هو أنّ تعقّل الشيء الذي هو حضور صورة مجرّدة عن المادّة ولواحقها صفة للنفس و عارضة لها، فتجرّدها امّا أن يكون لذاتها، أو لغيرها؛ فان كان الأوّل: يوجب أن يكون مطابق كلّ معقول مجرداً في الذهب والخارج معاً، لأنّ ما للشيء بذاته يمتنع أن ينفكّ عنه. و ان كان الشانى: فتجرّدها امّا أن يكون لتجرّد مأخذها، أو لتجرّد محلّها؛ و الأوّل باطل؛ اذ مأخذ الصورة المجردة ليس يجب أن يكون مجرّداً، و ان كان الثاني كان محلّها مجرّداً.

فان قلت: اثبات تجرّد النفس في الطبيعيات لايكون من مسائلها المبحوث عنها فيها، بل من الأمور الغريبة، حيث انه [من] مسائل حكمة ما بعدالطبيعة، فيكف أثبتها الشيخ فيها؟ قلت: انّه قد أثبتها بما هي مدبّرة للبدن الطبيعي، لابما هي مجرّدة مع قطع النظر عن تعلّقها و تدبيرها فيه.

١ ـ ش : محلّها.

## [۲۳/۲۸۹] قال: و سقط قول بعض من يتنطّع.

أقول: هو الفاضل الدواني حيث ذهب الى انعدام نقطة رأس الخروط من انقسامه. ظنّاً منه أنّ محلّ نقطة رأس الخروط نفس ذات الخروط.

والحاصل: أنّه زعم أنّ الحكم ببقاء نقطه رأس المخروط بعد تقسيمه من جانب قاعدته من باب حكم الوهم، اذ انعدام المحلّ ملزوم لانعدام ما هو حالّ فيه، والمحلّ المذكور يجب أن يعدم عنه تفريقه بدليل ذكره المشّاؤون، ولم يعلم محلّها ماذا حتىّ يكون الحكم ببقائها من باب حكم العقل. ألاترى أنّ البلقة اذا حلّت في متّصل واحد، لزم من حلوله فيه أن يحصل له جزءان \_ يحلّ في أحدهما البياض و في الآخر السواد، لئلاّ يلزم من حلوله فيه اجتاع المتضادين والمتنافيين في محل واحد، و هو يوجب أن ينعدم السواد والبياض الحالّان فيه بتفريقه.

ثمّ زاد في طنبور الجسارة نغمة أخرى، حيث قال: انّ تفريق المخروط ان لم يوجب انعدام نقطة رأسه لزم أمور باطلة، لكنّ التالى باطل، فكذا مقدّمه. أمّا الملازمة: /PA159/ فلأنّ المخروط اذا قسّم طولاً الى قسمين منتهيين الى نقطة رأسه، حصل في جزئيه، نقطتان هما ان كانتا عين النقطة السابقة /MA112/ لزم طول عرض واحد في محلين متبانيين أو انقسام نقطة الى نقطتين، و الكلّ باطل. و ان كانتا نقطتين أخريين لزم انعدام النقطة بالتفريق، و قد قلت خلافه، هذا خلف.

ولم يعلم أنّ هذا أنّما يوجب ذلك لولم ينقسم محلّها بما هو محلّ لها، و ليس كذلك ضرورة أنّه على هذا الفرض ينعدم محلّها فتنعدم نقطة رأس المخروط، و هذا ليس خلاف الواقع؛ والفرق بين القسمين ظاهر بيّن، و ما ذكره \_قدّس سرّه \_ لكنّ البديهة شاهدة لحل بالبقاء مع انتفائه عندالقسمة» محمول على ما اذاكان انقسام المخروط في جهة الطول الى آخر ما ذكره. و ذلك بخلاف ما اذا قسّم المخروط طولاً الى قسمين منتهيين الى نقطة رأسه؛ لأنّه

٢ ـ ش: منقسمين.١

۱ ـ البقلة : سواد و بناص.

القبس الثامن

يستوجب انعدامَ محلّها بما هو محلّ لها، فتنعدم تلک النقطة و توجد اخريان قائمين بمحلّين آخرين.

على أنّ ما ذكره من أنّ هاتين النقطين \_ان كانتا عين النقطة الأولى لزم قيام العرض الواحد بمحلّين \_ لاينهض على ما عليه الأفلاطونيون الذاهبون الى عدم النعدام المحلّ الأوّل بالتفريق و ان يرد على هؤلاء ما ذكره \_قدّس سرّه \_بقوله: «لزم على مذهب الأفلاطونيين» الى آخره؛ و لكنّه كلام آخر من جهة التزامهم كونَ القطعة المنفصلة جزء المحلّ النقطة التي هي في رأس الخروط، حيث ذهبوا الى أنّ طريان الانفصال عليه لايوجب انعدامَه، و هذا أمر آخر. ثم انّه لافسادَ على أصولهم من حيث قيام عرض واحد بمحلّين، بل المحلّ واحد في صورتي الانفصال والاتصال عندهم و ان كان هذا باطلاً بعد اثبات اتصال الصورة الجوهرية، كما بين في موضعه.

#### [۴/۲۹۰] قال: هذه القدّة.

أقول: القدة بالكسر: السوط. في النهاية: «و فيه موضع قِدِّه في الجنّة خير من الدنيا، و ما فيها. القد المالكسر السوط، و هو في الأصل سيرٌ " يُقَدّ من جلد [غير] مدبوغ؛ أي قدر سوط أحدكم، أو قدر الموضع يسع سوطَه من الجنّة [خيرٌ من الدنيا و ما فيها]» أ. و بالفتح: القطع في النهاية: «في حديث علي: كان اذا تطاول قدّ، و اذا تقاصر قطّ، أي قطع طولاً و قطع عرضاً.» و ما في الكتاب من القِدّ بالكسر.

### [٥ ٢٩/٢٩] قال: فليعلم.

**أقول**: رد على من <sup>٧</sup> انساق وهمه الى أنّ القسمة باختلاف العرض يوجب انفكاكاً

٢ ـ م، ش: القدة.

١ - م: - عدم.

٤ ـ النهاية، ج ٢١/٤.

۳ ـ م، ب: سر.

٣ ـ النهاية، ج ٢١/٤.

۵ ـ في المصدر: و منه.

٧ ـ ش: ـ من،

خارجياً و انفصالاً عينياً بزوال ذلك الفرض، يعود ذانك الجزء أنّ شيئاً واحداً بانعدام ما يوجبها من الأعراض /PB159/ الختلفة. و أمّا لزوم انقسام جسم و انفصاله \_الى أقسام غيرمتناهية حين حركة جسم آخر عليه و اتّصاله حين سكونه \_فهو على تقدير أن توجد حدود غيرمتناهية على فرض حركة جسم على جسم آخر؛ و قدبيّن في موضعه أنّ هذا لايوجب ذلك.

ثمّ لا يخنى عليك أنّ الرئيس قال في طبيعيات شفائه: «و مِن الذي بالعرض حلول

العرض في بعض من المتصل الواحد حتى اذا زال اذلك العرض زال ذلك الجزء، مثل جسم تبيّض أو تسخّن، لاكلّه، فيعرض له بالبياض، والتسخّن جزء اذا زال ما افترضه زال». و قال فيها أيضاً: «والمتصل لا جزء له بالفعل فيكون حدوث جزء له هو هذا، و جزء له ذلك من غير أن يكون موجوداً قبل ذلك يتبع // MB112/الاشارة، و اذا زالت الاشارة لم يبق معلول الاشارة.» ثمّ قال: «و ليس الحال في أجزاء المتصل الواحد كالحال في أجزاء الأشياء الاخر المنفصل بعضها عن بعض، فان الاشارة هيهنا تدل ولاتفعل، و هناك تفعل فتدلّ»، انتهى. و هو بظاهره يدلّ على جواز انفصال جسم واحد متصل الى جسمين

بحلول الأعراض و غيره، ثمّ يعود الى اتّصاله بزواله؛ ولكنّ الفحص البالغ في التوجيه يمكن

ارجاعه الى ما ذكره المصنّف الاستاذ ـقدّس سرّه العزيز ـ فيحلّ من سبيل التحقيق،

# [۲۳/۲۹۱] قال: أو حدود يلتقيان

أقول: حاصله: أنّ المقدار كما تتعيّن نهايته من جميع جوانبه، قدتتعيّن من بعض جوانبه دون بعض آخر، فالسطح اذا تعيّن بعض جوانبه بخطّين متلاقيين عند نقطة من غير أن يتّحدا، فهذا السطح من حيث أن تتعيّن نهايته من هذه الجهة عرض له كيفية من هذه

فلندرك!

الجهة؛ فان شئت قلت: انَّ الزاوية هي السطح المذكور، أو هذه الكيفية المذكورة.

هذا محصّل كلامه في هذا المقام، الآأنّ المذكور في كلام الأقدمين ـ من خواصّها التي هي قبول التنصيف والتثليث و غيرهما ـ يرجّح أنّها من مقولة الكمّ.

والحقّ أن لفظة الزاوية لفظ مشترك له معنيان:

أحدهما: الكيفية المذكورة، و هي بهذا المعني من الكيفيات.

و ثانيها: لم تعرض له هذه الكيفية، و هي بهذا المعنى من مقولة الكم.

ثمّ اعلم انّهم اختلفوا في أنّ الزاوية من أيّة مقولة،

فذهب بعضهم الى أنّه أمر عدمي هو انتهاء السطح عند نقطة مشتركة بين خطّين متلاقيين عند نقطة محيطان ابه.

و ذهب بعضهم الى أنّه عرض موجود من باب الاضافه، و عرّف بأنّها تماسّ الخطّين من غير أن يتّحدا.

و ذهب بعضهم الى أنّها من مقولة الوضع؛ و بطلانه ظاهر، اذ الزاوية توصف بالصغر و الكبر ولا يوصف شيء منهما بهما.

و ذهب بعض من الحققين الى أنّها من الكيفيات الختصّة بالكيّيات، لأنّ الخطّين المحصّلة الحكيّات، لأنّ الخطّين المتصلين الم

و منهم من ذهب الى أنّها من مقولة الكمّ لقبولها التساوي والتفاوت، و يـوصف بالصغر والكبر و بكونها نصفاً و ثلثاً لزاوية أخرى، و هذه من خواصّ الكمّ.

و من الناس من قال ان فيه تسامحاً؛ اذ هذا لو تم فأنما يتم لوكان عروض هذه الأمور لها لذواتها، و هو ممنوع لجواز أن يكون بواسطة معروضها الذي هوالسطح. و لو سلم فعندنا ما ينفيه، و هو أنّه يبطل بالتضعيف ولاشيء من الكمّ كذلك. و أيضاً لوكانت الزاوية

١ ـ ب: يحيطان.

مسطّحة لقبلت القسمة من جهتين، وليس كذلك لعدم انقسامها من الجانب الغير المحاط و هو ظاهر، و في الأوّل أنّ انعدامها بالتضعيف يجوز أن يكون باعتبار احدّها لالكونها غير الكمّ؛ و في الثانى أنّ من الجائز أن يكون عدم انقسامها من الجانب الغير المحاط، لعدم تعيين حدّها من هذه الجهة لا لكونها غير منقسمة فيها، على ما يلوح من كلام المصنّف \_قدّس سرّه \_والشيخ على ما ذكره.

### [٧/٢٩٢] قال: حتّى يحاط به

أقول: أنت خبير بأنه /MA113/ يخالف ما ذكره خاتم المحصّلين في تجريد العقايد في أمر الشكل، حيث انه يعطى كونه من الكيفيات المختصة بالكميّات الذي لا يعرض أوّلاً و بالذات الا للحدود، و الأطراف بجهة احاطتها بالأجسام و بواسطتها يعرض لما هو متحدّد بها. و ذلك حيث قال: «والشكل هيأة احاطة الحدّ أوالحدود بالجسم.» لا هذا كلامه.

الحدّامّا واحد، كما في الكرة الحيط بها سطح واحد؛ و امّا اثنان، كما في نصف الكرة الحيط به سطحان، أو الحدود كما في سائر المضلعات. و أراد بالجسم التعليمي الذي هوالمقدار. فقد انصرح أنّه جعل الشكل من عوارض الأطراف من جهة احاطتها بالمقدار أوّلاً و بالذات، و للمقدار ثانياً و بالعرض، فالشكل عنده هيأة عارضة للحدود من حيث انها محيطة بالأجسام احاطةً تامّةً حكما في بسيط الكرة - أو احاطةً ناقصةً كما في بسيط المضلّعات الأخر الحيط ببعض الأجسام لابكلّها، كالمثلّث الذي لا يمكن أن يحيط احاطةً تامّة بالجسم التعليمي.

و أمّا الزاوية عنده فهو سطح أو هيأة عارضة له المحاط بالخطّين المتلاقيين بنقطة من حيث انّه متنادٍ، لا من حيث انّه يحيط بشيء. و قس عليه أمر الزاوية المجسّمة، فقد فرّق بينها بهذا الاعتبار أيضاً. و ظاهر الشيخ عدم اعتبار هذا الاعتبار، بل جعل كليها المقدار

أو حالته القائمة به باعتبار /PB160/ الاحاطة التائمة و عدمه؛ و هذا هو الحـق، لاالفـرق باعتبار كون الحلّ هو الأطراف في أحدهما و في الآخر ذوالأطراف، فليتدبّر!

ثم من الناظرين قد أورد عليه أنّه لا وجه لتخصيص الشكل بهيأة احاطة الحدّ أو الحدود بالجسم؛ اذ ينتقض ا ذلك بشكل الدائرة مثلاً؛ اذ هو ليس هيأة احاطة الحدّ الواحد بالجسم؛ اذ ذاك أنّما يوجب لوكان مقتضي هذا التعريف أن يكون المعرّف به شكل الجسم، وليس كذلك، اذ منطوقه ليس اللّا أنّ الشكل هو كيفية عارضة للحدّ أو الحدود الحيطة بالجسم، فيكون غير صادق اللّا على أشكال عارضة للأطراف و النهايات.

فان قلت: لو كان الأمر كذلك يخرج عن حدّه شكل الجسم.

قلت: ان هذا يوجب ذلك لوكان للجسم شكل سوى هيأة تعرض لنهاياته من حيث انها محيطة به، و ليس فليس.

### [١٢/٢٩٢] قال: لما لايعنيه.

أفيد: الصحيح «لما لايعنيهم» بضمير الجمع، لكن نسخ الشفاء متطابقة على إفراد الضمير.

### [١٥/٢٩٣] قال: غيرقابل للوضع.

أقول: كما عليه أمر البعد الجرّد على ما عليه بعض الرواقيين، حيث انّه ممتدّ غير قابل للوضع لتجرّده عن المادّة.

### [۲۹۴/ ۱۰] قال: تدريجي الحدوث.

أقول: على أن يكون وجوده الحدوثي منطبقاً على زمان انطباقاً تكون أجزاؤه

١ ـ يمكن أن يقرأ في ش: مفيض.

مطابقةً لأجزائه منطبقةً عليها، كالحركة بمعنى القطع و الأصوات مثلاً.

[۱۱/۲۹۴] قال: أو دفعي الحدوث أقول: كما في الكون والفساد مثلاً.

08A

[۱۳/۲۹۴] قال: بل حاصلاً بتمامه.

أقول: كالحركة التوسطية حيث انّها حادثة حدوثاً نفس زماني لا تدريجياً تنطبق أجزاؤه على أجزاء الزمان، ولا آنياً لاقتضائه وجود الزمان لاعلى وجه الانطباق، و لمّا لم يكن للزمان زمان ولا للآن آن و هو دهري الحدوث فقد أشار اليه بـقوله: «أو دهـري الحدوث» الى آخره.

[٢٢/٢٩٥] قال: و أنّ /MB113/ مقدار الزمان.

أقول: قالوا ان حقيقة الزمان أمر متجدد، و حادث معلوم معروف يقدّر به و يعيّن به، متجدد موهوم غير معروف. قال الرئيس في طبيعيات الشفاء: «ان الزمان عندهم ليس الا مجموع الأوقات، فانك اذا رتبت أوقاتاً متتالية و جمعتها لم تشكّ أن مجموعها الزمان، فاذا عرفت الأوقات عرفت الزمان، وليس الوقت الاما يوجبه الموقّت، وهو أن يعيّن مبدأ عارض يعرض، فتقول امثلاً يكون كذا بعد يومين، معناه أنّه يكون مع طلوع الشمس بعد طلوعين، فيكون الوقت طلوع الشمس، ولو جمعل بدله قدوم زيدٍ فهو يصلح لذلك طلوعين، فيكون الوقت طلوع الشمس، ولو جمعل بدله قدوم زيدٍ فهو يصلح لذلك صلوح طلوع الشمس؛ / PA161/فاذن انّا صار طلوع الشمس وقتاً معيّناً يتعيّن القائل ايّاه، ولو شاء يجعل غيره وقتاً، اللّا أنّ طلوع الشمس قد كان أعرف و أشهر، و لذلك إختير ذلك وما يجرى مجراه للتوقيت؛ فالزمان جملة أمور هي أوقات موقّتة، أو من شأنها أن يجعل أوقاتاً

موقّتة»، انتهى بما حاصله: أنّ الزمان امتداد مركّب من أوقات عديدة منته الى عدم ممتدّ. ثمّ انّ ما ذكروه لا يفيد تصوّر حقيقة الزمان و ماهيته، بل انّما يفيد أنّه مؤتلف من

م آن ما دخروه لم يقيد تصور حقيقه الرمان و ماهينه، بن الما يقيد الله موقعت من أوقات موقّتة بعينها الموقّت بمايراه من قدوم زيد أو طلوع الشمس؛ الزمان عند هؤلاء هو هذا. فاذا علّمته يلوّح ما يذكره قدّس سرّه بما عليه هؤلاء و يلزمهم ما لا محيصَ لهم عنه، على ما قال: «الى غير ذلك من التوهمات».

## [١١/٢٩٤] قال: غير قارّ الذات في عالم الامتداد.

أقول: لاخفاء في أنّ الوضع هو نسبة أجزاء الشيء بعضها الى بعض و الى خارج أنّا يكون فيا له قرار في الوجود، و ليس للزمان ذلك في عالم الامتداد و اللاامتداد؛ أي في عالم الزمان و الآن بما هما بمسب الأعيان الله في الخيال، لقرار وجوده في الآن بحسب البقاء، فيكون ذا وضع هنالك، و كذلك يكون ذا وضع بحسب عالم الدهر الذي لا الامتداد و اللاامتداد فيه، فيكون على ثبات الوضع لاجتاع أجزائه و نسبة بعضها الى بعض و الى خارج معاً، و هو عالم غير عالمي الامتداد و اللاامتداد جميعاً كما سيأتي.

ثمّ انّ الزمان في الدهر و في الخيال يكون ذا وضع، بمعنى المقولة، لاجتماع أجزائه هنالك، و لكنّه غيرمتناهي الوضع، لعدم طرف له موجود بالفعل لاستدارته، فيشارك محيط الدائرة و سطح الكرة في ذلك. و أمّا بحسب عالمي الامتداد و اللاامتداد \_و هو أفق التقضّي و التجدّ \_ لا وضع له فضلاً عن عدم انتهاء وضعه.

# [١٧/٢٩٤] قال: أو الى خارج في الدهر معاً.

أقول: متعلّق بقوله: «تبدّل الوضع». و قوله: «معاً» أى مجتمعاً أجزاؤه، فحينئذٍ يجوز له الوضع و يصحّ، ولكن لاستدارته لا يكون متناهياً في الوضع، فالزمان لقرار وجوده في

۲ ـ م: + هما.

الدهر ذو وضع، لصحّة نسبة أجزائه بعضها الى بعض و الى خارج لاجتاعها معاً. و غـير متناهٍ في الوضع بمعنى أنّه لاطرف له لاستدارته، فيشارك محيط الكرة و المخروط المستديرة.

والحاصل: أنّ المعتبر في الوضع نسبتان قارّتان: احديها ا: نسبة الاجزاء بعضها الى بعض؛ و ثانيتها: نسبة تلك الأجزاء //MA114 الى الأمور الخارجة عنها بحسب وقوعها في الجهات كالفوق والتحت واليمين والشهال، و هو كالقيام الذي هو هيأة أو نسبة غير قارّة عارضة للشيء المراه النهوض. والحق أنّ الوضع نسبة قارّة كذلك، لاهيأة باعتبار النسبة؛ و على التقديرين لايكون للزمان وضع الابحسب نسبة أو هيأة قارّة، ولا يكون له ذلك الافي وعاء الدهر أو في الخيال، وحينئذ يكون ذلك الوضع غير متناه الى طرف لاستدارته، فعلى هذا يكون ذا وضع غير متناه و في عالمي الامتداد و اللاامتداد لا يكون ذا وضع غير متناه .

# [١١/٢٩٧] قال: الّا العدم المستوي.

أقول: يعبّر عنه باللاخلاً و اللاملاً الزماني، و الزمان مسبوق به مسبوقيةً دهريةً المستوى نسبته لا العدم الآخر، و يعبّر عنه باللاخلاً و اللاملاً المكاني، و هذا منتف عن الزمان، و الأوّل ثابت له، و كلاهما ثابت للجرم الأقصىٰ على مانبّه عليه بقوله: «فيتصوّر بالقياس اليه العدمان جميعاً»، حيث انّه بمقدار جرمه منته الى اللاخلاً و اللاملاً المكاني لا مسبوق به و مقدار حركته مسبوق باللاخلاً و اللاملاً الزماني لا منته اليه فقط.

و نعم ما قال \_قدّس سرّه العزيز \_ في كتابه الأفق المبين: «و هـذا مـن أصـعب

١ ـ م، ب: احدهما.

٢ ـ ب: بعد الانتصاب لا القيام الذي هو هيأة أو نسبة غير قارّة عارضة للشيء.

٣ ـ م، ب: + الخ. في القبسات: «العدم المستوي النسبة الى الطرف و الوسط و المبدأ و المنتهى، و هو انتفاء ذاته بالمرّة رأساً لا العدم الآخر».

٦ ـ م، ب، ش: افق.

مسالك العلم على الطور المشهور، و أخنى ما يعزب المن الغوامض عن بصائر الجمهور، و هو من أدق الأسرار الخفية في الحكمة الحقيقية».

والحاصل: أنّ العدم الأوّل المكاني ليس هو انتفاء ذوات المقادير و الامتدادات بالمرّة، بل هو انتفاء نحو تماديها، فلامحالة هو متخصّص بأن يتصوّر فوق الفلك الأقصى و وراء سطحه و في جهة امتداد جرمه و أن ينتهى اليه الفلك للطرفه \_أى بسطحه و لا يكون مسبوقاً به بذاته و وجوده، و ليس يرتفع و يبطل عن الواقع بوجود المكان و المكانيات، كما وجب أن يبطل الثاني أى للزماني و يرتفع عن الواقع لوجود الزمان و الزمانيات، بل الما يصدق الحكم بهذا بحسب الواقع مع وجود الفلك الأقصى و سائرالمقادير و الامتدادات.

فاذن قد وضح أنّه يمكن للفلك الأقصى بالنظر الى نفس ذاته و طباع هو يته الجرمية مع عزل النظر عن كلّ ما يغائر طباع الامتداد الجرماني \_ أن يتصوّر امتداد جرمه في ابتداء الفطرة على مقدار هو أعظم من المقدار الذي هو عليه الآن، فيكون شاغلاً لبعض العدم الذي هو اللاخلا و اللاملا المكاني و ان كان ذلك توهماً كاذباً مستحيلاً بالنظر الى ذلك العدم، /PA162/ لائنه انتفاء محض و ليس خالص لا يعقل فيه بُعد وجهة حتى يمكن أن يمتد شيء فيه و ينبسط، و ليس شأنه بالقياس الى العدم الصرف الذي هو انتفاء ذاته بالمرّة و هو اللاخلا و اللاملا الزماني على تلك الشاكلة، فانّه يمتنع أن يتصوّر انبساط الامتداد الجرماني و تماديه بحيث يقع في شيء من ذلك العدم من كلّ جهة، سواء اعتبر الأمر بحسب ذات ذلك الامتداد و هو يته، أو بحسب طباع المفهوم من ذلك العدم.

و قد أشار \_قدّس سرّه \_ /MB114/ إلى المقام الأوّل \_أي استحالة تمادي الزمان نظراً إلى ذاته بالقياس الى اللاخلا و اللاملا الزماني \_ بقوله: «و من المستحيل بالقياس الى ذات الزمان» إلى قوله: «بل اتّما» إلى آخره. و إلى الثاني بقوله: «بل اتّما» إلى آخره. بما حاصله: جواز فرض كون الزمان أزيد مقداراً و أطول امتداداً يستدعي أن يكون ذلك العدم زماناً

۲ ـ ب: + و.

هو بعينه فرض كون جوهر ذاته موجوداً قبل ذاته، حيث ان هذا بالنظر الى مفهوم العدم، و ذاك بالنظر الى جوهر ذاته، و كلاهما نظراً الى تماديه و انبساطه بالنظر الى ذلك العدم، لاالعدم الذي هو اللاخلاً و اللاملاً المكانى.

و قوله: «و اليس ذلك مستحيلاً» \_أي التمادي و الانبساط لجرم الفلك الأقصى \_ «من حيث نفس ذاته» الى آخره، نظراً الى ذلك العدم، أي اللاخلا و اللاملا الزماني، لكن صرّح في الأفق المبين بأنّ ذلك له بمقدار حركته، و نظراً الى اللاخلا و اللاملا المكاني بجوهر نفس ذاته، و ما في هذا الكتاب كلاهما نظراً الى ذاته على ما قال: «فيتصوّر بالقياس اليه العدمان جميعاً».

## [١٢/٢٩٧] قال: لا العدم الآخر.

أقول: ذلك حيث ان احتمال اللاخلا و اللاملا المكاني لامجال له بالنظر الى الزمان، لأنه أنّما يتصوّر في أمر مكاني و هوالجسم لاغير، و ذلك بخلاف ما عليه أمر الفلك الأقصى حيث انّه يجري ذلك أيضاً فيه نظراً الى ذاته.

### [٣/٢٩٩] قال: بحسب نفس الماهية.

أقول: حيث انّ مقتضى كلّ ماهية نوعية هويةٌ واحدةٌ شخصيةٌ بحسب هيولى، كذلك و هي علّة للحقوام لا للكون كما في الهيولى العنصرية الحاملة للكيفيات؟ الاستعدادية.

## [٣/٣٠١] قال: أمّا عند وجود الحادث.

أقول: اذا كانت الوجودات غيرَ متناهية أو قبله اذا كانت العدمات كذلك، حيث

١ - م: - و.

٢ ـ م، ب: افق.

٣ ـ م: الكيفيات.

انّها لمّا كانت حادثة تستدعي وجودات سابقة عليها مجتمعةً مترتّبةً حتى يصحّ اتّـصاف عدماتها بالحدوث.

# [٥/٣٠٢] قال: الغير القارّ الذات الى اثبات الحقّ ...

أقول: على ما عليه المسلك الالهي، والآفلاورود لهذا الايراد على ما عليه مسلك الطبيعيات من استناد حركات الأفلاك /PB162/ الى نفوسها المجرّدة المحرّكة لها بارادات تابعة لتعقلات ممكنة و تخيّلات جزئية لايمكن أن يوجد الآفي قوى جسمانية قابلة لهذه الادراكات الجزئية شبيهة بالقوّة الخيالية التي فينا، فنسبة القوّة الفلكية الى الحركة ليست بالفاعلية، بل بالقابلية.

ثمّ بما قرّرنا [ه] لااشكالَ في ذلك لاستناد المتغيّر الى المتغيّر بما هما متغيّران، فمن هذه الجهة لااستناد للمتغيّر الى الثابت الصرف، ولا ايراد بأنّهم جوّزوا أن تكون القوّة الجسمانية واسطةً في صدور الأفعال الغير المتناهية عن الأفلاك، فلِمَ لم يجز استقلالها؛ اذ مدخليتها بالادراك و القبول لابالفعل والتأثير، فلاتكون القوّة الفلكية مباشرةً للأفعال الغير المتناهية.

ثمّ انّ هذه الأُمور تكون شرائط بعضها بالنظر الى البعض في استنادها الى الجاعل الحقّ الثابت.

و بالجملة: النفس منطبعة كانت أو مجرّدة شرائط تأثير الجاعل الحقّ في حركات دورية متجدّدة على ما عليه مسلك الالهيّات /MA115/ فلذا مسلك الأستاذ لدفع هذا الايراد على مسلكها.

فان قلت: انّ صدور الحركة عن الثابت الحقّ لمّا كان بواسطة تعلّقات ارادية و

١ ـ ب: الثابت.

٣ ـ ش: فلا.

تصوّرات خيالية متعاقبة، فلا يلزم استنادُ المتغيّر الى الثابتِ بما هو ثابتُ، بل بما هو مأخوذ المع تلك المتغيّرات.

قلت: ننقل الكلام الى تلك الوسائط والشرائط و نسبتها الى الثابت الصرف تعالى، فيجب اعتبار ثباتها بالقياس اليه على مانبه عليه بقوله: «بل الأمور التدريجية على الاطلاق».

### [۴/٣٠٣] قال: متجدّدة الثبات.

أقول: هذا بالنظر الى الاستقبال، و المراد «من الثبات» الدوام، كما أنّ قوله: «ثابتة التجدّد» بالنظر الى الماضى.

و حاصله: أنّ الحركة الدورية نفس التجدّدات المستسابقة و السغيّرات المستعاقبة، فلا يحتاج في تجدّدها الى علّة أصلاً لكونه حقيقتها، كما عليه أمر الاستعداد في الهيولى لكونه فصلاً لجوهر حقيقتها، فلذا قيل: انّ حقيقتها هو الجوهر المستعدّ.

### [۱۷/۳۰۳] قال: والحدوث والزوال.

أقول: تقريره: أنّ الحركة الدورية المستمرّة الوجود على الاتصال لاتحتاج الى علّة حادثة، لأنّها باعتبار أنّها لاابتداء زماني لها تكون داعمة الوجود، مستغنية عن العلّة الحادثة، و هذه الحركة تكون حادثة باعتبار تجدّدها و تغيّرها على الدوام، و يكون جميع الحوادث مستندة اليها باعتبار حدوثها، فانّ الحادث لايستند الآالي علّة حادثة.

و ما في نهافت الغزالي من الايراد بأنّ الحركة الدورية المستندة اليها جميع الحوادث لمّ كانت حادثة بهذا الاعتبار، و كلّ حادث يحتاج الى علّة حادثة، فكيف استغنت /PA163/مع ذلك من العلّة الحادثة مع كونه حادثةً بهذا الاعتبار؟

١ -م: مأخوذاً.

قلت: الحكماء اذا أطلقوا لفظ الحادث فهم يريدون به الماهية التي عرض لها الحدوث، من حيث انّها معروضة له فحسب، و بهذا الاعتبار لاتكون الحركة حادثة، بل هي حادثة بمعنى آخر هو أنّها حادثة لذاتها؛ أى أنّ ماهيتها هي الحدوث والتجدّد لا أمر آخر عرض له ذلك الحدوث، و هذا الحدوث والتجدّد لمّا كان مستمرّ الوجود لم يحتج الى علّة حادثة، فاذاكان المعلول متجدّداً حادثاً كها أنّ الحدوث زائداً على ماهية المعلول وجب أن تكون العلّة لامحالة حادثة، و أمّا اذاكان المعلول الحادث نفسه هو التجدّد والتغير حكها هو الحال في الحركات الدورية المستمرة - فلا يجب أن تكون العلّة حادثة، اللّا أن يكون الحادث يعرض له تجدّد و تغير يزيدان على ذاته، كالحركة التي تحدث بعد أن لم تكن في الأجسام العنصرية، فيجب أن يكون علّنها حادثةً.

و أمّا الحركات الدورية الدائمية المتصلة فانّها مستمرّة الوجود، ليست بحادثة بعد أن لم تكن؛ فلاتحتاج الى علّة حادثة. فقد بان أن ليس للحركة ماهية و حقيقة سوى الحدوث والتجدّد على ما نبّه عليه الأستاذ بقوله: «اذ ما بالذات لا يستند الى الغير بتّةً».

# [۲۳/۳۰۴] قال: وهوالمزيل لاعداد وجودالسابق.

أقول: أي إعداد اللاحق مزيل لاعداد وجودالسابق، حيث أنّه اذا حصّل المستعدّلة يبطل اعداد وجودالسابق، لاستحالة أن /1515 / / / / / / / / اذا وجد هذا الأمر فقد انعدم اعدام ذلك الأمر السابق عليه.

و بالجملة: أنّ المعدّ ـ سواء كان قريباً أو بعيداً ـ لم يجز أن يجامع المعلول؛ اذ هو ملزوم الاستعداد وجود المعلول على تفاوت مراتب الاستعدادات، و شيء منها لايجوز أن يجامع وجوده بالفعل على ما هو المشهور.

٢ \_م: الدائمة.

١ ـ ب: حادثاً كان

### [۱۴/۳۰۴] قال: بالسابق بالعرض.

أقول: المجرور في قوله: «بالسابق» أي بوجوده متعلّق بقوله: «اللاحق»؛ يعنى: أنّ السابق لما كان اللاحق معدّاً لا يكون لوجوده السابق و عدمه اللاحق مدخل في وجود حادث آخر عاقب؛ فيكون مراده من قوله: «للعدم اللاحق» أي العدم الذي يكون للسابق متأخّراً عن وجوده و شرطاً في وجود آخر عاقب له متأخّراً عنه.

### [۱۸/۲۰۴] قال: فهذا مع ما فیه.

أقول: حيث انّ الكلام في جوازكون كلّ حادث علّة لزوال اعداد حادث آخر قبله، ثمّ يكون عنّة نزوال نفسه ولو بالعرض، بل انّها شأن المعدّ له أن لا يجامع وجود المعدّ، و من ذلك لا يلزم 'PB163/أن يكون ذلك العدم اللاحق بالسابق، أى وجوده معلولاً لوجوده اللاحق، و وجود للاحق علّة لزواله ولو بالعرض، بل انّها المعتبر فيه عدمه حتى يه وجد اللاحق عند لكونه معداً له.

ثمّالَ وجوب انعداء المعدّ حين وجود المعلول على ما هو المشهور لدى الجمهور على كلام؛ ألا ترى أنّ الشيخ قد عرّفه في الهيات الشفاء بأمر ليس يجب أن ينعدم عند وجود المعلول بقوله «ف لمعدّ هوالذى يحدث عنه في المستعدّ له أمر به يصير مناسبة لشيء أولى من مناسبته لشيء آخر»، و هذا لايقتضي أن ينعدم المعدّ حين وجود المعلول! ألاترى أن الحرارة تحدث في المادّة الحاملة لها أمراً بها صار نسبتها الى اليبوسة مثلاً أولى من نسبتها الى البرودة مثلاً، و ليس يجب أن تنعدم الحرارة عن المادّة المذكورة عند حدوث اليبوسة فيها، فليس يجب أن ينعدم المعدّ عند وجود ما هو معلّل به، و اليه ينظر ما تسمع أن ليس من لوازم المعدّ أن ينعدم حين وجود المعلول.

## [ ] قال: حتّى الأشاعرة.

**أقو**ل: الذاهبون الى جواز الترجيح من دون مرّجح.

## [۲۰/۳۰۴] قال: بانعدام علّته التامّة

أقول: لاكونه علّة لعدم نفسه حتى لاينتهي الأمر الى عدم الواجب، كماظنّه الجيب؛ لأنّه ظنّ باطل.

## [٤/٣٠٥] قال: لايتصحّح اللّا بالانتهاء

أقول: حاصله: أنّه على تقدير القول بحدوث العدم و تجدّده لا يستدعي ذلك الآ انتفاء علّته، و قد علمت أنّ من العلل ما يكون مقابلاً ٢ بما له من الكيفيات الاستعدادية، و انتفاء المعلول و حدوث العدم لحادثٍ مّا لا يستدعي الآ انتفاء علّته؛ و من الجائز أن يكون ذلك بانتفاء ما في القابل من الكيفية، فلا يلزم انتفاء الواجب تعالى عن هذا، و مبنى ذلك الاعضال على انتفاء شرط وجود الحادث أو جزء علّته، و هكذا ما يكون من حيثية الفاعل وصنعه لا القابل و مراتب كيفياته، و ليس الأمر كذلك.

# [٥/٣٠٧] قال: أعني النفسَ الناطقةَ العاقلةَ الانسانيةَ ...

أقول: ذلك لعدم كون بقائها مرهوناً بالامكان /MA116/الاستعدادي، فلذا لا تدثر بدثور المزاج، بخلاف ما عليه أمر حدوثها، فلذا لاتوجد و لا تحدث الا بحدوث البدن.

# [۲۰/۳۰۷] قال: ان شيئاً بعينه لايترتب ...

أقول: يعني أنّ خصوصية المعلول ظلّ خصوصية علّته، و تشخّصه يتّبع لتشخّصها،

١ ـ كذا، لم نعثر عدى موضعها، ٢ ـ م: قابلاً.

فالتشخّصات المعلولية تابعة للتشخّصات العلّية، والجاعل الحقّ المتشخّص بذاته تشخّصه عين ذاته، فتعيّن أن تكون تلك التشخّصات المعلولية و كثرتها من حيث الاستنادات الى جاعلها، فتبع الوجودات / PA164/ الشخصية المجعولية لجاعلية الجاعل، كما أنّ عدماتها المشخّصة تبع للاجاعليته ولالعدم ذاته، كما أنّ الأولىٰ تبع لجاعليته الالذاته. ألا ترىٰ أنّه لولم يكن كذلك فترجع كثرة المجعولات الشخصية الى أوحدة، لوحدة جاعلها، على مانبّه عليه بقوله «فمن المستبين بالبرهان».

ثمّ بهذا البيان قدبان أنّ العدم الحادث على فرض صدقه لايستلزم الاّ عدم جاعلية الجاعل لما يقابله لاعدمه في نفسه.

و هذا أيضاً من سُبُل الجواب عن الشبهة العويصة التي أوردها خاتم الحصلين في الشجرة الالهبة ": «ان العقل يحكم بأن الأشياء التي تساوت نسبتها الى العلّة الموجدة لها وجب أن تكون في جميع الأمور التي لها واحدة، ولو كانت الأشياء الختلفة حاصلةً على جهة واحدة غير مختلفة، لكانت تلك الأشياء الختلفة واحدة غير متكثرة؛ لأن المعلولات اذا تحدت نسبتها الى عللها الموجدة لها، يلزم بالضرورة أن يكون لكل واحد من تلك المعلولات ما يكون للمعلول الآخر، فلا يكون بين تلك المعلولات امتياز شيء، و كل كثرة لامير وجودها». هذا كلامه.

و علم منه أنّ ما هو علّة لشيء من حيث هو كذلك لايجوز أن يصدر عنه ما ليس معلولها، لاستلزامه أن لايكون لها اختصاص بواحد من طرفي وجوده و عدمه.

و بعبارة أخرى أنّ كلّما تكثّر المعلول تكثّرت العلّة ولو بالحيثية؛ اذ مفهوم علّيته لذا غير مفهوم علّيته لذاك، والشيء المأخوذ مع أحد الاعتبارين غير هذا الشيء اذا أُخذ

١ ـ ش: لجاعليه. ٢ ـ ب: + الح.

٣ ـكدا. و الظاهر أن هذا الكتاب س نأليفات الحكيم شهرزوري.

۴ ـ م: علّية. 6 ـ م: علّية.

مع الآخر، فلوصدر عن العلّة شيئان كانت العلّة المفروضة مأخوذة مع الاعتبارين؛ فلا يكون المفروض شيئاً واحداً، بل شيئين أو أشياء موصوفين بصفتين، و اذا كان تكثّر المعلول مستلزماً لوحدة المعلول بحكم عكس النقيض.

# [٢٢/٣٠٧] قال: فأمّا عدم أحد الأجزاء للعينه ...

أقول: أي للمركّب المعلول. و أمّا ما وقع عنه بقوله: «عدم إحـدى العـلل» فـهو ما يكون خارجاً عن قوام المعلول من "الشرائط الصدورية.

ثمّ انّه حكم بأنّ عدم كلّ منها مقارنُ العلّة العدم بالذات الى اللاجاعلية لما يقابله من الوجود، فيكون علّة له بالعرض. و قوله: «لامن الداخلات» المنني عندهم في صورة ما اذا عدم المعلول بانعدام جميع أجزائه، أو بانعدام جميع شرائطه و علله الناقصة، فانّ عدمه عندهم انعدام ذلك الجميع، أو هذا الجميع / PB164/ بالذات، و كلّ عدم داخل في الجموع فتكون علّته بالعرض، و ذلك / MB116/ الجميع أمر ما اذا عدم جزء منها أو بخلاف ما عليه شرط، فانّه علّة مستقلّة بالذات لذلك العدم؛ أي عدم المعلول، و ذلك بشرط السبق على سائر أعدام أخر.

و قد ردّ ـ طاب ثراه ـ على أنّ هذا العدم أو تلك الأعدام للأجزاء أو للشرائط، فانها ليست علّةً بالذات لذلك، بل تكون من مقارنات العلّة بالذات له، و هـ و اللاجاعلية و انفضاض فيض الافاضة؛ و أمّا من جانب الوجود فيكون كلّ من الشرائط الصدورية داخلاً في العلّة التامّة دون الأجزاء، حيث انها علّة تأليفية لا غير، فهي خارجة وجوداً و عدماً عن ساهرة العلّة التامّة؛ لكونها مفروغاً عنها حين السؤال عن علّة المركّب.

٢ ـ م: أجزاء.

۴\_م، ب: مقارناً.

٦ \_ انفضاض: انكسار، تفرّق.

١ \_ م: \_ عدم.

٣ ـ م: عن.

٥ ـ ب: علَّة.

و من هنالك اندفع ما يتوهم من أنّ المعلول قد ينعدم بعدم جزء واحد مثلاً، ثمّ يوجد هذا الجزء و يعدم جزء آخر و يبتى عدم المعلول بحاله، و ذلك حيث انّ ذلك العدم مترتّب على لاجاعلية الجاعل و خصوصية عدم هذا الجزء، أو هذا الشرط لاغية في العلّية.

ولو قطع النظر عن ذلك و قيل: عدم كلّ من الجزء والشرط علّة مستقلّة لعدم المعلول، أنّا يلزم ذلك لوكان خصوص عدم كلّ واحد من الأجزاء و العلل علّة مستقلة لعدم المعلول، و ليس كذلك؛ لأنّ علّته عدم أحد الجزائه أو علله.

و ما قيل من أنّ معلوله غير باقٍ بحاله \_اذا عدم بعدم جزء مثلاً كان عدمه عين عدمه ولا تغائر بينها الله بالاعتبار، و اذا عدم بعدم جزء آخر كان عدمه عدم هذا الجزء لاعدم الجزء الأوّل، فلم يلزم بقاء المعلول بعد فناء علّته \_مدفوع بما أشاراليه \_طاب ثراه \_بقوله على أنّ عدم المعلول أمر واحد شخصي، فكيف جاز أن يتوارد عليه علّتان، و يكون "تارة عين عدم و تارة أخرى عين عدم آخر.

اللهم الآأن يقال: أن ليس عدم أمرٍ واحد شخصي واحداً شخصياً ، و انمّا يكون كذلك لوكان عدم الشيء أمراً معيّناً لارفع أمر معيّن، و ليس كذلك؛ اذ عدم الشيء لا يكون اللّا رفع تعيّنه و تشخّصه. و بما ذكره ـطاب ثراه ـ من أنّ «العدم يتخصّص» كالوجود يندفع هذا الكلام.

## [٥/٣٠٨] قال: لافي حيّزالمفتقر اليه

أقول: تقريره: أنّ أجزاء المعلول علّة تألفية ٥ له لاصدورية، و أمرها كامكانه، حيث انّ الشيء مالم يكن ممكناً لايوجده الجاعل، فكما الامكان ٢ خارج عن الفاعل و

۲ ـ م: جرء

۴ ـ م: واحد شخصي.

٦ \_م: لامكان.

١ ـ م: ـ أحد.

٣ ـ م: كون.

٥ ـ ب: التأليفية.

متمّاته و شرائط فاعليته، كذلك أجزاؤه، حيث يسأل عن علّة المركّب فيجاب بما هو خارج عن الجاعل و شرائط جعله؛ لأنّ الأجزاء للمركّب مفروغ عنها عندالسؤال عن علّته /PA165/ أى الصدورية \_ و ان كانت كلّ واحد منها علّة ا تألفيّة له. و أمّا فرض مكن مركّب من الواجب والممكن، فانّه يحتاج الى الواجب \_صدوراً و تألّفاً \_ و الى المكن الذي هو جزؤه \_ تألّفاً لاصدوراً \_ وافتقار أحد الجزئين الى الآخر \_صدوراً لا تألّفاً \_ لخروجه عنه.

## [۲۰/۳۰۸] قال: و من مقارنات علّته الموجبة ...

أقول: لا من الأمور الداخلة فيها. فاندفع ما قيل من أنّ العلّة التامّة اذاكانت جميع ما يتوقّف عليه الشيء \_و من جملته عدم المانع لم تكن موجودة لانعدام الكلّ بانعدام جزئه \_ من دون الحاجة الى الجواب عنه، بأنّ تركيبها منها أنّا هو أمر عقلي /١٨٨١ اعتباري، و قد التزم أنّ العلّة التامّة، قديكون معدومة ، ولايلزم من ذلك أن يكون الموجود أثرَ المعدوم؛ اذ المؤثّر بالحقيقة هو الفاعل و ما سواه من العلل الناقصة كالمعد ، و عدم المانع مما يتوقّف تأثيره عليه ، ولا امتناع في استناد المعلول الى علّة موجودة يتوقّف تأثيرها على امور عدمية .

و هو ليس بشيء؛ اذ لامعنى للتأثير الآ الاستتباع، و هو أنّما يكون للفاعل المستجمع لا للفاعل فقط، فلوكان عدم المانع أو المعدّ من تتمّته كان المعلول الموجود تابعاً لأمر معدوم، و هو باطل بديهةً.

فلذا قيل: ان عدم المانع بالحقيقة ليس علّة ، بل العلّة أمر موجود يكشف عنه هذا المعنى العقلي؛ اذ احتراق الخشبة مثلاً ليس يتوقّف على عدم الرطوبة على وجوداليبوسة، وعدم الرطوبة دال عليها.

٢ \_ م: بأنّه.

۱ ـ م: علَّته.

قلت: إنَّه أيضاً من مراتب المعمول. خارج عن العلَّة الصدورية للاحتراق ال

ثم ان من مقارنت لعلة التي هي الحركة تخصوصة السؤدية الى لوصول بسنتهى لمسافة الانتضاء الذي من لو زمه، ولا يلزه من احتياج الوصول به الى حركة احتياجه الى لانتضاء اللازم لها لمقارن بها، فلا يكون جزءاً المن علته التي هي لحركة، حتى يعزه أن يكون كاشفاً عن أمر وجودي

# [۹ ۱۱۳۰۹] قال: و يقولون انّ من ذهب ...

أقول: لَمُ قال ذلك حيث قال: ويقولون» وقال في آخر هذ البحث ". «لمفلاسفة في تنسير القدرة والاختيار من دون نسبة شيء منهم الينه تبعالى تنبيهاً عبلى أن ليس للفلاسفة هذان النفسيران في قدرته تعالى لماسياً في من أنه علم بالنظاء الذي يجب أن يصح عنه.

فان قلت: ان الشيخ ذكر في فصل النوة والفعل و لقدرة و لعجز بهذه العبارة: او قد يشكل من هذه لجملة أمر النوة التي بعنى لقدرة، فا نه يظن أنها لاتكون موجودة لا لما من شأنه أن الاقتار و من شأنه أن لايفعل، و نكان لم من شأنه أن يفعل فقط، فلا يرد أن له قدرة، و هذا لبس بصادق؛ فائه أن كان هذا الشيء يفعل فقط يفعل من غير أن يشاء و يريد. فذلك لبس قدرة أولا قوة بهذا المعنى.

فَنْ كَانْ : 177 MB117 يَغُعُنَّ بِهِ رَدَّةِ. الْأَلَّةُ دَثَمُ الْاَرِدَةُ لَا تَتَغَيَّرُ رَدَّتُهُ وَجُوداً اتَّنَا قِيدًا أُو يَسْتَحِيلُ تَغَيَّرُهَا اسْتَحَالَةً ذَاتِيةً. فَاتُهُ بِنْعِنَ بِقَدَرَةً، وَذَلَكَ لَأَنَّ حَدَّ لَنْدَرَةُ التِّي يَسُؤْثُرُ هُو يُسْتَحِيلُ تَغَيَّرُهَا اسْتَحَالَةً ذَاتِيةً فَاللَّهُ بِنْعُنَ بِقَالِمَ عَنْهُ أَنْ يَفْعَلُ ذَ شَاءً وَأَنْ لَالِيعِلُ هُؤُلَاءُ خَدُدُهُ أَنْ يَعْفُلُ وَ فَاللَّمِ يَعْفُلُ وَ نُهُما وَخُلِنَ فِي اللَّهُ يَشَالُمُ يَعْفُلُ وَ نُهُما وَخُلِنَ فِي اللَّهُ يَشَالُمُ يَعْفُلُ وَ نُهُما وَخُلِنَ فِي اللَّهُ يَشَالُمُ يَعْفُلُ وَ نُهُما وَخُلِانَ فِي اللّهُ يَشَالُمُ يَعْفُلُ وَ نُهُما وَخُلِنَ فِي اللّهُ يَشَالُمُ يَعْفُلُ وَ فَلَا لِمُ يَشَالُمُ يَعْفُلُ وَ فَلَا لَهُ مِنْ وَاللّهُ يَعْفُلُ فَا فَاللّهُ عَلَى وَاللّهُ فَا لَهُ عَلَى وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْنُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَا لِمُ يَعْلَى وَاللّهُ اللّهُ عَلّا لَهُ عَلّهُ فَا فَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا لَعْلَا لَا عَلَيْنَ عَلَّهُ عَلَيْنُ فَاللّهُ اللّهُ لَكُنْ اللّهُ عَلَّا لَا لَا اللّهُ عَلَيْنُ فَاللّهُ عَلَّا لَا عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَّا لَا عَلَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَالَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلّهُ عَلَّا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَالِهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللللللّهُ الللللّ

١ ـ ه: لاحتراق

۱ ـ ۾ حرد ۲ ـ ب : بحددد

تحديد القدرة على ما شرطيّان، وليس من صدق الشرطيّ أن يكون هناك استثناء بوجه من الوجوه، أو صدق حملي، فانّه ليس اذا صدق قولنا: «اذا لم يشأ لم يفعل» يلزم أن يصدق، لكنّه لايشأ وقتاً مّا، وأنّه اذا كذب أنّه لايشأ البتّة يوجب ذلك كذب قولنا: «و اذا لم يشأ لم يفعل»، فانّ هذا أنّه لو كان لايشأ لما كان يفعل، كما أنّه إذا شاء فيفعل؛ فاذا صحّ أنه اذا شاء فعل صحّ أنّه اذا فعل فقد شاء؛ أى اذا فعل فعل من حيث هو قادر، فيصحّ أنه اذا لم يشأ لم يفعل، و اذا لم يشأ، وليس في هذا أنّه يلزم أن لايشا وقتاً مّا. وهذا بيّن لمن عرف المنطق»، هذا كلامه.

و هو يدلّ على أنّ القدرة بمعنى صحّة الصدور و اللاصدور، و بمعنى «ان شاء فعل و ان لم يشأ لم يفعل» متلازمان؛ و الثاني موجود في الأوّل الحقّ، فيلزم أن يوجد فيه المعنى الأوّل.

قلت: من البين الظاهر بعد الفحص البالغ لمن أوْتى الحكمة المتعالية مع الفطرة العالية أنّ غرض الشيخ ممّا ذكره في هذا الفصل بيان التلازم بين هذين المعنيين، و امّا وجود واحد منها فيه \_ تعالى \_ فلا.

و بالجملة أنّه قدرة على المتكلّمين حيث قال: «فانّها يظنّ ظنّاً، منهم أنّ القدرة على الفعل بالمشيّة انّما يكون اذاكانت على عدمه باللامشيّة، ولم يعلموا أنّ مشيّة فعل و انكانت لازمةً لذات ما يكون قدرةً، حيث يصدق عليه أنّه يصح أن يصدر عنه بالمشيّة و أن يصدر عنه باللهميّة. و في قوله: «أو انّه اذا كذب» نوع تعريض على هؤلاء الظانين، حيث ان قولنا: «ان شاء أن يفعل فعلاً ا» قضية شرطية، و لايلزمها من صدقها صدق مقدّمها من صدقها الاستثناء لعين الأوّل أو لنقيض الآخر على ما قال: «و ليس من صدق الشرطي أن يكون هناك استثناء بوجهٍ من الوجوه، أو صدق حملي.

و في قوله: «و هذا بيّن لمن عرف المنطق» زيادة تشنيع و اعتراض على هـؤلاء

١ ــ كادا. ب: فعل.

المتكلّمين بأنّ مقتضي ان شاء فعل هو ان لم يشأ لم يفعل في وقت آخر، ولم يعلموا أنّ صدق الأوّل لا يستلزم صدق الآخر، بل المشيّة لصدور الفعل اللازمة لذات الفاعل لاتنافي القدرة بمعنى صحّة الصدور و اللاصدور، حيث انها انّا هي بحسب المشيّة و اللّامشيّة، و ان فرضنا دوام المشيّة لصدور الفعل حيث يصدق عليه حينئذ ان لم يشأ يفعل، ويصحّ أن يقال امكان الصدور و اللاصدور بحسبها و ان دام الصدور، من دون ما قال بعض الأعلام: انّ أحدهما بالنظر الى الذات و الآخر بحسب المشيّة. و ليس مراد الشيخ في هذا الكلام اللّارد ما عليه جماهير المتكلّمين.

فما يظنّون من أنّ مشيّة الفعل يجب أن لا يكون لا زمةً لذات فاعله، على ما ذهب اليه الحكماء في لزوم المشيّة، لا أنّهم يقولون: ان قدرته \_ تعالى \_ هو هذه الشرطية، و أنّ الرئيس قد نصّ على أنّ لزوم المشيّة لفعل لفاعله قدرته و ارادته لأنّه فعل بالمشيّة، و يصحّ حينئذ الم تفعل لم يشأ؛ و كلامه معهم فيا زعموا من أنّ مشيّة الفعل اللازمة لذاتٍ مّا لاتنافي قدرته بكلا معنييه صحّة الصدور و اللاصدور، و أن شاء فعل و أن لم يشأ لم يفعل؛ فرد عليهم بأنّ لزوم تلك المشيّة بذاتٍ مّا لاتنافي صدق الشرطية و أن كان منافياً لصدق الحملي، و كذا لاتنافي القدرة بعنى صحّة العقل و تركه، على ما عليه بعض المعتزلة؛ فانّه لازم للقدرة بذلك المعنى؛ لأنّ مرجع مفادها الى صحّة صدور الفعل بالمشيّة و عدم صحّته باللامشيّة، و ان فرض وجود المشيّة أبداً لائم في قوّة الشرطية.

فقد بان أنّ غرض الشيخ هيهنا ابطال آراء هؤلاء الأقوام لابيان قدرته تعالى، و أنّ التلازم بينها أينا وجدا صدق البتّه. و لايقول الشيخ هيهنا بوجودهما يوجد ا أحدهما فيه على وردّاً على من زعم أنّ لزوم المشيّة لذاتٍ مّا لأمر لاينافي قدرته بكلا معنييه. و أمّا كون قدرته و المعنى الآخر هنالك كون قدرته و المتاخرون و نطقوا به /١٤٥٥/ من أوّلهم الى ساقتهم فكلا، بل القدرة فيه على ما حسبه المتأخرون و نطقوا به /١٤٥٥/ من أوّلهم الى ساقتهم فكلا، بل القدرة فيه

۱ ـ ب: يوجود.

\_ تعالى \_ بمعنى يباين هذين المعنيين المتلازمين، أينا وجدا، لأنّه عبارة عن كون ذاته عاقلةً للكلّ عقلاً هو مبدأ للكلّ كما ذكره الشيخ.

ثمّ قال: «و اذ قال له قادر لم يعن به الآ أنّه واجب الوجود مضافاً الى أنّ وجود غيره المّا يصح عنه»، هذا كلامه في الهيات الشفاء في بيان صفاته \_ تعالى \_ بعد هذا الفصل بعدة فصول، و جميع كتبه مملوّ بأمثال ما ذكره هيهنا، و هو معنى للقدرة الحقّة القيومية، غير القدرة بكلا معنيها المتلازمين و هو قدرة الحيوان على ما قال في اوّل هذا الفصل: «انّ لفظ القوّة و ما يرادفها قد وصفت أوّل شيء للمعنى الموجود في الجواب الذي يمكنه بها أن يصدر عنه أفعال شاقّة من باب الحركات ليست بأكثرية الوجود عن الحيوان و يسمّى ضدّه الضعف، و كأنّه زيادة و شدّة من المعنى الذي هو القدرة، و هو أن يكون الحيوان بحيث يصدر عنه الفعل اذا شاء و لا يصدر عنه اذا لم يشأ».

و بالجملة أن ليس لهم هيهنا تعريفان و اصطلاحان في القدرة، اذ الشيخ بعد أن عرّف القدرة هيهنا بأنّها هي الحالة التي للحيوان، و بها يكون لها أن يفعل و أن لا يفعل بحسب المشيّة و عدم المشيّة و زوال العايق، و أنّ هذه يقال لها القوّة، ثمّ ذكر بعده ما نقلنا عنه سابقاً بقوله: قد يشكل فان ازعج يترك ما قرع سمعك من كلمات أفاضل المتأخّرين فضلاً عن أعلامهم حيث قالوا: انّ القدرة فيه \_تعالى \_ تلك الشرطية مع أنّه خلاف ما صرّح به الشيخ و غيره من معنى القدرة فيه \_تعالى \_ على ما لوّحنا اليه آنفاً، و ينصّ عليه فيا سيأتى.

فنقول: انّ الشيخ قد ذكر في فصل نسبة المعقولات اليه في صفاته و مغايرة قدرته لقدرة غيره بهذه العبارة: «فانّ الصورة المعقولة التي تحدث فينا فتصير سبباً للصورة الموجودة الصناعية، لو كانت بنفس وجودها كافيةً لأن يتكوّن فيها الصور الصناعية بأن يكون صوراً هي بالفعل منّا لما هي له صورة لكان المعقول عندنا هو بعينه القدرة، و لكن ليس كذلك، بل وجودها لا يكني في ذلك، لكن نحتاج الى ارادة متجدّدة منبعثة من قوّة شوقيّة يتحرّك منها معاً القوّة الحرّكة، فيحرّك العَصَبَ و الأعضاء الادوية، ثمّ يحرّك

الآلات الخارجة، ثمّ تحرّ ك المادّة، فلذلك لم يكن نفس وجود هذه الصور المعقولة قدرةً و ارادةً، بل عسى القدرة فينا عند المبدأ الحرّك، و هذه الصور محرّ كة لمبدأ القدرة، فيكون المحارم المحرّكة المحرّك، فواجب الوجود ليست ارادته مغايرة الذات لعلمه، و لامغايرة المفهوم لعلمه؛ فقد بيّنا أنّ العلم الذي له هو بعينه الارادة التي له، وكذلك قد تبيّن أنّ القدرة له هي كون ذاته عاقلة للكلّ عقلاً، و هو مبدأ للكلّ لا مأخوذاً عن الكلّ و مبدءاً بذاته»، انتهى. في هو صريح في أنّ قدرته ـ تعالى ـ عند الشيخ و هو رئيس حكمة المشائين ليست هيئاً منها، و ما ذكره في فصل القوّة و الفعل قد أوقع اعلام المتأخّرين فيا قانوا، و قد غفلوا عن مرامه كا قلنا [ه]، و ﴿ ذَلِكَ فَصْلُ اللّهِ يُؤْتِيْهِ مَنْ يَشَاء ﴾ أ؛ و قد ذكرنا نبذةً من هذه الدقائق في شرحنا على الهيات كتاب الشفاء.

فقد بان وصح أن ليس للحكماء خلاف مع المتكلّمين في حدّ القدرة و تفسيرها، بل الناع في صدقه على أفراده بأنّه هل هو شامل للقدرة تكون المشيّة لازمة لها، أملا الخهب الحكماء الى الأوّل و المتكلّمون الى الآخر، فيكون الايجاد بهذا الوجه ايجاداً بالقدرة عند الحكماء دون المتكلّمين، فقد رجع النزاع الى أنّ هذا من باب القدرة و الاختيار، أم لا الله أنّ المشيّة لازمة، أم لا بعد اتّفاقهم على معنى القدرة و الاختيار.

قال ابوالعبّاس اللوكري في بيان الحقّ: «و القدرة فيه \_ تعالى \_ خالية عن الامكان، و هو صدور الفعل عنه بارادته فحسب». ثمّ قال: «فان لم يعتبر بهذا الوجه كاز فيه امكان، و واجب الوجود منزّه عن ذلك.» فقد بان أن ليس شيء منها يشمل قدرته \_ تعالى \_ كها علمته، و ان كان شاملاً لقدرة تكون المشيّة لازمة لها، و هي ليس نفس العلم كها في قدرته تعالى على ما فصّلنا، و يشيّد اركانَ ما ذكرنا ما قاله الشيخ في اوائـل كـتابه التعليقات: «تعليق، من خواصّ ممكن الوجود أنّه يحتاج الى شيء واجب الوجود حتى يوجده، و اذا وصف الأوّل بأنّه قادر على ما يقولونه، هو أنّه ما يصح أن يصدر عنه الفعل، أو أنه اذا شاء

١ ـ الحمعة، ٤.

فعل، فقد شبّهوه في هذه القدرة و المشيّة بالانسان، اذ هو قادر على أن يفعل اذا شاء؛ و معناه: أنّه يفعل بسبب داع يدعوه اليه، أو أنّه يفعل اذا كان لسبب مرجّح، و لايخلو البتّة عن القوّة، فلايكون بالفعل قادراً، و لا يغنى عنه قولهم أنّه قادر بذاته لا بقدرة، فيليس معنى القادر عندهم الله ما ذكروا، و اذا كان الأوّل واجباً بذاته، و جعل القدرة له بالامكان. فقد صار شيء واحد واجباً و ممكناً، أو يكون الامكان صفةً لواجب الوجود بذاته؛ و هو الم الم الم يكون كلّ شيء منه واجباً و بالفعل، لأنّه واجب الوجود بذاته، و غن النّا نعنى بقولنا: انّه قادر بالفعل أنّ قدرته علمه، فهو من حيث هو قادر عالم، أى علمه سبب لصدور الفعل عنه، و ليس قدرته داع يدعوه اليه؛ فقدرته علمه؛ و معنى القادر عندهم ما يجوز أن يصدر عنه الفعل أ».

و من هينا ظهر بطلان ما قيل من أنهم اتفقوا على أنّ الواجب محتار، بمعنى ان شاء فعل و ان لم يشأ لم يفعل، و لاشك في أنّه لابد للمشيّة من العلم المتقدّم على الايجاد، فان معناها الذي يعبر عنه بالفارسية بد «خواهش و خواستن» و ما لم يكن الشيء معلوماً كيف يتحقّق هذا المعنى بالنسبته اليه؛ و صاحب الاشراق حيث لا يقول بالعلم المقدّم ما يقول في الشرطية المذكورة: فان لم يقل بها يلزم القول بالايجاب الذي اتّفق أهل الملل و الحكماء جميعاً نفيه عنه ـ تعالى ـ مثل ذلك الايجاب، و لو قال بها تنهدم القاعدة التي تردها في العلم»، انتهى . لا و وجه الدفع ممّا لا يخفى.

[ • ١ ٢/٣١ ] قال: بالعلّة و المعلول ا أقول: يعني الأزليين لحدوث المعلول.

[١٢/٣١] قال: لابهذا الدليل ... 🗆

أقول: أي لا بأنّ الأزلي يستحيل أن يكون مفتقراً الى المؤثّر، و ما وقع عنه بقوله: «و

٢ ـ التعليقات، ص ٥٣.

ذلك لأنّ المتكلّمين»، إلى آخره، يستدلّون هؤلاء على كون مؤثّره قادراً مختاراً بما حاصله: أنّ العالم أن كان حادثاً كان مؤثّره قادراً مختاراً، لكن المقدّم حقّ، فكذا تاليه. وجه اللزوم: أنّه لو لم يكن قادراً كان موجباً، فهو حينئذٍ امّا أن يكون قديماً أو حادثاً، لكن التالي باطل لوجوب كون الواجب سرمدياً، وكذا الأوّل، لأنّ صدور العالم عنه امّا أن لا يتوقّف على شرط، أو لا.

و الأوّل: باطل، و الآلزم امّا قدم العالم أو تخلّف المعلول عن علّته، و كلاهما باطل، و كذا الثاني، لأنّ هذا الشرط ان كان قديماً كان حكمه حكم ما تقدّم عليه، و ان كان حادثاً فحدوثه إمّا أن يكون مقارناً لحدوث العالم، أو سابقاً عليه.

فان كان الأوّل كان الكلام فيه كالكلام في العالم و حدوثه، فلزم الدور أو التسلسل. و ان كان الثاني لزم أُمور:

منها: أن يكون حدوثه مسبوقاً بجدوث أمر آخر، و هكذا الى غير النهاية.

و منها: أن لايكون العلّة الموجبة لوجود المعلول عند حدوث الشرط، و تكون موجبةً له عند فقده، و هو حكم قد تجدّد لها.

فهو ان كان لا بسبب لها، لزم استغناء المتجدّد عن السبب، و هو بـاطل /PA168 قطعاً، و ان كان بسبب فهو: أمّا أن يكون وجودياً، أو عدميّاً؛ و كلاهما محالان. أمّا الثاني فلامتناع استناد الأحكام الثبوتيه إلى الأمور العدمية؛ و أمّا الأوّل: فلأنّه امّـا أن يكـون مقارناً لتجدّد ذلك الحكم أو سابقاً عليه.

فان كان الأوّل فهو امّا نفس المعلول أو غيره؛ و الأوّل باطل لاستحالة الدور، و كذا الثاني، اذ الكلام فيه كالكلام في الأوّل و هو يفضى الى احدوث حوادث لا نهاية لها، و هو باطل.

و ان كان الثاني لزم أن لاتكون العلّة الموجبة مقارنةً لوجود معلولها، و قد ثبت في موضعه خلافه، على أنّ هذا لو تمّ لانسد به باب اثبات الواجب لذاته على طريق الفلاسفة الذاهبين الى جواز التسلسل في الأمور المتعاقبة الممتنعة الاجتاع، و أن يكون كلّ حادث مسبوقاً بحادث آخر لا الى نهاية، و هو باطل عندنا. فالعالم لو كان حادثاً كانت علّته قادراً معتاراً، اذ لا واسطة بين القادر و الموجب.

ثمّ لا يخنى أنّ حاصل كلام خاتم المحصّلين في الايراد هو: أنّهم يستدلّون بالحدوث على القدرة لا بالعكس، كما ظنّه امام المتشكّكين، على أنّه صرّح هو أيضاً بهذا الدليل على ما ذكرنا[ه] في بعض رسائله.

#### [ • ٢٣/٣١] قال: قائلون بذلك ... □

أقول: حيث قالوا بقيام الأحوال الثابته بذاته \_تعالى \_ كاليته و قادريته. و أمّا الأشاعرة فذهبوا الى زيادة صفاته \_تعالى \_ على ذاته، و لمّا استحال تعدّده \_جلّ مجده فقد تعيّن أن تكون تلك الأحوال و هذه الصفات ممكنة، فتكون معلولةً أزليةً مستندةً الى ذاته بالايجاب، لئلّا يلزم تقدّم الأحوال أو الصفات على أنفسها، و أيضاً الصفة ان كانت واجبةً لذاتها كانت غنيةً عن موصوفها، فلاتكون صفةً له، هذا خلف.

فان قلت: انّ القائلين بالأحوال لايقولون بوجودها، كما أنّ القائلين بالصفات الزائدة لايقولون بامكانها، لانحصارهم الممكن في الجوهر و العرض، و التصريح بأنّ صفاته \_ تعالى \_ ليست شيئاً منها.

قلت: قد بين أنّ التميّز المادّي عن الوجود من المحالات، و الأحوال متائزة عندهم في المخارج، فيكون لها وجود فيه، و لايقدح في ذلك أنّهم لايطلقون عليها الموجود، اذ الكلام في المعاني لا في الاطلاقات على ما نبّة عليه بقوله: «و هذا شيء أن احترزوا عن التصريح به لفظاً، فلا محيص لهم عن ذلك معنى».

قال بعض من المعتزلة: انّ الصفة /PB168/ الزائدة القائمة بذاته \_ تعالى \_ ان لم تكن كهالاً وجب نفيها عنه \_ تعالى \_ لتنزّهه عن أن يكون فيه نقصان، و ان كانت صفة كهالٍ لزم استكاله بالغير، و هو يوجب أن يكون في ذاته نقصان رفع بها؛ و أيضاً عالميته تعالى واجبة، لاستحالة الجهل عليه، و لاستحالة احتياجه الى فاعل يجعله عالماً، فيلو كان له \_ تعالى \_ عالمية وجب أن لايكون له علّة و ليس كذلك، لأنّكم تعلّلون عالميتَه بالعلم؛ و أيضاً صفاته \_ تعالى \_ ان كانت حادثةً لزم قيام الحوادث بذاته \_ تعالى \_ و خلوّه عنها في الأزل، و صدورها عنه \_ تعالى \_ إمّا بالاختيار و الاراده و هو يستلزم تـ قدّمَ القدرة و الاختيار على نفسه، و امّا بشرائط لا بداية ها، و الكلّ باطل بالاتّفاق؛ و ان كانت قديمةً لزم تعدّد القدماء.

فقد لاح أنّ هؤلاء المتكلّفين الذاهبين الى حدوث العالم ما نفوا القولَ بالعلّة و المعلول الأزليين، بل نقول: انّ من المتكلّفين ذهبوا الى اثبات المعاني القائمة بذاته، كالعلم عند من ذهب الى أنّ العلم معنى يعلّل عالميتَه \_تعالى \_به، و هي صفة دون العلم.

ثمّ انّ خاتم المحصّلين قد أشار الى بطلان آراء هـؤلاء الجـاهير في الهـيات كـتابه المتحربد بقوله: «نفي المعاني و الأحوال و الصفات الزائدة عيناً» ١، أي الصفات الحـقيقية الموجودة القائمه بذاته القديمة، و وجوب وجوده \_تعالى \_ يدلّ على نفي هذه الآراء الناشية عن الأهواء، حيث لم يعلموا أنّ إله العالم و مبدعه إمّا أن يكون ذاته \_تعالى \_ فقط مع قطع النظر عن المعاني و الأحوال و الصفات، أو ذاته معها؛ و الأوّل باطل: لأنّ الذات الخالية عن هذه الصفات لاتصلح للآلهية؛ و كذا الثاني: لأنّ واجب الوجود إذن يصير عبارةً عن كثرة مجمعة من أمور موجودة، فكان مركّباً فكان ممكناً.

و اليه يشير قول فاتح الأصفياء و امام الأولياء، أمير المؤمنين، على بن ابى طالب عليه الصلوة و السلام ـ: «أوّل الدين معرفته، و كهال معرفته التصديق بـه، و كهال

ا - تجريد الإعتقاد، ١٩٤.

التصديق توحيده، وكمال توحيده الاخلاص [له] وكمال الاخلاص [له] نغي الصفات عنه، بشهادة كلّ صفة أنّها غير الموصوف، و شهادة كلّ موصوف بأنّه غير الصفة، فمَن وصفه فقد قرنه، و مَن قرنه فقد ثنّاه و مَن ثنّاه فقد جزّاه، و مَن جزّاه فقد جهله». ا

فقد بطل أيضاً ما توهموا من أنّ صفاته ـ تعالى ـ ، ليست عين ذاته و لا غيرَه ، على ما نبّه عليه ابوالحسن الأشعري هرباً عن أن يكون واجباً لذاته أو ممكناً ، بل ذهبوا الى أنّها أجزاء تحليلية ؛ و قد تصدّينا لتفصيل /PA169/ هذا المرام في هذا المقام في كتابنا زياض القدس و حظيرة الانس.

#### [٢١/٣١٣] قال: و لاحظّ للحدوث ... 🛘

أقول: وأيضاً لأنّ الحدوث كيفية الوجود، لكونه عبارةً عن كونه بعد العدم، فتكون متأخّرةً عنه بتّةً؛ فكيف يتقدّم على الاحتياج المتقدّم على الوجوب، و الايجاب و التأثير!؟ فلا يصحّ أن تكون علّةً له، و الآلزم تقدّم الشيء على نفسه بمراتب.

و بعبارة أخرى أنّ الحدوث كيفية الوجود العارض للحادث التي لايمكن أن يعرضه الله بعد اتّصاف الحادث لوجوده، و أمّا الامكان فحقيقته لاضرورة الوجود و العدم، و هو معنى سلبيّ بسيط لاتساويها؛ فلاتكون متأخّرة عن الوجود حتى يلزم منه تقدّم الشيء على نفسه.

قال الشيخ في التعليقات: «الوجود من حيث هو وجود متعلّق بالفاعل، لا من حيث هو حدوث، فلذلك كلّما عدم الفاعل عدم معه الوجود، و معنى الحدوث هو وجود بعد ما لم يكن صفة لهذا الوجود الحادث، لكنّها ليست بصفة له عن الفاعل، بل هذه الصفة له بسبب سبق العدم»، انتهى.

فان قلت: انّه لو تمّ ذلك الاستدلال على عدم علّية الحدوث للحاجة الى العلّة لدلّ

ا \_نهج البلاغة، خطبة ١.

على أنّ الامكان ليس علّةً له أيضاً، فلاتكون للحاجة علّة لانحصار علّته فيهما اعترافاً عن الموافق و الخالف.

قلنا: قال خاتم المحصّلين في نقده [للمحصّل] بأنّ هذا انّما يسـتلزم ذلك إن كـان معروض الامكان الذي هو ماهية الممكن متوقّفاً على تأثير الفـاعل، و ليس كـذلك؛ اذ المحتاج الى العلّة انّما هو وجودها أو عدمها لا الماهية نفسها.

لقائل أن يقول كما أنّ المتأخّر عن المؤثّر هو الوجود أو العدم، كذلك الموصوف بالامكان هو الوجود أو العدم، فالأولى أن يقال انّ الامكان لكونه كيفية نسبة الوجود أو العدم الى الماهية لايتوقّف ثبوته الاعلى مفهوم الماهية و الوجود، لا على اتّصاف الماهية بالوجود المعلول للعلّة، فلايلزم من توقّفه عليها توقّفُه على المؤثّر بخلاف الحدوث، فانّه انّه بالوجود اذا عرض لمعروضه، فيتوقّف لامحالة على تأثيره المتوقّف على الاحتياج المتوقّف عليه بالعرض.

#### [٢/٣١۴] قال: ما لميجب لميتجوهر

أقول: انّه مبني على أنّ متعلّق الجعل هو الذات لا الوجود، و ما لم يجب لم يـوجد بالعرض، نظراً الى أنّ ما لم يجب لم يتجوهر.

تقريره: انّه لو لم يجب لكان إمّا ممتنع التجوهر بالقياس اليه، أو ممكن / PB169 التجوهر؛ و لو بحسب الاولوية. و الأوّل باطل، و الآلاممتنع أن يرجّح الآبه، و كذا الثاني و الآلا لما كان المفروض علّة تامّة له علّة تامّة لاحتياج هذا الامكان الى علّة أخرى بها يرجّح أحد طرفيه، لاحتياج كلّ ممكن الى علّة؛ و أيضاً انّه لو لم يجب به لجاز حصوله منه تارة و أحد طرفيه، لاحتياج كلّ ممكن الى علّة؛ و أيضاً انّه لو لم يجب به لجاز حصوله منه تارة و عدم حصوله منه أخرى، فهو ترجيح بلا مرجّح. اذ الترجيح الحاصل من العلّة مشترك بين زمان يوجد بها.

فان قلت: لا يجوز أن يكون هذا ترجيحاً من الختار بارادته و اختياره.

قلت: تفرض أنّ الارادة و تعلّقها أيضاً موجودان في كلا الوقتين، على أنّ من الجائز فرض عدمه بدلاً عن وجوده، فيجزى ذلك في الأمور الآنية و نفس الزمان و الأمور المقدّسة الوجود عن كليها جميعاً، و أيضاً أنّ أحد طرفيه الذي وجد علّته ان لم يجب فلا يخلو امّا أن يكون بحيث لا يقع به قطّ لزم أن يقع عدمه بلاعلّة، و هو باطل؛ لاحتياج كلّ واحد من طرفي الممكن الى علّة، و ان كان يقع به دامًا من غير وجوب لوقع الممكن بلا علّة؛ و هو أيضاً باطل و ان يقع به تارة الوجود و الأخرى العدم، أو العدم بدلاً عن الوجود، لزم الترجيح بلا مرجّع.

فالعلّة التّامة اذا وجدت امتنع أن يتخلّف عنها معلولها، و بالعكس: فانّه اذا وجد المعلول يجب أن يوجد فاعله بجميع جهات التأثير، و اللّا لزم ترجّح أحد طرفى الممكن بلا مرجّح، و اذاكان الامر لك لم يجز أن يتقدّم أحدهما على الآخر في الأعيان، و اللّا لزم وجود أحد المتلازمين بدون الآخر.

## [٧/٣١٣] قال: و بالقياس اليهما جميعاً 🗆

أقول: حيث انّها يأبى أن يكون و لايكون معلولها و على هذا القياس أمرها نظراً الى معلولها.

# [18/719] قال: كما في قدرة القدير الحقّ ... 🛘

أقول: ذلك بأن يقال: ان قدرته عبارة عن كون ذاته عاقلةً للكلّ عقلاً هو مبدأ للكلّ، لا مأخوذة عن الكلّ. قال الشيخ: و اذا قال له قادر لم يعن به الآ أنّه واجب الوجود مضافاً الى أنّ وجوده غيره انّما يصح عنه. ثمّ ان صحة وجوده عنه وصف للمعلول بالقياس الى الفاعل لوجوده عنه، لاوصف للعلّة. ثمّ ليس المراد من ذلك صحّة امكان وقوع الممكن و عدمه في نفس الأمر، و الآ لكان للمكنات امكان غيريّ غير ذاتي، بل المراد من ذلك

امكان صدور الفعل أو الترك عن الفاعل، و هو وصف للمجعول، و ان اخذ في حدّ القدرة الوجوبية على ما عرفته، و لكنّه /PA170 في مجعوله، كما أنّ وجوب الصدور مأخوذ في حدّ ارادته \_ تعالى \_ حيث انّها علم بالنظام اللائق الواجب صدوره عن علمه، فالوجوب هيهنا و الصحّة هنالك وصفان للمجعول، لا قدرة الجاعل الحقّ و ارادته.

و الحاصل أنّ كلاهما مأخوذ في حدّهما \_أي مفهومها \_ على أن يكونا وصفين للمجعول، لا للجاعل الحقّ، على ما يشعر به قوله: انّما يصحّ عنه في القدرة. و واجب الصدور عنه في الارادة. بخلاف ما عليه أمر قدرة غيره، فانّها قوّة صحّة صدور الشيء و لا صدوره عنها، فهو وصف للقادر لا للمقدور، و الأوّل وصف للمقدور دون القادر؛ و الأوّل الحقّ بريء من هذا، لأنّ واجب الوجود بالذات واجب من جميع الجهات، فعلمه الذي هو عين ذاته اذا وجب به صحّة صدور مقدوره و لا صدوره يسمّى قدرة أو اذا وجب صدوره بحسبه ارادة \_ فلاقوّة و لا امكان في صفاته الذاتية على خلاف ما عليه قدرة غيره. فانّها قوّة صحّة صدور الفعل و لا صدوره عنها، و هو القوّة و الامكان؛ و أمّا قدرته \_ تعالى \_ هو علمه بأمر يجب أن يصحّ صدوره و لا صدوره عنها، فالقوّة و الصحّة و الامكان المأخوذة في حدّها على أن يكون وصفاً للمعلول المرتّب عليه.

قال الشيخ في التعليقات: «معنى قولنا: انّه قادر أنّه بالفعل كذلك لم يزل و لا يزال، و لا نعنى ما يتعارفه الجمهور في القادر منّا، فانّ القدرة فينا قوّة، فانّه لا يكن أن يصدر عن قدر تنا شيء ما لم يترجّح بمرجّح، فانّ لنا قدرة على الضدّين، فلو كان يصحّ صدور الفعل عن قدرة لصحّ صدور فعلين معاً عن انسان واحد في حالة واحدة، فالقدرة فينا بالقوّة؛ و الأوّل بريء عن القوّة، فاذا وصف بالقدرة فانّه يوصف بالفعل داعًا، و يجب اذا حققنا معنى القدرة كان معناه أنّا متى شئنا و لم يكن مانع فعلنا، لكن قولنا: «متى شئنا» ليس هو أيضاً القدرة كان معناه أنّا متى شئنا و لم يكن مانع فعلنا، لكن قولنا: «متى شئنا» ليس هو أيضاً بالفعل، فانّا أيضاً قادرون على المشيّة على الوجه الذي ذكرناه، فتكون المشيّة فينا أيضاً بالقوّة، فكان القدرة فينا أيضاً تارة تكون في النفس، و تارة في الأعضاء، و القدرة في بالقوّة، فكان القدرة فينا أيضاً تارة تكون في النفس، و تارة في الأعضاء، و القدرة في

النفس هي على المشيّة، و في الأعضاء على التحريك، فلو وصف الأوّل بالقدرة على الوجه المتعارف لوجب أن يكون فعله بالقوّة، و لكان يبقي هناك شيء لم يخرج الى الفعل، فلا يكون تامّاً.

و بالجملة: فان القوة و الامكان في الماديات و الأوّل فعل على الاطلاق، فكيف يكون قوّة الاجتيار و القدرة، و ذلك لأنها يكون قوّة الاجتيار و القدرة، و ذلك لأنها ليست تطلب خيراً مظنوناً، بل خيراً حقيقياً، و لاينازع هذا الطلب فيها طلباً آخر كما فينا، اذ ليس فيها قوّتان، فيكون التنازع من قبلهما، فعلوّ الأوّل و مجده أنّه بحيث تصدر عنه هذه الأفعال و مجد العقول في أنّها تترجّى أن يكون أفعالها مثلَ فعل الأوّل».

ثم قال في تعليق آخر يتلو هذا التعليق: «فكيف الله نعني بقولنا: الله قادر بالفعل أن قدر ته علمه؟ فهو من حيث هو قادر عالم؛ أي علمه سبب لصدور الفعل عنه، وليس قدرته بسبب داعٍ يدعوه اليه فقدرته علمه؛ و معنى القادر عندهم ما يجوز أن يصدر عنه الفعل».

#### [١٨/٣١٩] قال: عن جاعله القدير بالذات 🗆

أقول: الذي قدرته نفس علمه او ذلك بخلاف قدرة غيره؛ فاتَّها يعد علمه.

#### [۱۶/۳۲۰] قال: بالاعتبارات

أقول: أي بالاضافات و النسب، مثلاً أنّ علمه \_ تعالى \_ بوجود المكنات بما هي يجب أن يصح صدورها و لا صدورها عنه قدرة ، و بما هي يجب صدورها عنه ارادة ؛ و اذا قيل: عقل و عاقل و معقول لم يعن الله أنّ هذا الجرّد مسلوب عنه جواز مخالطة المادة و علائقها على اعتبار اضافة ما قال لا الشيخ في الاشارات: هذه الكثرة غير واقعه في الذات،

بل في توابع الذات و لوازمها، و ذلك لايقدح في وحدة ذاته.

#### [١/٣٢١] قال: لزم ما يلزم هيهنا 🗆

أقول: ان من الكثرة ما تنافي وحدته الحقة الصرفة، و هي نقص و لو عزل النظر عن ذلك، على ما نبّه عليه بقوله: «من غيره امكان نقص» ثمّ استدرك عن ذلك حيث قال: «لكن صدور» الى آخره.

#### [۸/۳۲۱] قال: وراء خصوصيته ذاته بالاعتبار 🗆

أقول: أي ذات الفعل. و قوله: «بالاعتبار» متعلّق بقوله: «و كان كون الفعل» الى قوله: «بنظام الخير». بما حاصله: أنّ كهاله نظراً الى نظام الوجود أمر وراء خصوصيته ذاته التي قد عزل النظر عن انضهامها اليه بحسب الاعتبار.

#### [۱۵/۳۲۲] قال: من ذلك شوق اليه 🗆

أقول: الشوق ميل جبلي طبيعي و هو غير الادراك. قال بهمنيار في التحصيل: «و الدليل على أنّ الشوق هو غير الادراك أنّ الناس قد يتّفقون فيا يحسبون، و يختلفون في الدليل على أنّ الشوق، و الشوق يعرض حيث كون المشعور موافقاً للشاعر به، و من الظاهر أنّه غير الارادة، لأنّ هذا ميل جبلي طبيعي، و الارادة ميل اختياري».

ثمّ انّه \_طاب ثراه \_ لم يجعل اعتقاد النفع من جملة العلم المشروط به الفعل الارادي، فالمبادي للأفعال الاختيارية عنده تصوّر، ثمّ اعتقاد، ثمّ شوق، ثمّ ارادة لتحريك الفعل لقوّة الحرّكة و تحريكها؛ /PA171 و أنّ الفاضل الدواني قد جعلها خمسةً على تقدير كون الشوق غير الارادة، و جعل خامسها القوّة الحرّكة. ولم يعلم أنّ الحكماء و الحققين من المتكلّمين على أنّ الاجماع من مباديه لم يذهبوا إلى أنّ مباديها خمسته؛ و قد اشار إلى ردّه \_طاب ثراه \_على ما قرّرنا [ه] بقوله: «و خاتم الحصّلين جعلها ثلاثةً حيث قال: و الفعل منّا يفتقر إلى تصوّر ما قرّرنا [ه] بقوله: «و خاتم الحصّلين جعلها ثلاثةً حيث قال: و الفعل منّا يفتقر إلى تصوّر

جزئى ليتخصّص به الفعل، ثمّ شوق، ثمّ ارادة، ثمّ حركة من العضلات ا، حيث جعل اعتقاد النفع من جملة العلم المشروط به الفعل الارادي، كما يظهر من التحصيل حيث جعل الشوق بعد الادراك، أى ادراك الموافقة و الملائمة الممتنع أن يتحقّق بدون اعتقاد النفع مثلاً».

و لعلّ في التجريد نظراً الى ذلك علّل افتقارَ فعلنا الى التصوّر بقوله: «ليتخصّص»؛ كيف و متعلّق الفعل الاختياري انّما يتخصّص فعله بتصوّره و اعتقاد نفع فيه فقد جعلها واحداً و الحقّ ما عليه المصنّف \_طاب ثراه \_فليدرك!

[۱۳/۳۲۱] قال: يحسب ذاته الله أقول: و الا يلزم التسلسل.

#### [۱۲/۲۲۶] قال: و لا هي من صفات الذات 🗆

أقول: بل من صفات الفعل و هي حادثة قائمة بذاته \_تعالى \_ المعبّر عـنه بـقول: «كن»؛ و التحقيق أنّه من الصفات الذاتيه، و هو عينه \_تعالى \_كما أوضحه في أصل هذا الكتاب.

#### [١٤/٣٣٠] قال: لام التعقيب ... 🛘

أقول: عقّب فلان، أي جاء في عقب ما قبله في النهابة و المعقّب من كلّ شيء ما جاء عقيب ما قبله، من عقّب في صلاة فهو في صلاة، أى أقام في مصلّاه بعد ما يفرغ من الصلاة. يقال: صلّى القوم و عقّب فلان [و منه الحديث]؛ و التعقيب في المساجد بانتظار الصلاة بعد الصلاة؛ و منه الحديث: ما كانت صلاة الخوف الاسجدتين، الدّائها كانت عقباً، أي تصلّى

٢ ـ تجريد الإعتقاد، ١٣٦

١ ـ ب: المعضلات. تجريد الإعتقاد، ١٣٦.

طائفة بعد طائفة، فهم يتعاقبونها تعاقب الغزاة» ١، انتهى.

و ائما سمّى اللام هيهنا لامَ التعقيب لأنّها قد عقبت الاضافة، كما يقال: هو عابر الرؤيا و عابر للرؤيا، حيث جاء في عقب عابر الرؤيا و في النهاية يقال: «هو عابر الرؤيا و عابر للرؤيا، و هذه اللام تسمّى لامَ التعقيب لأنّها عقب الاضافة». أ

#### [۱۶/۳۱۳] قال: وجوده فيضان الخير عنه 🗆

أقول: فان قلت: أنّ الجود بهذا التفسير ينافى ما وقع عنه في التجريد من البات الغرض في فعله ـ تعالى ـ حيث قال: «نفي الغرض يستلزم العبث». " بما تقريره: أنّ فعله ـ تعالى ـ إمّا أن لا يكون لغرض، أو لا؛ فان كان الأوّل كان عبثاً و هو قبيح عقلاً، فتعيّن الثاني.

قلت: انّ الجود بهذا التفسير لايوجب أن لايكون له \_ تعالى \_ /PB171 غرض فيه، و لا أن يكون له عوض فيه.

فان قلت: انّه \_ تعالى \_ لو فعل لغرض غير ذاته فهو إمّا أن يعود اليه \_ تعالى \_ أو الى غيره؛ و الأوّل باطل لاقتضائه احتياج الواجب لذاته \_ تعالى \_ اليه؛ و كذا الثاني لأنّ عود هذا الغرض الى غيره إمّا أن يكون أولى بالنسبة اليه، أو لا؛ فان كان الأوّل عاد كونه محتاجاً اليه. و ان كان الثاني كان حصول ذلك النفع الى غيره و عدمه على السواء بالنسبة اليه \_ تعالى \_، فاستحال أن يكون ذلك غرضاً لفعله.

قلت يختار أوّل الشقين من الأخير من دون لزوم كونه محتاجاً اليه؛ بل ذلك أولى معنى أنّه أليق بحكمته و جوده، و هو لايستلزم نقصانَ ذاته \_ تعالى \_ و استكماله بغيره. و قد ظننت أنّ اولويّته له استفادته الكمالَ من غيره، و هو ظنّ باطل، أن خلقه البصرَ لأجل

النهاية، ج ٢٦٧/٣ مع اختلاف يسير.
 تجريد الإعتقاد، ١٩٨.

۲ ـ النهاية، ج ۳ / ۱۷۰.

الإبصار و السمع للسماع و هكذا؛ و هو نفع يعود الينا و أليق بجوده ـ تعالى ـ من دون استكماله و استفادته كمالاً؛ و نعم ما قال الأستاذ \_قدّس سرّه العزيز ـ ما قال في وميض آتٍ، فاجعله أسطر لاباً لبصير تك العقلية لترى به سرّاً من أسرار الحكمة الالهية.

و من هنالك ظهر حال ما قال الامام في المحصّل: «أن ليس للواجب ـ تعالى غرض في فعله، لأنّ كلّ من كان كذلك كان مستكلاً بفعل ذلك الشيء، و المستكل بغيره ناقص لذاته». قال خاتم المحصّلين في نفده للمحصّل: «أنّ هذا حكم أخذه من الحكماء، و استعمله في غير موضعه؛ فانّهم لاينفون شوق الاشياء الى كهالاتها الذي هو الغرض من أفعالها، و الالبطل علم منافع الأعضاء و قواعد العلوم الحكمية من الطبيعيات و الالهيات و غيرهما و سقطت العلّة»، الى آخر ما سينقله، طاب ثراه.

## [1/٣٣٤] قال: وحقّق مغزى الكلام 🗆

أقول: هذا ردّ على مولانا جلال الدين محمّد الدواني، حميث قمال الاشماعرة و الحكماء متّفقون على نني الغرض و الغاية في فعله تعالى.

#### [٩/٣٣٤] قال: ليس هو لأجل غرض 🗆

أقول: أي بالحقيقة لا بالغرض، حيث انّ ما عدا ذاته الحقّة قد يكون أغراضاً بالغرض لفعله.

## [۱۸/۳۳۴] قال: و كون ذلك الشيء. 🗆

أقول: عطف على ذلك؛ أي أن يعلم أن كون ذلك الشيء؛ أي وقوعه و حدوثه.

# [8/779] قال: وغاية بحسب صيقر الأمر غير ذاته 🗆

أقول: ان قلت: أنّ ما نقله \_طاب ثراه \_عن الشيخ صريح في أن ليس الغرض له

\_تعالى\_الا ذاته، و هو الغرض في فعله لا غير، فكيف حكم بأنّهم يقولون ذاته سبحانه غرض الاغراض.

قلت: ان الثابت له \_ تعالى \_ على سبيل الحصر هو الغرض بالحقيقة على ما نبّه عليه بقوله: «لكان الغرض بالحقيقة واجب الوجود بذاته»، الى آخره و هو يدل (PA172/ بمفهومه على وجود غيره من الأغراض و الغايات العرضية في افعاله تعالى.

#### [١١/٣٤٠] قال: من حيث توجيه العناية 🗆

أقول: فيكون الغرض نفعاً عائداً الى غيره و مع ذلك يكون أولى و أليق بحكمته، و لايلزم استكماله ـ تعالى ـ به، كها فصّلناه.

#### [٩/٣٤٢] قال: و لامجاز 🗆

أفيد: إنّا قال: «و لا مجازاً»، لأنّ المعاني الحقيقية و المعاني المجازية كلّها مفهومات مكنة، مكنوهة مرتسمة في الأذهان، وكلّ ما يرتسم في ذهن من الأذهان و يتصوّره عقل من العقول، فانّ الباري \_سبحانه\_متعالٍ عن ملابسته، متقدّس عن الاتّصاف به بتّةً.

# [۲/۴۴۸] قال: و هو أشرف من الموت الذي هو ضدّها عندهم □

أقول: أي عند المتكلّمين. و الحقّ أنّه عدم الحياة و هو نقيضها، كما قال سابقاً «لا ضدّها، كما عليه هؤلاء».

تفصيل مذاهب آراء هؤلاء المتكلّفين هو: أنّ كيفية فناء العالم بعد وجوده هـو أن يقال امّا أن يكون لإعدام معدم، أو لحصول ضدّه، أو لانقطاع وجوده.

فان كان الأوّل: كان ذلك بأن يعدمه الله-تعالى فيصير معدوماً، كما أنّه تعالى أوجده، فصار موجوداً. كان ذلك أحد قولى القاضي من الأشاعرة و قول الخياط و

الخوارزمى من المعتزلة و ان كان بأن يقول له الله \_تعالى \_ «إفنِ»، فيفنى: كما أن قال له \_تعالى \_ في الابتداء: «كن»، فكان؛ كان ذلك مذهب أبى الهذيل.

و ان كان الثاني: فهو مذهب جمهور المعتزلة، و هم تسمّون ذلك الصفة هو الفناء، ثمّ يختلفون: فمنهم من يقول انّ له حصولاً في الخير بالاستقلال، و أنّه \_ تعالى \_ اذا أحدثه فيه عدمت الجواهر الحادثة بأسرها؛ و منهم من يقول: إنّه قائم بالمتحيّز، و إنّ الله \_ سبحانه و تعالى \_ يحدث في كلّ جوهر فناء ثمّ ان ذلك الفناء يقتضي عدم الجوهر في الزمان الثاني؛ و منهم من يقول: انّه غير متحيّز بذاته و لا بتبعية غيره، و انّه \_ تعالى \_ يحدث الفناء لا في محل، في في الجوهر بأسرها حال حدوث الفناء ثمّ ذهب بعض منهم أنّ فناء واحد كذلك يكفي في ذلك، و ذهب الآخرون الى عدم كفاية فنأ واحد فيه.

وان كان الثالث: فهو مذهب بشر ان لم يكن هذا الشرط المنقطع قائماً بالجوهر الفاني، فانّه ادّعى أنّه باق ببقاء غير قائم به، فيفنى بانقطاعه و انعدامه و ان كان قائماً به، و كان ذلك جميع الأعراض الممكنة الحصول فيه. فهو أحد قولى القاضي القائل بوجوب اتصاف الجوهر بنوع من كلّ جنس من الأجناس الممكن الحصول فيه، و انّا يعدم بانقطاع هذه الأعراض عنه // 178 و ان لم يكن جميع الأعراض، بل كان بعضها من الأعراض، فحينئذ ان كان هذا هو الفناء فهو مذهب أكثر الأشاعرة و البلخي القائلين بأنّ الجوهر انّا يبقي ببقاء قائم به؛ و ذلك البقاء غير باق، بل يخلقه الله \_ تعالى \_ حالاً بعد حال، فاذا لم يخلقه الله \_ تعالى \_ البقاء فيه وجب أن ينتني الجوهر و ان لم يكن هو البقاء، بل كان هو الأكوان؛ فهو مذهب من يقول انّ شرط استمرار الجوهر حصولُ الأكوان فيه، و الأكوان غير ثابتة، فتى لم يخلق الله \_ تعالى \_ الأكوان فيه نو موضعه.

## القبس التّاسع

#### [٤/٣۴٥] قال: و هو تقابل السلب و الايجاب 🗆

أقول: يشير بذلك الى أنّ التقابل الحاصل بين القضيتين لا باعتبار كونها قضيتين، و لا باعتبار موضوع القضية، بل باعتبار الايجاب و السلب المضافين الى شيء واحد من جهة واحدة. و بالجملة: أنّ تقابل الايجاب و السلب الما يكون اذا نسب أحد الأمرين الى ثالث ينسب اليه الآخر بالايجاب و النفي.

# [۱۰/۳۴۵] قال: الايجاب الاضافي القول: سواء كان هنالك ايجاب حقيق أيضاً، أو لم يكن.

#### [۶/۳۴۶] قال: سالب السالب 🛘

أقول: هذا على تقدير أن يضاف سالب الى السالب لا الى ثبوت السالب، على ما عليه بعض الأجلّاء ظنّاً منه أنّ السلب اغّا يضاف الى الثبوت، لا الى السلب. فعنده أيضاً ان تقيض السلب هو الايجاب بالذات، لا سلب السلب؛ لأنّه رفع ثبوت السلب، فلا يكون نقيضاً للسلب، لأنّ رفع ثبوت السلب نقيض للثبوت، لا للسلب، فلا يكون لشيء واحد الآ نقيض واحد.

#### [١/٣٤٧] قال: مثلاً يوجد فيها الرائحة و اللارائحة □

أقول: هذا بخلاف ما اذا قلنا: انّه يكون فيها رائحة و ليس فيها رائحة، فلأنّ هذين لا يجتمعان حيث انّ مفادهما قول على لا وجود افي؛ فلذا غير الأستاذ \_قدّس سرّه \_ذلك الأسلوبَ فقال: يوجد فيها الرائحة. ثمّ انّ مراده من اللّرائحة هو غير الرائحة لارفعها، لأنّ الشكل ليس رفعاً لها، كما لا يخنى.

قال الشيخ في المقالة السابعة من الفنّ الثاني \_و هي أربعة فصول \_ فصل لا في المتقابلات من قاطيغورياس كتابه الشفاء بهذه العبارة: «فجميع الأشياء المتبائنة الطبائع تكون متقابلةً من حيث ان كلّ واحد منها ليس هو الآخر»، بعد ما يؤيّد ما قلناه آنفاً حيث قال: «فيشبه أن يكون التقابل الأوّل هو نظير ما للفرس و اللافرس الذي يمنع اجتاع طرفيه قولاً على موضوع، وان لم يمنع ذلك وجوداً في موضوع، فانّه لا يكون شيء واحد هو رائحة و لا رائحة، و يكون شيء واحد فيه رائحة و ما ليس برائحة؛ و لست أقول: انّه يجتمع في شيء أن يكون فيه رائحة و ليس فيه رائحة؛ فانّ هذين لا يجتمعان و ليس الهم المحال الولنات قابل «أنّ فيه رائحة» هو قولنا: «فيه رائحة» و ما ليس برائحة، و لا يقال: «انّه رائحة». فاذاً تقابل «أنّ فيه رائحة» و «ليس فيه رائحة» هو القسم الأوّل الذي على سبيل الحمل، فلذلك عمل على التفّاحة أنّ فيها رائحة، فيقال: «التفّاحة فيها رائحة»، و لا يحمل الرائحة على يعمل على التفّاحة حتى يقال: «انّ التفّاحة وائحة» فكذلك هي موجودة في لا محمولة على»، انتهى.

و بالجملة: أنّ اللارائحة ـسواء كانت بمعنى غير الرائحة أو رفع الرائحة ـ يكون نقيضاً للرائحة بحسب وجود في، لامتناع اجتماعهما في موضوع واحد من جهة واحدة.

#### [۲۱/۳۴۷] قال: كما العجمة 🗆

أقول: حيث انّها في الفرس مثلاً عدم النطق الذي في شأن جنسه و هو الحيوان،

كذلك الفردية عدم الزوجية التي في شأن جنسها و هو العدد.

## [١٨/٣٤٨] قال: من غير اعتبار أمرٍ مّا من الأمور فيها أو معها أصلاً

أقول: اشارة الى اللا بشرط الشيئية بحسب الاتحاد، كما أنّ قوله: «أو معها» اشارة اليها بحسب المقارنة، كما مرّ تفصيله؛ أو يكون الترديد اشارة الى هذين القسمين بحسب الاتحاد، حيث انّ المعتبر في هذين الاعتبارين للحيوان مثلاً من أخذ الشيء معه؛ فني الأوّل مأعنى أخذه بشرط شيء \_ يؤخذ ذلك الشيء معه من حيث هو داخل فيه \_ على ما اشار اليه بقوله: «فيها» \_ و في الثاني \_ أعنى أخذه بشرط لا شيء \_ يؤخذ ذلك معه من حيث هو زائد عليه، خارج عنه و اليه يشير بقوله: «أو معها».

## [۲۰/۳۴۸] قال: من كلّ جهة ... 🗆

أقول: لمّا ذكر آنفاً: «أنّ التقييد في اللا بشرط الشيئية بحسب المعتبر به فقط. فهو محمول على أنّ المراد منه أنّه لا يصير بحسبه المعبّر عنه ذاتاً متأصّلةً يخرج من ابهامه كما في شقيقته من البشرط اللانية أو البشرط الشيئية، فحينئذٍ لا ينافي اختلاف المعبّر عنه و تكثّر ، بالاعتبار حينئذٍ بحسب اعتبار القيد أو التقييد»، الى آخره.

بما حاصله: أنّه يصير عمومه بحسبه ناظراً الى هذين الفردين لامطلقاً، فلايشمل الحيوان من حيث هو، بل هو فرد اعتباري منه لاتناول له. و بالجملة: انّه اذا أخذ الحيوان لا بشرط شيء فهو أن يعبّر من حيث هو، من غير أن يتعرّض لشيء آخر، أى لا يؤخذ معه شيء من حيث هو داخل فيه، و لا من حيث انّه خارج عنه منضم اليه، بل يؤخذ من حيث هو فيكون صالحاً لكلّ واحد من الاعتبارين، و يكون محمولاً على الأنواع المندرجة تحته، وقس على ذلك حال الناطق، و كذا حال غيرهما من الأجزاء المحمولة على الماهيات.

١ ـ ب: لائية.

يرشدك الى ذلك ما ذكره الرئيس في الشفاء بقوله: «فاذا أخذنا الجــسمَ جــوهراً ذا طولٍ و عرضٍ و عمقٍ، من جهة ما له هذا و بشرط أن ليس يدخل فيه معنى غيره بحيث لو انضمّ اليه معنى آخر /PB173/مثل حسّ أو تغذُّ أو غير ذلك، كان معنى خارجاً عـن الجسمية، محمولاً في الجسمية. مضافاً اليها فالجسم مادّة»، انتهي كلامه و هو يــدلّ دلالةً ظاهرةً على أنَّ الجوهر المذكور حينئذٍ لايكون الَّا جوهراً، لايكون له الَّا هذان الجزان فقط. ثمّ قال: «فان أخذنا الجسمَ جوهراً ذاطولٍ و عرضٍ و عمقِ بشرط أن لايتعرّض لشرط آخر البتّة، و لايوجب أن تكون جسميته بجوهريته مصوّرةً بهذه الأقطار فقط، بل جوهرية كيف كانت، و لو كان مع ألف معنى يقوم بخاصيته تلك الجواهر و صورتها، و لكن معها أو فيها أقطار ثلاثة على ما هي للجسم، و بالجملة أي مجتمعات تكون بعد أن تكون جملتها جوهراً ذا أقطار ثلاثة، و تكون تلك المجتمعات داخلةً في هويّة ذلك الجوهر، لا أن يكون تلك الجوهريه تمّت بالأقطار، ثمّ لحقت تلك المعاني خارجةً عن الشيء الذي قد تمّ، كان هذا المأخوذ هو الجسم الذي هو الجنس»، هذا أيضاً كلامه؛ و هو يدلّ على أنّ الجسم اذا أُخذ لابشرط شيء جاز أن يصدق على ذات مركّبة من الجسمية و غيرها: فقد بان أنّ التقييد تقييد فقط في المعبّر به عن اللابشرط شيء الذي هو المعبّر عنه، لانجعله أمراً محصّلاً كما في قسيميه حيث ان كلّا منهما محصّل لكونه نوعاً أو مادّةً؛ و أمّا تقييده لهذا الأمر فيجعله صالحاً لهذين الأمرين لاأمراً محصّلاً، حيث انّه جنس مبهم باقِ على ابهامه، و لكن يصلح

و علم منه أنّ الجنس الطبيعي هو الحيوان الصالح لأن يحمل على كثيرين مختلفين بالحقيقة، لا الحيوان من حيث هو هو، اذ قد يكون جنساً و قد يكون شخصاً، بل الحيوان بهذا المعنى أعمّ من الحيوان من ذلك المعنى من دون لزوم تقسيم الشيء الى نفسه و الى غيره.

لهذين القسمين لامطلقاً، فليتدبّر!

قال الرئيس في الشفاء ما حاصله: انّ للحيوان معنى سواء كان في الأعيان أو في الأذهان، و هو في ذاته ليس عامّاً و لاخاصًا، و لاكلّياً و لاجزئياً؛ اذ لوكان في ذاته واحداً

منها لماكان له شخص، أو لايكون له الآ شخص واحد؛ فهو في ذاته ليس الآ الحيوان: و أمّا كونه عامّاً أو خاصًا مثلاً فهو له من خارج عارض له، فهو عامّ اذا عرض له العموم، وخاصّ اذا عرض له الخصوص.

ثم قال: «و هذا المعنى صحيح النسبة الى أمور كثيرة بالحمل و الصدق عليها، و جاز أن يعرض له هذا المعنى الذي هو صالح لأن يقال على كثيرين كان هو في ذاته كالخشب الصالح لأن يعرض له الشكل و عارضه، فالشكل العارض له و مجموعها كالخشب و الشكل معاً، فيكون /PA174 هو في ذاته معنى و عارضه مع قطع النظر عن أن معروضه أى شيء هو معنى، و المركب منها معنى آخر».

ثمّ قال: «انّ هذا العارض يقال له الكلّي المنطق ان كان هو الصالح لأن يقال على كثيرين؛ و الجنس المنطق ان كان هو الكلّي المقول على كثيرين مختلفين بالنوع في جواب ما هو؛ اذ المنطق أنَّما ينظر فيهما، و يقال لمعروضيهما من حيث أنَّهما صالحان لأن يعرض لهما هذان المعنيان الكلِّي الطبيعي و الجنس الطبيعي؛ اذ هذان المعنيان بهذين الوضعين يتميّزان في الوجود عن غيرهما الذي هو طبيعة النوع و الشخص مثلاً؛ اذ ليس لهما صلاحية أن يعرض لهما هذان المعنيان، فهم يعنون بالجنس الطبيعي ما يصلح لأن يعرض له مفهوم الجنس في الذهن، لا معنى يعرض له هذا الوصف؛ اذ ما يعرض له هذا الوصف ليس له من هذه الحيثية وجود في الخارج، فليس هو في الخارج جنساً؛ لكنّ الحيوان مثلاً لمّا جاز أن يعرض له هذا لم يبعد أن يخصّ بهذا الاسم؛ و أمّا الحيوان الجنسي الذي هو في العقل فهو المعقول من الجنس الطبيعي الجرّد عن عوارضه المعيّنة الخصّصة له بواحد واحد من أنواعه أو اشخاصه؛ و الجنس العقلي بما هو معنى مركّب من هذا المعنى الطبيعي و عارضه، و ليس المعنى بكونه مركّباً منها أنّ الحيوان مع هذا العارض هو الجنس، و الاّ لكان معنى العموم داخلاً في الأجناس، بل بمعنى أنّه اذا جرّد عن العوارض و حصل من هذه الحيثية في الذهن اتّحد بهذا المعنى و صدق هو عليه و صار جنساً، فالجنس هو صورة الحيوان المعقولة الغير

المقترنة بفصولها في العقل، لا هذا المعنى و معنى آخر عرضي ليلزم أن يدخل العرضي في الجنس و أن لايصدق جنس الشيء عليه؛ اذ الحيوان من حيث هو كذلك لايصدق على انواعه»، انتهى؛ و هذا يدلّ على ما قلنا[ه].

#### [۴/٣۵۰] قال: و ليس من حقَّها ... 🗆

أقول: أي من حقّ الحيثيات التقييدية على الاطلاق عدم استيجاب أن يكون مسبوقة جيثيات تقييدية كثيرة لذات معروضها بالذات قبل عروض تملك الحميثيات التقييدية العارضة له، و ذلك بخلاف ما اذا كانت الحيثيات التقييدية العارضة لها متصادمة متقابلة ، فانها تستوجب أن يكون مسبوقة بحيثيات تقييدية مكثرة للذات بالذات ، على ما نبّه عليه بقوله: «فأمّا الحيثيات المتقابلة بخصوصها»، الى آخر. و لاستحالة ذهابها الى ما لايتناهى يلزم أن يكون بازائها في جوهر ذات المعروض مبادي مختلفة ، على ما نبّه عليه بقوله: «ثبت أنّ بازائها». / PB174/

## [١٥/٣٥٠] قال: حكمه بحسب حاق الواقع 🗆

أقول: أي حكم عدم التصادم من حيث الاقـتران بحسب حـاق الواقـع، بحسب حيثيتين، بخلاف ما بحسب حيثية واحدة؛ فانهما متصادمان فلايجتمعان تحققاً، على ما نبه عليه بقوله: «ففتوح الضابط»، الى آخر.

### [٢/٣٥١] قال: ثمّ أليس انبعاث ... 🗆

أقول: هذا بالنظر الى لزوم كون كلّ من الانبعاث و اللاانبعاث هو الآخر، و هذا بالنظر فيما اذاكانت الحيثية التعليلية واحدةً، كما يشعر بها الانبعاث، و ذلك بخلاف ما تقدّم من لزوم كون الحركة هو اللّحركة؛ فانّه يصحّ أن يكون ناشياً عن الحيثية التقييدية الواحدة

أيضاً، و لهذا لم يقل ينبعث هنالك، بل قال: يترتّب. فقد لاح سرّ ما سيذكره بـقوله: «و استبان الفرق»، الى آخر.

## [١١/٣٥١] قال: في حاق الواقع 🗆

أقول: متعلّق بقوله: «بحسب حمل الاشتقاق في موضوع واحد فلا يكون باطلاً و ذلك بخلاف ما اذا كان بحسب حيثية واحدة، فانّه باطل.

#### [٢/٣٥٣] قال: في قوّة عدم صدور «ب» □

أقول: ذلك بأن يقال إنّ لكلٌ علّة نظراً إلى معلولا خصوصية، لاتكون تلك الخصوصية لها نظراً إلى معلول آخر، فيصدق على تلك العلّة باعتبار تلك الخصوصية أنّها مصدر لذلك المعلول، وليس مصدراً لغيره، فلوكان ذلك الواحد مصدراً له «آ» و لغير «آ» باعتبار ماله من الخصوصية يلزم أن يصدق عليه بحسبها أنّه ليس مصدراً لغير «آ»، و هو مصدر لغير «آ» على ما هو المفروض، فلوكان ذلك المصدر واحداً حقيقياً يكون مصدراً لغير «آ» و لايكون مصدراً لغير «آ» من حيثية واحدة.

و بالجملة: أنّ النقيضين هو صدور لا «آ» و لا صدور لا «آ»؛ و هذا هو تقرير ما في الشفاء و الاشارات و غيرهما من الرسالة التي طالب بهمنيار الشيخ البرهان على هذا المدّعى فكتب اليه: «انّ الواحد الحقيقي لو كان مصدراً لأمرين كـ«آ» و «ب» كان مصدراً لـ«آ» و لما ليس «آ»؛ لأنّ «ب» ليس «آ»، فيلزم اجتاع النقيضين»، انتهى أ؛ و مراده هو ما قرّرنا[ه].

فان قلت: ان لاصدور «آ» ليس مناقضاً لصدور «آ»، لأن نقيض الشيء رفعه، و هذا غيره. و بالجملة إن أريد أن لاصدور «آ» هو بمعنى غير صدور «آ» فهو مسلم، لكنه غير

<sup>1</sup> ـ قارن أيضاً: العباحثات، ص ٢٥٣ مع بيان آخر.

نقيض له؛ و ان أريد به أنّه رفع لصدور «آ» فهو ممنوع.

قلت: لو صدر عن الواحد الحقيقي أمران لزم أن لا يصدر عنه مثلاً أنّه اذا صدر عنه «آ»؛ و «ب»؛ و من الظاهر أنّ صدور «آ» غير صدور لا «آ»؛ أعنى صدور «ب». فاذا صدر عن ذلك الواحد «آ» و «ب» يلزم أن لا يصدر «آ» عنه، و الآلكان صدور غير «آ»؛ أعنى «ب» صدور «آ»، فيلزم أن يكونا أمراً واحداً هو «ب» أو «آ»، فلا يكونان اثنين، و بما قرّرنا[ه] لا وجه لما ذكره شارح الملخص على ما أشار اليه \_طاب ثراه \_/PA175/ في آخر هذا الوميض.

## [١٢/٣٥٣] قال: فقد ظهر أنّ الغلط لميصحّ يقع ... 🗆

أقول: كذلك قد ظهر بطلان قول صدر المدقّقين أنّ بهمنيار ذكر في تحصيله هذا الوجة، الآ أنّه لم يجعل الخلف اجتاع النقيضين، بل جعل اللازم عدم صدور الياء عن الألف من الجهة التي يجب صدوره عنه، و وجهه أنّ الشيئين اذا اوجبا من حيثية واحدة كانت هي كافية في صدور كِلَيها عنه وجب أن يكون صدورها متعلّقاً بكلّ واحد منها، فلو صدر عنه أحدهما لم يتعلّق ذلك الصدور بالآخر، و قد وجب أن يتعلّق به، فلزم أن يصدر عنه بذلك الصدور ما يجب أن يصدر به عنها؛ هذا خلف. ثمّ قال: فمنشأ التشنيع حمل كلامه على خلف مرامه.

قلت فيه: أمّا أوّلًا، فلأنّ ما في التحصيل في قوّه اجتماع النقيضين؛ و أمّا ثانياً، فلأنّ الشيخ قد صرّح باجتماعها، وكلام الامام معه.

و الحقّ في الجواب ما قرّره الأستاذ لا ما ذكره ذلك القائل فيما توهمه من كلام ذكره بهمنيار، بل الحقّ أنّ ما في التحصيل على وفاق ما ذكره الشيخ من حيث لزوم اجمعائ النقيضين، لا أنّه كلام آخر يشتمل على غير هذا الفساد؛ و على تقدير أن يكون الامر كذلك لا يجدي نفعاً في دفع كلام الامام عن الشيخ، حيث حكم باجتاع النقيضين، و أنّه اورد عليه

بعدم اجتاعها، و القول بأنّ بهمنيار في تحصيله جعل فساده أمراً آخر مع أنّه خلاف الواقع، لايندفع به ايراده عليه الله بما سلكه، طاب ثراه.

## [8/٣٥٥] قال: تارةً في الصورة النقض ا

أقول: تقرير النقض هو أنّه لو تم دليلكم هذا، لما جاز أن يتصف شيء واحد بأمور متكثرة و أن يقبل أموراً كذلك، و أن يسلب عنه أشياء كثيرة؛ اذ مفهوم اتصافه بأمر أو قبوله ايّاه أو سلبه عنه غير مفهوم اتصافه بغيره، أو قبوله غيره، أو سلبه عنه. فلزم امّا التركيب، أو الدور و التسلسل. لكنّ الحكم عنها متخلّف، اذ قد يتّصف شيء واحد بأشياء كثيرة أو بسلبها أو بسلبٍ هي علية.

#### [١٣/٣٥٥] قال: بما هو سلب بسيط 🗆

أقول: أي لا بما يؤخذ فيه استعداد الموضوع، فلاتنافي اضافتَه الى الملكات.

#### [١٣/٣٥٥] قال: علَّة أو علَّية 🗆

أقول: الأوّل بالنظر الى علّة خارجة عن ذات ذلك البسيط؛ و الثاني بالنظر الى ذلك البسيط، فانتفاء علّة و علّية للايجاب الذي هو نقيض ذلك السلب المحض كافٍ في صدقه.

و بالجملة؛ أنّ السلب سلبان -كما صرّح به المصنّف - الأوّل؛ لاتحقّق له ملطقاً و لو بالإضافة الى الملكة، كسلب حجر أو شجر؛ و الثاني: أن يكون له تحقّق بالاضافة، فضلاً عن كونه مرهوناً بالاستعداد.

و يعبر عن الأوّل /PB175/ بالسلب البسيط بما هو سلب بسيط، و عن الثاني بما هو

١ ـ ب: + أقول تقرير النقض الخ.

مضاف الى الملكات و الأوّل صادق و ان لم يتحقّق لمسلوب بخلاف الثاني؛ و قد أنسار -قدّس سرّه - لى الأوّل بقوله: «فلأنّ البسيط» لى قوله: و قال خاتم برعة نحقّقين و منه لى آخره لى الثاني.

والذي يصلح أن يكون حيثية تقييدية هو النافي، لا لأوّل، فصدق الأوّل في مرتبة ذت لبسيط لا يصحّح صدور شيء عنه، لأنه عبارة عن ذلك لبسيط لا غير، والمسوب الآخر المضاف لى الملكات لا تحقّق ها هنالك، لائها كالاضافات. لا يعجبني ما كتبه بعض تلامذة الأستاذ في قوله: «بما هو سلب بسيط ، أي «لا بما تؤخذ فيه ستعدد لموضوع فلا ينافي ضافته لى الملكات... نتهى، وأنت خبير بأن هذا لمسلب يمنافي ضافته الى لملكات أيضاً، والا لماكان السلب سلبين، وقد عرفت أنه سبان و سيأتى في كلامه ما الملكات أيضاً، والا لماكان السلب سلبين، وقد عرفت أنه سبان و سيأتى في كلامه ما الملكات أيضاً، والا لماكان السلب سلبين، وقد عرفت أنه سبان و سيأتى في كلامه ما الملكات الملكا

## [ ۴۵۶ م] قال: و استعدادات القابل خارج ... ]

أقول: حيث نهم لم يريدو بالخصوصية و لمصدرية نسبةً تكون بـين نعسة و معلوله، بن أردوا بها أمرً مخصوصاً مقتضياً لأمرٍ كـذ. و أردوا بـ لارتباط و التبعيق و الاختصاص بينه و بين معلوله بوجهٍ لايكون له ذلك مع غير، قتضاؤ، لأمرٍ كذ؛ و من البين أنَّ قتضاء أمر لأمر لايتوقّف على وجود ذلك الأمر، بن يتوقّف ذلك الأمر عبيد

و بالجمعة أنَّ مردهم من خصوصية هي الأمر المُقتضي لوجود المعنول من حيث لَّه مُقتضٍ لَه، و المعنول أذ كان أمراً واحداً جازاً أن تكون مصدريته بهذا المعنى عين ذاته فالدفع النقض بصدور الوحد.

ثم الاتصافات و السوب و المقبولات فهي من الاعتبارات العقبية التي الانفقى له في خارج، فلانقض بها؛ و لو سنّم فهي الاتلحق الوحد من حيث هو وحد، بن يستدعى كثرة تنحقه، فان السلب مضافراً الى مسوب و مسوب عند، ذا كان السلب مضافراً الى

الملكة؛ وأمّا اذا لم يكن كذلك فلاتحقّق له مطلقاً لا ذهناً و لا خارجاً، فاندفاعه اظهر؛ وكذا الاتّصاف يفتقر الى صفة و موصوف، و القابلية الى قابل و مقبول، و ليست المصدرية كذلك، فافترقا.

والحاصل: أنهم لم يريدوا بالمصدرية و الخصوصية صفةً موجودةً للمصدر بل أرادوا بها الأمرَ المخصوصَ الذي هو نفس العلّة الذاتية التي يجب تقدّمها على المعلول، فهي لا يجوز أن يكون نفسَ المعلول، و لا صفةً له لتأخّره عنه، على أنّ حصول خصوصية كذلك في المعلول موقوفة على خصوصية هي مثلها في الفاعل، و الالكان اختصاصه بها بتلك العلّة دون ما عداها /١٩٨٥/ ترجيحاً من غير مرجّح. فقد بان أنّ النقض بالسلب الحض بما هو سلب محض لاكثرة فيه، و لا تحقّق له، لا ذهناً و لا خارجاً غير صحيح، ضرورة أنّه لا يصح أن يكون هو حيثية يصح بها الفاعلية، فضلاً عن كثرتها. و أمّا السلوب فهي فرع لتحقّق المسلوبات، فلا يصلح أن يتون حيثيات تقييدية أو تعليلية يتصحّح بها صدور تلك الأشياء المعلولة؛ فليتدبّر!

#### [۱۸/۳۵۶] قال: أن يكون لكلّ علّة موجبة لمعلول ... 🗆

أقول: حاصل هذا المسلك لزوم وجوب صدور «ب» و عدم وجوبه معاً، لو صدر عن الواحد الحقيقي «آ»، و ذلك لأن تميّز «ب» عن «آ» ليس الا بامتناع تحقق «آ»، و الا لكان صدوره بدلاً عن صدور الآخر ترجيحاً من دون مرجّح، بل يجب لو صحّ ذلك أن يكون صدور كلّ منها صدور جميع ما عداه، لعدم ذلك التميّز، بل يلزم أن يكون هو نفس جميع ما عداه؛ مثلاً أنّ صدور «آ» عن «ج» لما لم يكن ممتازاً بحسب امتناع صدور غيره عنه يكون صدوره عنه هو صدور غيره، فيكون كلّ منها هو الآخر، فلايكون «ب» حين ما وجد «ب» و لا «آ» حين ما وجد «آ»، بل يكون كلّ منها عينَ الجموع.

و الحاصل: أنّه لايصح وجوب صدور «آ» و «ب» معاً عن «ج» من حيثية واحدة،

بناءً على عدم امتياز نشأة وجود كلّ واحد منها، و صدوره عن نشأة وجود الآخر، و وجوبه و صدوره لاشتراكها بينها؛ فاذا صدر عنها أحدهما لم يصدر الآخر عنها، فلايكون صدوره واجباً على تقدير صدورهما عنها.

#### [٢/٣٥٨] قال: و كأنّه عنى ببعض الحكماء خاتمَ المحقّقين ... □

أقول: ذلك على ما حققه في بحث الأمور العامّة في نجريد الإعتقاد و في شرحه للإشارات؛ لكن بق هيهنا أنّ ما قرّره \_طاب ثراه \_ من الحكم بأن الواحد لا يصدر عنه الآ الواحد ينافي ما ذكره في مباحث الجوهر، حيث قال: «و أدلّة وجوده مدخولة، كقولهم: الواحد لا يصدر عنه الآ الواحد» أ، اذ قوله هذا يدلّ على أنّ هذه المقدّمة ليست بثابتة عنده؛ و ما حكم به الأستاذ من أنّه كان عنى ببعض الحكماء خاتم الحققين، يدلّ على ثبوتها عنده، كما يلوح ذلك في غير مباحث الجواهر أيضاً، و هما أمران ليس يمكن أن يصدرا عن مثله.

قلت: انّه لا منافاة بينهما؛ اذ الدخل في هذه المقدّمة لم يجب أن يكون بإبطالها أو التردّد فيها، لجواز أن يكون بوجهٍ آخر هو أنّ هذا لايوجب أن يكون المعلول الأوّل أمراً بسيطاً لاكثرة فيه، اذ الواحد من حيث هو واحد لايجب أن لايكون أجزاء أو حيثيات وجهات، أحسن تدبّره!

فلو لم يثبت أن ليس في المبدأ الأوّل /PB176 كثرة بوجهٍ من الوجوه لم يلزم من الفاعدة المذكوره أن لايكون في معلول كثرة، و فيه بعد تأمّل، حيث انّه حكم بأنّ الفاعل المختار يرجّع بإرادته صدورَ الجسم عنه.

و بالجملة: حاصل الدخل في ذلك الاستدلال هو أنّ هذا انّما يوجب ذلك لولم يكن المؤتّر في وجود العالم هو المختار و ليس كذلك حيث انّ في اثبات قدرته \_تعالى \_ في بحث الإلهيات يلوح أنّ المؤثّر فيه ان كان مختاراً لم يجب أن يصدر عنه أوّلاً و بالذات الاّ العقل،

١ ـ تجريد الإعتقاد، ص ١٥٥٪ والواحد لايصدر عنه أموان...

اذالختار المّا تخصّص فعله و ارادته و اختياره، و هو عبارة عن علمه، و علمه بالموجودات عين ذاته، فله أن يرجّح بنفس ذاته جميع معلولاته و لايحتاج في صدور شيء منها عنه الى غيره، ليمكن أن يقال أنّ شيئاً من الخمسة المذكورة في بحث الجواهر لايمكن أن تكون معلولةً لأوّل، لامتناع كونه واسطة في صدور ما عداه عنه ـ تعالى ـ حيث انّ مرجّح فعل الواجب المّا هو علمه بها لا الوسائط المترتّبة، فلايمتنع أن يصدر عنه معلولان، بل أكثر منها في مرتبة واحدة؛ و هذا هو المراد من قوله: انّ قولهم مدخول بأنّه مختار.

والذي يُشَيِّدُ أركانَ ما ذكرناه أنّ المصنّف طاب ثراه عداستدلّ فيا سيجيء على اثبات العقل بهذا الأصل، مع أنّه يحكم بأنّه فاعل مختار، و قدرته و ارادته نفس ذاته، بل هو الفاعل الختار، و غير مضطرّ في صورة مختار قال بعض من الحكماء: انّ نسبة المعلولات اليه عنالى نسبة صورة بيت تتصوّرها أنت فبنيتها بحسبه، الآأنّك تحتاج الى استعمال الآلات حتى تتوصّل الى بناء البيت، و هناك يكفي التصوّر في صدور الفعل عنه -تعالى - لأنّ ارادته لا يكون موقوفةً على اجتاعٍ أو حصول آلةٍ، و ليس هناك أيضاً مانع، بل يجب أن تتبع ارادته المراد، كما هو مراد.

ثم قال عقيب قوله هذا: «و ليس هو عالماً؛ لأن له تلك الصور، بل هو عالم بمعنى أنه يصدر عنه تلك الصور، و هو صور تلك المعلولات مع كثرتها عنده ـ تعالى ـ على وجه بسيط»، هذا كلامه بعبارته فيدل بمنطوقه على أن مرجّح فعله هو علمه لا غيره من الوسائط المترتّبة، فلم يمتنع صدور معلولين، بل أكثر عنه في مرتبة واحدة، و نظر خاتم الحصّلين في بحث الجواهر في هذا.

و ما أدرى كيف يكون نظره في غيره و حكمه بما خالفه، سيًا دعواه بداهـة هـذه الدعوى في شرحه للإشارات؟! حيث قال: «انّ هذا المدّعىٰ بديهية، و أنّ ما ذكر في بيانها زيادة تذكّر للتنبيه و التوضيح؛ اذ من البيّن أنّ كلّما تكثّر المعلول تكثّرت العلّة، و لو بالحيثية؛ اذ مفهوم علّيته لذاك، و الشيء المأخوذ مع أحد

المتغائرين غير هذا الشيء اذا أُخذ مع الآخر، فلو صدر عن العلّة شيئان كانت العلّة المفروضة مأخوذة مع الاعتبارين، فلايكون المفروض شيئاً واحداً، بل شيئين أو أشياء موصوفين بصفتين، و اذا كان تكثّر المعلول مستلزماً لتكثّر الفاعل كان وحدته مستلزماً لوحدة المعلول بحكم عكس النقيض»، انتهى بما حاصله:

أن ليس البسيط الصادر عنه الأمران مثلاً اذا أُخذ مع هذا الوصف الاعتباري المؤخّر عن ذات المعلول غير نفسه، اذا أُخذ مع وصف آخر كذلك، ليرد عليه ما ذكره تفتازاني من الايراد في شرحه للمفاصد بأنّ: «تقرير هذا المعنى بذلك لايفيد شيئاً معتدّاً به؛ اذ هو كلام قليل الجدوى بعيد عن أن يجعل معركةً للآراء، و مع ذلك لايوافق ما بنوا عليه من امتناع تعدّد الأثر البسيط و من أنّ الفاعل لايمكن أن يكون قابلاً لما يفعله؛ لأنّ الفعل و القبول أثران لايمكن أن ينسبا الى أمر واحد، كيف لا؟! و لو كان الأمر كها ذكره لجاز أن يصدر عن الواحد أشياء، أو يفعل شيئاً و يقبل شيئاً آخر؛ فيقال: انّ مفهوم عليته لأحدهما مغائر لعليته للآخر. و لايقدح ذلك في وحدة بساطته الحقيقية فجاز أن يصدر عن الواحد عنالواحد أشياء أكثر من واحد، و يقال: انّ هذا لا يوجب تكثر ذاته، و لا أنّ الواحد ليس يصدر عنه الآالواحد»، انتهى. و هو مبني على حمل كلامه حاب ثراه على ذاك؛ و الحقّ أنّ مراده هو أنّ الخصوصية التي هي عبارة عن المقتضي الخصوص، لا الاقتضاء الذي هو من الأمور الاضافية.

فحاصل كلامه: أنّ الشيء الواحد اذا كان مصدراً لأمرين، وجب أن يصدق عليه هذان المفهومان، وهما يختلفان بالحقيقة، فهما حينئذ ان كانا غير خارجين عن الفاعل كان فيه تعدّد، و ان كانا خارجين عنه كان هناك شيء واحد متّصفاً بهما، و اذ ليس يجوز أن يكون ذلك من جهة واحدة كان من الجهتين. و أمّا الايراد عليه بأنّه غير موافق لما بنوا عليه ان أراد به أنّه غير موافق لما قالوا من أنّ الأمر الواحد من جهة واحدة لايمكن أن يصدر عنه أثران، فهو غير مسلّم؛ اذ ما ذكره لو تمّ لدلّ على ذلك، و ليس لهم كلام يدلّ على عنه أثران، فهو غير مسلّم؛ اذ ما ذكره لو تمّ لدلّ على ذلك، و ليس لهم كلام يدلّ على

خلافه؛ و ان أراد أنّ ذلك مخالف لما ذهبوا اليه من أنّ البسيط قد يصدر عنه أكثر من أمر واحد بجهات مختلفة، فلانسلّم أنّ ذلك منافٍ /PB177/ لتصريحاتهم و تلويحاتهم، و لا لكلامهم هذا؛ اذ الكلّ متّفقون على أنّ الكلّ منه \_ تعالى \_ و أنّ الوسائط انّما هي شروط و حيثيات و معدّات بها يتم فاعليته.

#### [1/٣٥٩] قال: كون النقطة ... 🗆

أقول: كمركز الدائرة حيث انها مع وحدتها مبدأ لمحاذياتها، فجاز أن يصير الواحد مبدأ أكثر من الواحد؛ و جوابه جوابه.

## [۱۴/۳۶۱] قال: فلايكون واحداً حقيقياً 🗆

أقون: و أيضاً أنّ تلك الخصوصية لابدّ أن يكون بخصوصية أخرى، و هكذا الى أن ينتهى الى خصوصية مقوّمة لذات الفاعل البسيط، لاستحالة الدور أو التسلسل.

فتقريره على وجهه: أنّ دليلكم السابق على امتناع صدور الكثرة عن الواحد المشتمل على ترديد كون المفهومين مقوّمين، أو لازمين، أو كون أحدهما مقوّماً و الآخر لازماً، جارٍ في امتناع صدور الواحد عنه؛ اذ لابدّ له من مصدرية هي ان كانت داخلةً في الفاعل لتركّب الفاعل، و ان كانت خارجةً عنه لزم الدور أو التسلسل، لكنّ الحكم متخلّف عنه، و ما تصدّى له الاستاذ من الجواب عمّا ذكره من الايراد الذي قرّره، فهو أيضاً جواب عن هذا.

# [١۶/٣۶١] قال: بالنسبة الى الصادر الأوّل 🗆

أقول: في السلسلة الطولية حيث ان هذا المعنى هو الابداع \_على ما عليه خواص الحكماء \_ لعدم توقّفه الاعلى ذات مبدعه بنفس ذاته الأحدية، كذلك الأمر في شخص

نظام الوجود بما له من السلسلة العرضية، لعدم توقّفه الاعلى العلّية الصدورية بالمعنى الثاني الذي يترتّب عليه \_ تعالى \_ بنفس ذاته الأحدية من كلّ جهة؛ و تلك العلّة الصدورية هو الابداع، و هذه العلّية قد ذهل عنها خاتم الحصّلين حيث جعل الصدور الأوّل هو ذات حتعالى \_ و الصدور الثاني هو الاضافي الحقيق بالنظر الى الصادر الأوّل، و ما حكم بما هو النظ الأوسط بين ذاته \_ تعالى \_ بنفس ذاته الحقّة الأحدية و بين الصدور الاضافي المتأخّر عن حاشيتي الذات الجاعلة، و الهوية المجعولة التي هي الصادر الأوّل في السلسلة الطولية و نظام الوجود في السلسلة العرضية، فليدرك!

## [۵/۳۶۲] قال: انّما هو لازم نفس ذاته سبحانه. 🗆

#### [۱۳/۳۶۲] قال: وحدة عددية 🗆

أقول: حيث يحصل العدد بتكرّر الوحدة، فيكون هنالك وحدات متجانسة، و كذلك أمر الوحدة لنظام الوجود حيث انّها عددية، على ما أشار اليها بقوله: «كما هو شاكلة الوحدة في كلّ ما في عالم الامكان».

و انَّمَا قلنا: أنَّ تلك الوحدة لنظام الوجود كذلك حيث أنَّه يحصل العدد بتكرَّرها،

لجانستها للوحدة اللازمة لنفس ذاته الحقة المستتبعة تلك الوحدة وحدة نظام الوجود التابعة لوحدة ذاته الحقة الغير العددية المتمجدة المقدسة عن مشاكلة هاتين الوحدتين، على ما يرشدك اليه قوله قدس سرّه: «فكيف يكون الواحد بالوحدة العددية عين ذات المتعالى عن الوحدة العددية»، فليتبصر!

ثمّان تلك الوحدة العددية السابقة على الوحدة العددية للصادر الأوّل في السلسلة الطولية و لنظام الوجود في السلسلة العرضية حيثية تعليلية لا تـقييدية، فـلايكون هـو الصادر الأوّل.

#### [۷/۳۶۴] قال: كلما ازداد 🗆

أقول: لأنّ ظهور الشيء يشتدّ بظهور أضداده، حيث يعرف الشيء بنضدّه، فاذا تكثّر ضدّه فيشتدّ ظهوره.

#### [۳۶۵/ ۱۰] قال: في قوام الذات 🗆

أقول: هاتانك الجهتان \_القبول و التأثير \_ لو كانتا في درجة واحدة يلزم التكثّر في قوام الذات. أمّا اذا كانت جهة القبول يتقدّم على جهة الفعل و التأثير، كما هو الظاهر فلا، لجواز أن تكون الجهة الأخيرة هي الصور المقبولة التابعة للجهة الأولى التي بازاء نفس جوهر القابل، فلايلزم تكثّره و ذلك بخلاف ما لو كانتا في درجة واحدة، حيث يستدعيان ما في الذات من جهتين لاستحالة استناد إحديها الى الأخرى، فلو لم تستند الى كثرة في قوام جوهر ذات القابل يلزم الدور أو التسلسل، فليتدبّر!

## [۲۱/۳۶۵] قال: من مسالك عميقة تحقيقية ... 🗆

أقول: لا يخفي أنّ نظره \_طاب ثراه \_ في أنّ العلم مطلقاً كمال للموجود المطلق فلو

كان علمه \_ تعالى \_ حصولياً انطباعياً يلزم استكماله مع تأخّره عن مرتبة ذاته على تقدير قدمه، و استكماله مع تأخّره عن ذاته بحسب وعاء الدهر؛ و الواقع على تقدير حدوثه على ما سلكه \_قدّس الله روحه و زاد في سهاء القدس فتوحه \_ من الدلائل و البراهين على حدوث ما سواه.

و ما ذكره /PB178/ بقوله: «فسبيل برهانه ما نحن سلكناه في التقويمات و التصحيحات من مسالك عميقة، تدور رحاه على كونه كهالاً للموجود المطلق». فجدير بنا لو ذكرنا ما قاله في ذلك الكتاب حيث قال: «تقويم: و كذلك لا يجوز في دين البرهان و شريعة العرفان أن يُخمّن أن للأشياء صوراً متقرّرة في ذاته، و أن لذاته علماً مّا صورياً انظباعياً تعالى عن ذلك قدسه. ألسنا قد علّمناك أن الصنع القدّوسي و الاقليم الوجوبي و العالم الربوبي معدن محوضة التأصّل المطلق عن كلّ وجه، و منبع حقيقة الوجود على الاطلاق من كلّ جهة، و أنه لا سبيل لماوراء الاصالة الحقّة الى ذلك العالم الحق أصلاً، و أنه لا يتصحّح اتصافه به و انتزاعه من ذاته بتّة، و الصور العلمية في العلوم الانطباعية لا يصح اتصاف الذات العالمة بها عاهى لها صور علمية.

و من سبيل آخر ثان: انّا نبرهن لك متلوّاتنا عليك من غير وجه واحد أنّ الله سبحانه يعلم الأشياء بقضّها و قضيضها قاطبةً عند وجودها بالعلم الشروقي الحضوري، و لا يفوته شيء من خلقه من جهة الحضور لديه و المثول بين يديه، فاذا كان له بشيء مّا علم صوري حصولي، و بشيء صورة حاصلة في ذاته، كان سبحانه يكون يعلم ذلك الشيء عند وجود علمين علماً صورياً و علماً حضورياً، معاً ضرورة أنّ علمه الصوري به من قبل وجوده لا يسوغ أن يزول عنه سبحانه عند دخوله في الوجود بتّةً؛ و من المستبينات سبيلها أنّ شيئاً بعينه يمتنع أن يكون معلوماً لعالم بعينه بالصورة و بالحضور، و لا سيمًا معاً في حالة واحدة؛ اذ المعلوم بالعلم الصوري ما لا يكون هو المعلوم بالحقيقة و بالقصد الأوّل، بل

الحضوري ما هو بهويّة ذاته المعلوم بالحقيقة.

وأيضاً من سبيل آخر ثالث: إمّا تلك الصورة مقوّمات ذاته سبحانه، فيكون تقوّمه سبحانه بالأشياء، و إمّا هي عارضة لذاته، فيكون تعرض ذاته بعد مرتبة الذات أن يعقل، فكان لايكون في مرتبه ذاته عالم الذات بالأشياء، و لا واجب من كلّ جهة بذاته؛ اذ هي أمور وراء نفس ذاته، و هي التي بها ينكشف الأشياء لذاته، فكان يكون لولا أمور من وراء ذاته لم يكن هو مجال هو كان ذاته، فيكون لماوراء ذاته تأثير في تجمّل هويّته، و استكمال ذاته ـ تعالى مجد ذاته ـ عن ذلك كلّه.

و أيضاً من سبيل آخر: اذ على هذا التخمين يكون مناط علمه \_ تعالى \_ بما يفيض المجارات ذاته تقرّر الصور في ذاته يتصحّح فيضان الأشياء عنه منكشفة غير محجوبة، بل مسبوقة يعلم سابق إمّا مسبوقية بالذات في لحاظ فقط، أو مسبوقية تخلفية في متن الوجود أيضاً. ثمّ لا يصحّ أن تكون لتلك الصور صور أخرى متقرّرة في الذات، حتى يتادي الامر الى لا نهاية؛ و لا يتصحّح في شيء من المراتب اللامتناهية معلوم بالذات و بالحقيقة أصلاً. فاذاً اذا وجد اللحاظ تجاه الصور لزم أن يكون فيضان الصور عن نفس الذات و تقرّرها فيها غير مسبوق بعقل الذات ايّاها مسبوقية بالذات، فكان تفيض تلك الصور عن الذات مجوبة غير منكشفة، و تكون نفس الذات مبدأ اقتضائها لا عن علم، كما الأمر في الطبائع العديمة الادراك في حدّ ذواتها بالنسبة الى لوازمها.

و أيضاً من سبيل آخر خامس سبيل هذا التخمين: أنّ الأشياء قبل وجودها في الأعيان ائما هي معلومته السبحانه ببلك الصور؛ فاذاً كان تكون الأسياء بهوياتها العينية غير معلومة لها بالحقيقة، بل ائما بالعرض؛ اذ تلك شاكلة العلوم الانطباعية؛ وقد كنتَ استيقنتَ بما آتيناك باذن الله سبحانه من البراهين أنّ الله مسبحانه هو الجاعل التّام لنظام جملة الموجودات على الترتيب الأحدّ في الاتّساق الى أقصى الوجود، و

الله سبحانه يعلم ذاتَه أتمَّ العلوم، و أنَّ العلم التامَ بالجاعل التامّ لاينسلخ عن العلم التامّ بهويّات لوازمه و ذوات مجعولاته علماً بالذات بأنفسها بالحقيقة.

و أيضاً من سبيل آخر سادس على هذا التخمين: يكون الجاعل الواجب بالذات محلًا لجعولاته الجائزة، و الوجود الحق الحض ملاصق الذات للمهيات الباطلة و الهويّات الهالكة، و تكون المتكثّرات منطبعةً في الأحد الحقّ من كلّ جهة، و كأنّك بالأصول السالفة متبصّر بالأمر و متمكّن من احالة ذلك كلّه. و بالجملة: الضوابط المسلفة تضمن لك ابطال تلك التوالي و اللوازم و ما ضاهاها»، انتهى.

والحاصل: أنّ العلم لمّاكان كهالاً للموجود المطلق فلا يصحّ أن يكون علمه \_ تعالى \_ حصولياً مناطاً لانكشاف الأشياء و معياراً له؛ و مبنى هذه البراهين عليه بخلاف ما اذا لم يكن علماً كهالياً، بل علمه الكمالي هو ذاته الحقّة من كلّ جهةٍ، و يكون ما عداه مصحوباً للانكشاف لامناطاً له، سواء كان صوراً علميةً أو ذوات عينية؛ و نعلّ القائلين به يقولون ذلك؛ و قيام الكثرة و استنادها اليه في مرتبة واحدة اغّا اذا كانت لا على ترتيب و تقدّم و تأخّر ذاتي، كها يظهر من الإشارات، وكون / PB179/ذاته ملاصقةً بالمكن حكم في الشفاء تأخّر ذاتي، كها يظهر من الإشارات، وكون / PB179/ذاته ملاصقةً بالمكن حكم في الشفاء بانّك لاتبالي بأن تكون ذاته مأخوذةً مع اضافةٍ مَا ممكنة الوجود، كخلق زيد مثلاً؛ و أمّا اذا كان العلم كهالاً للموجود المطلق على ما حكم به الأستاذ حسبا أتى بالبراهين المعطاة؛ فما أورده من البراهين فهي منتدح عن هذه المباحث و المناقشات.

و بالجملة: أنّ سرادقات مجده العزيزه متعاليةٌ عن أن يكون علمه بالأشياء حصولياً، بل علمه بها علمه بذاته الحقّة و هويّته المطلقه و قد تصدّينا لتوضيح هذا المرام، وضوح الشمس في سمت رأس المقام في شرحنا على الهيات كتاب الشفاء او الإشارات و رياض القدس و غيرها من صحفنا الحكمية، فلانطوّل الكلامَ هلهنا بذكرها.

ا ـ و هو الحسمى بـ «العروة الوثقى و مفتاح الشفاء».

٢ ـ و هو المستى بـ كحل الأبصار...

#### [٣/٣۶٣] قال: ثمّ انفعال 🗆

أقول: أي زماني، كما في الهيوليات، حتى النفوس الجرّدة القابلة للصور العلمية بعد أن لم يكن لكونها هيولانية فهذا القبول يستدعى أن يكون للقابل معنى مّا بالقوّة على التوصيف، و هو قوّة مقبوله؛ و أمّا الانفعال الذاتي فيستدعى أن يكون لقابله معنى مّا بالقوّة على الاضافة، أي معنى يكون هو الامكان فيكون ممكناً، و ذلك كما عليه أصر العقول المقدّسة عن المادّة مطلقاً لكونها منفعلةً انفعالاً ذاتياً نظراً الى الصور العلمية القارعة بها، و ذلك حيث انها فيها من غيرها لا فيها منها بخلاف ما اذاكانت في قابل يكون فيه منه لا من غيره. فليس هنالك الانفعال ذاتاً و لا زماناً، فلايلزم منه الآ أنّ هنالك اتصافاً كاللازم للعلّة الأولى القائم به نظراً إلى الصادر الأوّل، فلا يستدعى معنى مّا بالقوّة و لا معنى مّا بالقوّة و لا معنى مّا بالقوّة و التوصيف لما هو موصوف به.

## [١/٣۶٧] قال: معنًى مّا 🗆

أقول: بالتنوين لا الاضافة؛ و المراد منه قوّة الصفة بأن لايكون الشيء موصوفاً بتلك الصفة أوّلاً، ثمّ يوصف بها أخيراً، فتكون تلك الصفة مرهونة بالامكان الاستعدادي على ما نبّه عليه بقوله: «و فيها استعداد و أمّا اذاكان ذلك بالاضافة \_أى المعنى الذي هو القوّة بمعنى الامكان الذاتي؛ أي يكون القابل ممكناً بالذات \_ فامكانه يسبق ما يقبله، فلا يكون منه فيه، بل فيه من غيره، فلا يكون فاعلاً، و لكن لا يستلزم الامكان الاستعدادي كما قال: «و فيها استعداد» فتعين أن يكون على سبيل التوصيف كما ضبطه في النسخة.

## [٣/٣۶٧] قال: فانّه يسبقه معنًى مّا باقوّة 🛘

أقول: هو الصفة /PA180/المقبولة، و هي القوّة بحسب الامكان الاستعدادي القائم على يقبل تلك الصفة المقبولة، فتكون قوّة الصفة سابقةً على فعلية تلك الصفة.

## [١۴/٣۶٧] قال: هو بهاءً حقٌّ للتقرّر 🗆

أقول: لاخفاء في أنّ من ذهب الى العلم الانطباعي الحصولي له \_ تعالى \_ كظاهر الشيخ في الإشارات و غيرها لايقولون بأنّه بهاء للتقرّر و كمال للوجود، بل حكموا بأنّها صفة غير كمالية، و الايلزم خلّوه \_ تعالى \_ عنها في مرتبة ذاته فيتجمّل بها أخيراً، تعالى الله عن ذلك.

#### [۱۱/۳۶۸] قال: مختلفین بالمعنی

أقول: أي بالماهية النوعية. و قوله: «أو بالعدد» أي بالهويّة الشخصية.

#### [٢١/٣۶٨] قال: بالضرورة العقلية ... 🗆

أقول: على أن التثنية لبذاتٍ لا لبذاتيّ. فيكون على التخفيف. بما حاصله: أنّ تفسير العلّية بالمفتقر البهية بالذات، أو المعنى المصحّح، لتخلّل الفاء بالذات بينه و بين ما يترتّب عليه من المعلول سِيّان حتنان المثلاً؛ ولو كان الأوّل بالعرض بأن يكون خصوصيته علّيته لاغية في علّيتها حيث تكون العلّية بذلك المعنى للقدر المشترك بينها و بين غيرها يكون الثاني أيضاً بالعرض.

فا عليه العلامة الدواني من صحة كون المعنى الثاني بالذات في يكون عليته بالعرض خارج عن قانون الحكمة؛ لأنّ مقتضاها تشاركها بالذات و بالعرض، لا كون صحة دخول الفاء بالذات في يكون عليته بالعرض، كخصوصيات أفراد ما يتصف بالعلية بالمفتقر البهيّة بالذات التي يكون خصوصياتها لاغية في العلية؛ ولم يعلم أنّ المصحّح لدخول الفاء بالذات ما يكون عليته بالغرض، و لوكانت عليته بالعرض لكانت صحّة دخول الفاء بالعرض و بالعكس؛ و لوكانت تلك بالذات لكانت هذه بالذات، و لوكانت دخول الفاء بالعرض و بالعكس؛ و لوكانت تلك بالذات لكانت هذه بالذات، و لوكانت

۱ ـ حتنان: متساويان.

تلك بالعرض لكانت هذه أيضاً بالعرض، لا أنّ هذه بالذات في يكون تلك بالعرض أو بالذات.

و بما قرّرنا[ه] اندفع ما قال: «ان اريد باحتياج المعلول الى العلّة كونُ المعلول بوجهٍ لا يمكن وجوده اللّ بها، فنحن لانسلّم أنّ المعلول يحتاج الى علّة، كذلك لجواز أن يكون له احتياج الى أمرين يمكن أن يوجد بدون كلّ واحدة منها، فأيّتها وجدت وجد المعلول بها من غير أن يتوقّف حينئذٍ على الأخرى؛ و ان اريد به مجرّد الاستناد المصحّح للفاء فهو لا ينافى الاستغناء عنه»، انتهى.

وجه الاندفاع أمّا أوّلاً: فبما أوضحنا[ه] من عدم الفرق؛ و أمّا ثانياً: فلما صرّح به المصنّف \_قدّس سرّه \_ من أنّ المعلول انّما يستند الى ما يتوقّف عليه بخصوصه، و هو أمر ضروري به يشهد بديهة العقل الحاكمة بامتناع وجود الموقوف /PB180/ بدون وجود الموقوف عليه، فلو كان للمعلول أن يوجد تارةً بأمر و أخرى بآخر لكانت العلّة بالحقيقة هي القدر المشترك لاكلّ واحدة منها.

#### [۲۳/۳۶۹] قال: و يحكم في رابعة برهان الشفاء 🗆

أقول: قلت: «ظاهر الشيخ في فصل في تحقيق ما أورده المعلّم الأوّل في معنى توسيط العلل و محاذاة مذهب كلامه من المقالة الرابعة من فنّ البرهان اطّراد نحو الوحدة و انحفاظها بين الحدّ الأوسط و الأكبر في قياس العلامة، و هو قياس ضميرٍ أوسطه علامة حصول الأكبر في الأوسط، و هو قد يكون على هيأة الأوّل من الأشكال، كقولنا: «هذه المرأة ذات لبن، فهو اذن قد ولدت» و قد يكون على هيأة الثاني منها، كقولنا: «هذه المرأة مصفار، فهي اذن حبلى» و قد تكون على هيأة الثالث منها كقولنا: «الشجعان ظلمة، لأنّ الحجاج كان شجاعاً» و من هذه الأقيسه قياس يكون على هيأة الأوّل من الأشكال حكمه مطرد؛ وليس الأمر فيا سواه كذلك؛ اذ الأوسط في دليلٍ يكون على هيأة الثاني منها يكون أعمّ من

الطرفين، وفي الثالث منها أخص، ولذا لو عكس الكبرى الثاني منها لصاركا ذباً اذكل مرأة هي حبلي فهي مصفار وليس كل مصفار هي حبلي و من المحققين اختاروا أنّ مثل هذا القياس انكان على هيأة الأوّل من الأشكال فهو دليل و علامة؛ و قد يقال للأوسط فقط «الدليل» و «العلامة».

فاذا تقرّر فجدير بنا معاً ا نقل ما وقع عن الشيخ هنانک بعبارته و ها هي: «و امّا علَّة للقياس كالعلامة و الأعراض التقريبة فهو ممكن. فيمكن أن يفهم أنه يعني العلَّة التي هي علَّة في جميع الموضوعات، لا علَّة خاصة لموضوع موضوع فكأنَّه يقول يعني المعلَّم الأوِّل أنَّ مثل هذه العلَّة يكون مساويةً للمعلول، حتَّى ان كان المعلول مشترك اسم واحد شيئاً واحداً، فما يجعل علَّةً له لايمكن أن يوجد شيئًا واحداً الا باشتراك الإسم حتى يكون مساوياً له، و ان كان المعلول جنساً لمعلولات نوعية كانت العلَّة جنسيةً لعلل نوعية، و ان كان واحداً بالنسبة الى كثير كانت العلَّة كذاك؛ فنجد الحدَّ الأوسطَ في هذه على طبيعة الأكثر، فانّه ان كان الأكبر متواطياً يجب أن يكون ما يوجبه ـو هو علّة له بالذات ـ معنى محصّلاً متواطياً، فان كانت العلّة من حيث هي علّة. معنى محتّقاً محصّلاً غير مبهم، فيجب أن يكون ما يجب عنها معنى بازائه محقّق محصّل غير مبهم يدلّ عليه باسم واحد؛ فاذا كان هذا هكذا فان لم يكن الأكبر محصّلاً؛ فالأوسط ليس محصّلاً، فان خصّصت المسائل لموضوعات /PA181/ مختلفة فيها مطلوب واحد، و المطلوب أوَلاَّ لمعنى عام لها، فالمسائل ليست كثيرةً بل واحدة، و اذا أُخذت لها حدود وسطى مخصّصةً فليست بالحقيقة كثيرة، بــل واحــدة لوحدة المطلوب. فانّ الخصّصات الملحقة به قد تزال و تبتى العلَّة علَّةً للمعنى العامِّ في ذنك الحكم بعينه، مثل ابدال النسبة مخصّص بالعدد و هناك حدّ أوسط آخر و تخصّص و هناك حدٌّ أوسط آخر بما هو كمّ، و الحدُّ الأوسيط هيو الشيء المشترك للبحدِّين الأوسيطين المأخوذين في العلمين»، الى آخر ما ذكره.

۱ کذار سخة ب مسوحة.

و هو يدلّ على انحفاظ الوحدة بين الأوسط و الأكبر. و من البيّن أنّه لامضائقة معه في هذا الحكم لظهوره، و لكنّ الكلام عليه فيما ذكره في التعليقات من انحفاظ نحو الوحدة بين العلل المُعطية من العقول الفعّالة و بين الأفلاك الأثيرية بقوله: «تعليق: لا يصحّ أن تكون الكثرة الحاصلة في العقول الفعّالة علَّةً لكثرة شخصية تحت نوع واحد، حتى يصحّ أن يصدر جميع الأفلاك عن عقل، مع أن تكون الأفلاك أشخاصَ نوع واحد، لأنّ تلك الكثرة إمّا أن تكون مختلفة الحقائق و تتبعها أشياء مختلفةً الحقائق و الأنواع، أو كشيرةً مختلفةً لا في الحقائق، بل في الأعراض؛ و لا يصحّ ذلك الّا في مادّي و لا مادّة هناك؛ فالكثرة الحاصلة في العقول يجب أن تكون كثيرةً في الحقائق لا في الأعراض. فاذن يجب له أن يكون ما يختلف به معلولات تلك الكثرة اختلافاً في الحقائق، فلا يصحّ صدور أشخاص كثيرة عن عقل واحد. فاذاً أشخاص الفلك أنواع كثيرة يجب أن تكون لكلّ واحد منها علَّة كعلَّة الفلك الأقصى، فتتكثّر العقول على هذا الوجه»، انتهى كلامه في علّية العقول. و هو ينحصر كلّ نوع منها في شخص للأفلاك، و هي أيضاً كذلك و ليس في شيء منها كثرة شخصية لحقيقة نوعية حتى يصح أن يستند الى واحد نوعي أو كثر ته الشخصية.

و بالجمله: أنّ انحفاظ نحو الوحدة النوعية بين عقل و فلك لانحصار كلّ منها في هويّة شخصية، و القدر المشترك بين الأفلاك من الحقيقة الجنسية تستند الى القدر المشترك بين العقول الفعّالة لا من خصوصية كلّ عقل لاغية في العلّية للقدر المشترك بينها، و ليس في شيء /١818 من الطرفين كثرة شخصية تحت حقيقة نوعية حتى يمكن أن يقال بجواز استنادها الى حقيقة جنسية مشتركة بين العقول، و وجوب انحفاظ نحو الوحدة بين العلل و معلولاتها هيهنا ناشٍ عن خصوصية كون نوع في شخص، فالخصوصية النوعية بازاء الخصوصية النوعية.

و الأستاذ \_قدّس سرّه \_ يجوّز أن يكون كلّ فلك بنوعه مستنداً الى جنس مشترك بين المعقول استناد المشروط الى الشرط، و ذلك بخلاف ما اذا كان فاعلاً، فانّه لابد و أن

يكون أقوى، فالمتحد بالنوع لا يصح أن يكون فاعله معنى جنسياً، بل يكون واحداً نوعياً، أو هوية شخصية و لا يحيص عم أورده الأستاذ من الايراد على ما في التعليفات مع ايراد آخر، حيث حكم بترتب كل فلك على عقل من جهة ما له من الامكان، و هو أمر سلبي لا حقيقة نوعية و لا جنسية و بل أمر اعتباري؛ فاذا جاز هذا، فجواز استناده الى حقيقة جنسية أولى و أحرى؛ و العقل و ان انحصر نوعه في شخصه لكنه بحسب حقيقة جنسية و هو الجوهر و الذي يمكن أن يقال من قبل الشيخ ان ما نقلنا من التعليفات مبني على كون العقول عللاً فاعلية للأفلاك، فلايرد عليه جواز استناد المتحد بالنوع الى المتحد بالجنس، و لكن يصح العكس، و كذا يصح استناد الواحد بالنوع الى الواحد بالشخص، كما أشار اليه الأستاذ من الايراد؛ و أمّا كون الفلك متوقفاً على امكان العقل فهو التحقيق عنده؛ و أمّا ورود الايراد على ما نقلنا من البرهان فهو عل اشكال.

و الحاصل: أنّ الفاعل الآلهي فهو ما يفيد وجود الشيء و تقرّرَه، و الفاعل الطبيعي هو مبدأ التحريك في آخر من حيث هو آخر، سواء كان بالذات أو بالعرض؛ و هو بهذا المعنى قد يفيد ما هو مثله، كالسخونة النارية المفيدة لسخونة الماء مثلاً، و قد يفيد ما لايكون مثله، كالحركة المفيدة للسخونة.

ثمّ انّ الفاعل الطبيعي قد يكون شخصياً و معلوله نوعياً، و قـد لايكـون كـذلك ألاترى أنّ الموجود الذي لا قرار له كالحركة مثلاً و هو معنى جنسي أو نوعي عـلّته أمـر شخصى و هو الزمان!

و بالجملة: أنّ تكثّر الأشياء امّا أن يكون بحقائقها، أو يكون بحسب تعدّدها مع اشتراكها في حقيقة نوعية واحدة؛ و الكثرة المتّفقة الحقيقة إمّا أن يكون آحادها غير قارّة، أو يكون قارّة.

الأوّل من هذين القسمين لايمكن أن يوجد الّا مع زمان و مكان، فانّ العلّة الأولى للتغيّر بهذا الوجه في الوجود هي الوجود الغير القارّ لذاته الذي يتصرّم و يستحدّد على

الاتّصال ـو هو الزمان ـ /PA182/و يتغيّر بسببه ما هو فيه أو معه تـغيراً عـلى الوجـه المذكور.

و الثاني لا يمكن أن يوجد الله في مكان أو مع مكان؛ فان العلّة الأولى للتكثّر بهذا الوجه هو الوجود الذي يقبل الوضع لذاته، و يلزم التجزّي بأجزاء مختلفة الأوضاع بالمعنى المذكور، و بالمعنى الذي يكون لبعض الأجزاء الى البعض نسبةً بأن يكون في جهة من الجهات و بُعد من الأبعاد دون غير ذلك البعد، وكلّ موجود يكون شأنه كذلك فهو مادّي.

والطبائع المعقوله اذا تحصّلت في أشخاص كثيرة تكون العلّة الأولى لتعين أشخاصها و تشخّصها هي الزمان \_كها للحركات \_أو المكان \_كها للأجسام \_أو كلاهما \_كها للأشخاص المتغيّرة المتكثّرة الواقعة تحت نوع من الأنواع \_و ما لايكون زمانياً و لامكانياً فلا يتعلّق بهها، و هو العقل المبرّا من اسناده إلى احديهها، كها اذا قيل: الانسان من حيث طبيعة الانسانية معنى يوجد و أين لا يوجد أو الخمسة نصف العشرة في أيّ زمان يكون و في أيّ بلد يكون، بلى! اذا تغيّر شخص منها كهذا الانسان و هذه الخمسة و العشرة فقد يتعلّق بهها تغيّر بسبب تشخّصهها، و كون الأشخاص المتفقة الحقيقة زمانياً أو مكانياً لايقتضي كونَ الختلفة الحقائق غير زماني و غير مكاني، فانّ كثيراً من هذه تـوجد أيـضاً متعلّقاً بالزمان و المكان، كالأجرام العلوية بأسرها و كلّيات العناصر السفلية.

#### [١٩/٣٧١] قال: و بالقصد الأوّل على الحقيقة 🗆

أقول: فاذا قيل انّ الأمر الكلّي كالحرارة المطلقة يجوز أن يقال انّ لها عللاً كثيرة، فهو محمول على جواز أن تكون علل كثيرة لايتعيّن أن يقع جزئياته بواحدة منها فقط، فانّ بعض جزئيات الحرارة قد يقع بسبب مجاورة النار، و قد يقع بعض آخر بسبب شعاع

الشمس، و قد يقع بعض آخر بسبب الحركة، لاقتضاء كلّ واحد منها الحرارة.

قال خاتم المحصّلين في بعض كتبه المنطقية: «انّهم قالوا البراهين المتعدّدة على مطلوب واحد هو بالحقيقة برهان واحد، اذ ليس نشيء واحد الاعلّة تامّة»، هذا كلامه؛ وهو يعطي أن ليس للمعلول الواحد النوعي الاعلّة واحدة تامّة؛ و البراهين انّا تقوم عليها لا على الجزئيات المتغيّرة المتبدّلة.

و من هيهنا لاح أنّه لايلزم من عدم احتياج المعلول النوعي لذاته الى علّة معيّنة استغناؤُه عن العلّة، لجواز أن يحتاج لذاته الى علّةٍ مّا و يكون الاستناد الى علّة معيّنة لا من جهة المعلول، بل لأنّ العلّة المعيّنة يقتضى وجودَ المعلول.

و بالجملة: أنّ المعلول سواء كان نوعياً أو شخصياً لا يحتاج الآالي أمرٍ لا يمكن أن يتحقّق بدونه. غاية الأمر أنّ هذا الأمر قد يكون واحداً شخصياً امتنع / /PB182 تعدّده و تكثرّه، و قد لا يكون كذلك؛ و على الأوّل أنّ هذا الشخص علّة له باعتبار واحد فقط، كانت العلّة هذا الأمر من هذه الحيثية؛ و ان لم يكن الأمر كذلك، بل كان علّة له باعتبارات متعدّده، كانت العلّة بالحقيقة هي القدر المشترك بينها و انّا اسند المعلول الى خصوص واحد واحد منها لاشتاله على ما هو العلّة. لا لكونه علّة له بخصوصه؛ كما أنّ المعلول اذا كان واحداً بالنوع كثيراً بالشخص قد يستند في ضمن كلّ فرد الى عنّة أخرى لذلك أيضاً.

و الحاصل: أنّ الواحد النوعي أو الشخصي إذا وقع تارةً بأمر، و أخرى بآخر، أو استند تارةً الى أمر، و أخرى الى آخر، فهو ليس لكون كلّ واحد منها علّته التّامة، لاستحالته؛ بل لأنّ علّته التامّة أحد الأمرين أو القدر المشترك بينها، فاستناده اليها مثلاً لاشتما لها على ما هو بالحقيقة العلّة، لا لكون كلّ منها علّة مستقلّة، فلا تكون لأمر واحد الا علّة واحدة؛ فينعدم لامحالة بانعدامها و هو المطلوب.

فان قلت: لو صحّ ذلك لجاز أن يستند الواحد بالشخص الى الواحد بالنوع، و القوء بأجمعهم صرّحوا بخلافه.

قلت: ليس كذلك، اذ الرئيس قال ان وجود الهيولى العنصرية أو بقاؤها يستند الى واحد بالعموم هو المبدأ الفيّاض مع إحدى الصور الجسمية أو النوعية الواردة عليها بالتعاقب. غاية الأمر انّه قال: ان الواحد بالعموم اغّا جاز أن يصير علّةً لأمر واحد اذا حفظ عمومه بأمر واحد شخصي هو هيهنا المبدأ الفيّاض الباقي عند توارد شرائطه متعدّدة على الهيولى، فالواحد بالعموم الذي هو المبدأ مع واحدة من هذه الصور جاز أن يكون علّةً لأمر واحد هي الهيولى الباقية؛ و أيضاً يصح ان يقال أنّ الواحد بالعموم هو القدر المشترك بين الصور المتعاقبة و هو من شرائط تأثير الفاعل الذي هو الأمر الشخصي غاية الأمر أن ليس لتعين تلك الصور مدخل في تأثيره و لامحذور فيه.

#### [18/770] قال: مايشمل الامتناع بالغير 🗆

أقول: و ذلك بأن لا يكون للواجب جهة كالية يستدعيها الممكن الأشرف، فيكون الممكن الأشرف ممتنعاً بالغير؛ و ان أريد امتناع ذلك الممكن الأشرف بالذات فلا. و الحاصل: أنّه يلزم ممّا ذهب اليه أن لا يكون الواجب كاملاً من كلّ جهة، لانتفاء جهة كهالية مستتبعة لوجود الممكن الأشرف، فيستحيل وجوده لاستحالتها، فيكون ممتنعاً بالغير بحسب انتفائها، فيلزم نقصانه \_ تعالى بحده عمّا يقول الظالمون علوّاً كبيراً \_ فما ظنّه من امتناع جهة كهالية، فالنقصان عن الفاعل، / PA183/ تعالى عن هذا؛ و ذلك على خلاف ما عليه الأمر فيا سلكه المصنّف \_قدّس سرّه \_ من أنّ النقصان عن هذا؛ و ذلك على خلاف ما عليه الأمر فيا سلكه المصنّف \_قدّس سرّه \_ من أنّ النقصان لا يتناهي، فكلّ ما يتصوّر من جهة كهالية بل فوق ما يتصوّر هنالك فهنالك قائمة، و الممكن الأشرف من الصادر الأوّل ممتنع لاستحالة صدوره معه في درجة واصدة عن الباري الواحد الحقّ، فيكون صدوره عنه بعده، فيكون الأخسّ واسطةً صدور الأشرف، و هو خلف محال. فالنقصان هنالك من جهة القابل لا الفاعل.

#### [٢١/٣٧٥] قال: و علاه أن يقال من المحال بالذات 🗆

أقول: حتى يلزم أن يكون الممكن الأشرف ممتنعاً محالاً بالغير، و هو انتفأ جهة مجده له \_ تعالى \_ لاستحالته بالذات، كما ظنّه ذلك القائل: «بل انّ سبيله»، الى آخره.

#### [۲۳/۳۷۶] قال: و غير ما مدخل فيه 🗆

أفيد: عطف على الضمير المجرور في «لغيره». و حاصل الكلام اذ لامدخل فيها لغيره و غير معلولاته المنتهية الى المعلول الأوّل الذي لامدخل فيه لغيره سبحانه، اذ المملوك و ما له لمولاه.

## [٢/٣٧٧] قال: و الامكان بالذات بالامتناع 🗆

أقول: أي استحالة جهة يستدعيها الممكن الأشرف، و هي ممتنعة بالذّات، لكنّها ممكنة بالقياس الى الغير، أي الممكن الأشرف.

## [٣/٣٧٧] قال: فساد الخلط بين امتناع استدعاء المعلول □

أقول: حيث أن ليس استدعاء الممكن الأشرف أمراً في العلّة من الجهة الكمالية ممتنعاً، بل هو موجود في العلّة؛ و المّا الممتنع حصول مستدعاه من العلّة بأن لا يكون لها و هو يستدعيه. قال الشيخ في المتعلمقات: «تعليق: المّا يتوهّم كال فوق كال باعتبار ذوي الكمال، و تفاوت بعضهم من بعض في اضافة الكمالات الى الكمال التامّ، و كان الأوّل غايةً في الكمال التامّ، فيكون التفاوت بحسب ذلك و اذا كان الأوّل غايةً في الكمال و ليس وراء، كمال يقاس به كماله، فلا يتوهّم كمال فوق كماله،

# [۴/۳۷۷] قال: و الخلط بين استدعاء المعلول أمراً هو حاصل بالفعل المأقول: و هو غير ممتنع، لأنّ جميع الكمالات عرّات لايتناهى حاصل هنالك، بل

الممتنع استدعاؤه أمراً في العلّة لم يكن لها لامتناع دخوله في الحصول، بل يمتنع امكانه؛ لأنّ جهات الفضل و الشرف و مراتبه موجودة هنالك بما لايستناهي بمراتب لايستناهي كا أوضحه قدّس سرّه بقوله: «بيان ذلك»، الى آخره.

## [٥/٣٧٩] قال: و اكمله الممانعة أسباب سماوية 🗆

أقول: إلى مثل هذا أشار اليه الرئيس في التعليقات بقوله: «تعليق: /PB183/العلل المفارقة المحدثة للنفوس الانسانية ليس بأن يحدث عنها نفس أولى من أن تحدث نفس أخرى و الموضوع للنفس و هي المادّة المطلقة كذلك ليس بأن يحصل فيها نفس أولى من أن تحصل نفس أخرى، الا بأن تتخصّص المادّة بشيء يكون قبولها لهذه النفس دون تملك النفس، و ذلك الشيء هو مزاج تتخصّص به المادّة، فتكون المادّة بذلك ترجّح وجود هذه النفس على غيرها؛ و كذلك الصور في المواد و الأعراض في الموضوع لاترجّح المادّة هذه الصورة على غيرها الا بسبب مخصّص، و لاترجّح الموضوع ذلك البياض مثلاً على غيره الا بمخصّص، الا أنّ الخصّص في الصور و الأعراض يخصّصها بالمواد و الموضوع، و يوجدها فيها، و في النفوس يخصّصها بالأجسام الموضوعة لها، و لا يطبعها فيها، لأنّ النفوس قاعمة بذواتها و تلك الآخر لا تقوم بذواتها.

#### [٢١/٣٧٩] قال: أي في الابداعيات ... 🗆

أقول: حيث ان مراتب العقول في السلسلة الطولية مرتبة على حيثيات مترتبة و حيثيه صدور الصادر الأوّل هي اللازم الأوّل للفاعل الحق حبل مجده و حيثيات صدور التوالي لوازم مترتبة مستتبعة لترتب تلك التوالي. و ظاهر الشيخ كما نقلنا [ه] سابقاً أن الصادر الأوّل عنه تعالى هو اللازم الأوّل، فيكون مترتباً على ذاته بذاته؛ وكذا ظاهر

١ ـ في القبسات: أكمل له.

الأستاذ فيا سيأتى في الوميض الآتي و غيره من الابداعيات المقدّسة مترتّب على حيثيات مترتّبة و ترتّب النفوس الفلكية و الأجراء الآثيرية في هذه السلسلة متأخّرة عن مراتب العقول. و أمّا الأمر في السلسلة العرضية على ما قال: «فأمّا في عرض السلسلة»، الى آخره؛ فعلى شاكلة كون العقل الثاني، و النفس الأولى و جرم الفلك الأقبصي الصادرة من حيثيات»، الى آخر ما ذكره من ترتّبها على حيثيات مختلفة بالرتبة متصافقة في الدرجة.

#### [۱۷/۳۸۳] قال: و امّا متحرّک بالتسخير 🗆

أقول: لاخفاء في أنّ النفس الحرّكة للبدن تسمّى حركتها الصادرة عنها تسخيريةً، لأنّها تكون بحسب أعراض و دواع؛ فهي مسخّرة لها الّا أنّ الفرق بينها و بين الطبيعة أنّها تشعر بأعراضها، و الطبيعة لاتشعر بها؛ و لكنّه ليس المراد هيهنا حيث جعل المتحرّك بالطباع ما يقابله.

و لعل المراد معنى آخر يظهر بعد تهيد أن الحركة حالة متجددة غير ثابتة، فلايزال يتجدد نسبته. أفلا يجوز أن يكون شيء غير ثابت الهم الماله المنابة و الحركة في المتحرّك لا يكون مقتضى طبيعة المتحرّك؛ فان الحركات يتجدد شيئاً فشيئاً، و تفوت الأولى و تلحق الثانية و الطبيعة باقية ثابتة. فيجب أن يكون عن حالة غير طبيعية و سبب تجددها الحالة الغير الطبيعية، و الطبيعة لاتتحرّك بالاختيار و الارادة، بل بالتسخير، فتكون حركتها الى جهة واحدة.

فقد بان أنّ الجسم المتحرّك بالطبيعة حركته بها يسبّب تجدد حالات غير طبيعية؛ و أمّا حركة الطبيعة نفسها ليست بالارادة و لا بالطبيعة أمّا الأولى: فظاهرة؛ و أمّا الشانية: فلانتفاء أن تكون للطبيعة طبيعة و لا بالقسر، فتكون حركةً تسخيريةً، و احتال كونها قابلةً و فاعلةً للحركة بالمعنى المستحيل لامجال له بحال، حيث أنّ قبوها لها على سبيل ما بالعرض لا ما بالذات. و بالجملة: أنّ حركة الطبيعة و تبدّل أوضاعها الغير الطبيعية الناشئة عن خارج حركة تسخيرية، وحركة الجسم بحسبها حركة طبيعية.

هذا ممّا يظهر من تتبّع كلام الرئيس؛ و قد يلوح اطلاقها على حركة الطبيعة الى غير مكانها الطبيعي، بل القسري كما يلوح في بحث الميل، حيث قسّم الى طبيعي و قسري و نقساني، لأنّ مبدأه و ما ينبعث هو منه \_أعني الطبيعة \_ان كان ينفعل أوّلاً من فاعل خارج عن محلّة انفعالاً به يحدث الميل في محلّها فهو قسري، كالحجر الصاعد، فان الفاعل الخارجي مسخر طبيعته، فيصدر عنها الميل الى العلوّ، و إن لم يكن الأمر كذلك فحينئذ إن يحدث الميل في محلّه مع مقارنة شعور و استعانة في صدورها فهو ميل نفساني، كاعتاد الانسان على غيره؛ و ان لم يكن ذلك باستعانة الشعور فهو ميل طبيعي، سواء اقتضته القوّة التي هي مبدؤه على و تيرة واحد، كميل الحجر المسكن في الجوّ، أو اقتضته على و تاير مختلفة، كميل النبات الى التبررّ و التزيّد.

و منهم من سمّى الميل المقرون بالشعور ارادياً، و جعل النفساني أعمّ منه و من ميل النبات، لاختصاصه بذوات الأنفس؛ و بهذا الاعتبار يقال لميل النبات أنّه نفساني، و يخصّ الطبيعي بميلٍ يصدر عنه الحركة على وتيرة واحدة دون ارادة و شعور؛ و منهم من جعله خارجاً عن هذه الأقسام لكونه مركباً.

ثمّ لاخفاء في أنّ الميل يطلق /PB184/تارةً و يراد به المدافعة، و يطلق مرةً أخرى و يراد به مبدؤها، كما يظهر من الشيخ في الشفاء و رسالة الحدود. و أمّا الأمر الأوّل فلما قال الشيخ: «انّ هذا الأمر لكون الجسم خارجاً عن مكانه مدافعاً له؛ يسمّى مدافعةً و لكون الجسم متوجّهاً الى مكان آخر يسمّى ميلاً». ا فقد لاح أنّ المدافعة المخصوصة هو الميل؛ و أمّا كون الميل هو مبدأ الحركة، فكما حقّقناه آنفاً.

١ ـ قارن: الرسائل، رسالة الحدود، ص ١١٠.

#### [٢١/٣٨٣] قال: و تحريكه أمّا باعطاء المبدأ القريب الذي به التحرّك 🗆

أقول: و ذلك كما في عالم العناصر حيث ان صورها النوعية محرّكة لها، و الأمر في عالم الأفلاك، فلعدم تناهي حركاتها يقوى عليها القوى المنطبعة الجسمانية، فتحريكه ايّاها بافاضته أشواقاً للجوهر المتحرّك المنتقل عن بعضها الى بعض، و هو النفس المجرّدة الفلكية على ما نبّه عليه بقوله: «امّا بأن يكون هو المؤتم».

فان قلت: أنّ السافل هو الذي عشق العالى \_كما قال الأستاذ\_فكيف يجامع قولهم لولا عشق العالى لانطمس السافل.

قلت: ان عشق العالي عبارة عن عشقه بذاته و ابتهاجه بخيرية ذاته، و من جهة خيرته ذاته يفيض على السافل أشواقاً متتاليةً فهي معشوقة له بالعرض. فان من ابتهج بشيء ابتهج بجميع ما يصدر عنه من حيث يصدر عنه. فيرجع معشوقيته الى معشوقيته لنفسه. فلذا قيل: ان العالى لايريد السافل، و لايلتفت لفتةً و الالزم استكاله به؛ فالحبوب و المراد بالحقيقة نفس ذاته التي لا معنى ماله بالقوّه، و رشح الأشواق على الجوهر المجرّد فعلى سبيل البتع. ألاترى أنك لو عشقت و احببت انساناً فتحب آثاره؟! فكان الحبوب بالحقيقة ذلك الانسان على ما قيل ا:

أمرّ على الديار ديار سلمى اقبل ذاالجدار و ذاالجدارا و ما حبّ الدار شققن قبلى ولكن حبّ من سكن الديارا فا ظنّك بخالق العقل و ملهمه، على ما قال: «فجملة السماويات المسماة»، الى آخره. قال المعلّم الثاني في كتاب الفصوص: «صلّت السماء بدورانها و الأرض برجحانها»؛ و قيل في الشعر:

فذلك من عميم اللطف شكر وهذا من رحيق الشوق سكر

قال الرئيس في غير موضع من كتاب التعليقات: «انّ القوى الأرضية كالنفوس و الطبائع لاتحرّك موادّها لتحصيل ما تحتها من المزاج و غيره و ان كانت هذه من التوابع اللازمة لها؛ بل الغاية في تحريكاتها لمودّاها هي كونها على أفضل ما يمكن لها، ليحصل لها النسبة بما فوقها، كما في تحريكات نفوس الأفلاك أجرامَها بلا تفاوت»، انتهى.

و من هيهنا لاح أنّ جميع الأشياء من العاليات و السافلات طالبة لكمالاتها بحسب ما يليق بحالها، و يتصوّر في حقّها، فلكلّ منها عشق و شوق ارادي أو طبيعي، حتى أنّ فاعل التسكين كفاعل التحريك في أنّ مطلوبه ليس ما تحته \_كالأين مثلاً \_بل /PA185/مطلوبه الطبيعي و محبوبه الحقيقي كونه على أفضل ما يمكن في حقّه و المتألمون من الحكماء حكموا بسريان نور الشوق في جميع الأشياء على تفاوت مراتبهم و اختلاف طبقاتهم. ﴿ فلكلّ وجهة هو مولّيها ﴾ أو يقتبس بنار الشوق و التعشّق نور الوصول لديها و ﴿ ان من شيء الآسبح بحمده ﴾ ٢.

فقد لاح سرّ ما قيل: لولا العشق ما يوجد سهاء و لا أرض، و لا برّ و لا بحر.

فان ازعج سرّك فقلت: انّ الارادة الجزئية المتجدّدة يجب أن يكون محدثها شيء جزئي، فانّ العقول الفعّالة لايحدث عنها تغيّرات جزئية سواء كان ارادة أو طبعاً، فان كانت علّة الارادات الجزئية للنفوس الفلكية شيئاً آخر غير العقول الفعّالة أو ما ينتهى اليه، فلاتأثير للمفارق في الحركات الفلكية.

قلت ما قاله الرئيس من أنّ الارادة الجزئية عن تخيّل جزئي عن مشاهدة لحال جزئية، و ربّا كانت عن ارادة متقدّمة اذا انضم اليها التخيّل مع المشاهدة أوجبت ارادة أخرى، يحجّ فيبلغ بغداد، ثمّ يريد من بغداد؛ و ربّا كانت مبتدأ، عن ارادة متقدّمة، كمن هو ساكن فينبعث له تخيّل عن حسّ أو تذكّر أو فكر، فينبعث منه

٢ ـ البقرة، ١۴٨.

#### [١/٣٨۴] قال: فهي لامحالة ارادية ... 🗆

أقول: فان قلت: أنّ الطبيعه لا يجوز أن يصدر عنها حركات غير متناهية، و هـو صحيح، و لكن لايلزم أذا لم تكن حركة الفلك طبيعيةً أن تكون أراديةً، بل أن لايكون طبيعيةً، و يحتاج إلى بيان أنّ الحركات ما لاتكون طبيعيةً فهى أرادية.

قلت: لأنّه إمّا أن تصدر عن قصد و ارادة و إمّا أن لاتصدر عنها فيصدر عن جوهر الذات و صورته أو عن أمر من خارج و حيث لا طبع لا قسر.

## [4/٣٨٥] قال: و ذلك انّه لمّا لميكن هويّة 🗆

أفيد: عنى بالهوية هنا الماهية، فانه سبحانه وجود محض متعال عن الماهية، وكلّ ذى الماهية معلول و مخلوق له؛ و أيضاً أنه لو كان له الماهية كلّيةً امتنع أن يصدر عنه الهوية الشخصية، و الالزم أن يكون المعلول أقوى من العلّة

## [٧/٣٨٥] قال: أعني به هويّة العقل 🗆

أفيد: يعني بقولي: «هذا».

## [۱۰/۳۸۶] قال: على الرشيح ... 🗆

أقول: كما عليه المشّاؤون حيث ذهبوا الى أنّ الصور القائمة بالنفوس الناطقة على الرشح؛ و قوله: «أو على الاشراق» اشارة الى ما عليه الأفلاطونيون؛ و على التقديرين تنتقش فيه ...

فان قلت: انّ النفس الانسانية في مبدأ فطرتها خالية عن الصور الانتقاشية كلّها بتّةً، و تحصيلها باستعمال الآلات يستلزم علمها بالآلات، فلو كان علمها بها لزم توقّفه على استعمال الآلات المتوقّف على علمها بها، و هكذا يعود الكلام الى أن يدور أو يتسلسل، و

كلاهما محال لحدوث النفس.

قلت: /PB185/ان علم النفس بذاتها و كذلك آلاتها التي هي مشاعرها الباطنة و حواسها الظاهرة حضوري شهودي. ثمّ بعد هذا العلم ينبعث عن جوهر النفس لذاته استعمال الآلات بدون تصوّر استعمال الآلات و التصديق بفائدته سابقاً، حيث ان هذا الاستعمال ليس فعلاً اختيارياً بمعنى حصوله بالقصد و الاختيار، بل اغما هو فعل جوهر نفسه من دون قصد و رويّة، بل ذاته موجبة لاستعمال الآلات من حيث شوقها الذاتي الى كما لها الأقصى و الى الشبه بما فوقها، فلا يكون مسبوقاً بقصد زائد على ذاته، بل علمها الحضوري بجوهر ذاتها و آلاتها كاف في ذلك، و ليس عادمة الشعور كإحراق النار و تبريد الماء؛ بل بحوهر ذاتها و آلاتها كاف في ذلك، و ليس عادمة الشعور كإحراق النار و تبريد الماء؛ بل الأنها لما كانت عالمةً بذاتها علماً حضورياً أنّ وجودها عاشق لها و لفعلها عشقاً ناشياً عن الذات لذاتها اضطرّت الى استعمال الآلات تحصيلاً لاستكمال ذاتها و انتظام ما يليق بحالها.

#### [١٥/٣٨٤] قال: فان المهما بقيت على ملكة الاتّصال

أقول: أنت خبير بجواز أن ليال: أن ليس في القوّة الخيالية صور هذه الأمور في حالة السهو، بل فيها كيفية استعدادية لها يتمكّن بها من استرجاعها متى شاءت بافاضة صورها عليها، كها أمر الأستاذ في القوّة العاقلة؛ بل نقول: ان الصور الحاضرة في الحسّ المشترك قد تزول عنه بالكلّية بحيث يحتاج الى احساس جديد و هو النسيان و قد يزول عنه لا بالكلّية، بل بوجه يحضرها بأدنى التقات و هو الذهول و ذلك كها يترشّح الصور اليه من الباطن، و لا يحتاج الى المشاهدة في ذلك، كها عليه أمر الا يحاء و مشاهدة الأنبياء الملك و ساعهم منه الحروف والأصوات بالباطن، من دون المشاهدة بحسب الأعيان، كها تقرّر في موضعه.

و بالجملة: يحتمل أن يكون للجنس المشترك ملكة الاسترجاع، كما عليه حال

النفس بحسب ما ها من مرتبة العقل بالنعل، حيث ان ها ممكة استرجاع الصور العلمية من واهبها على أن تكون خزانة الحس المشترك النفوس المنطبعة الفلكية التي هي بمنزلة الخيالات لنفوسها المجرّدة المدبّرة، كما العقل المغلل بمنزلة خزانة الصور المعقولة للمنفوس المجرّدة الانسانية. والفرق بين السهو والنسبان في اصور الخيالية بملكة الاسترجاع الى ما في النفوس المنطبعة في الأجرام الأثيرية من النفوس لحسية المرتسمة فيها و عدمها.

ثم لا يخنى أنّ ما ذكره العلّامة الحلّى تقلاً عن الحكاء حيث قال: «أمّا المعقولة، فانّ سبب النسيان هو زوال الاستعداد بزوال المفيد لبعد في باب التصوّرات والتصديقات»، الى آخره، فيمكن أن يرجع الى ذلك بأن يكون المراد من ١٩٥١/ زوال المفيد زواله بما هو مفيض مفيد. و ذلك لأنّ بزوال استعداد الاسترجاع يزول العقل المفارق المفيض بما هو مفيض لامطلقاً.

#### [۲۳/۳۸۶] قال: و الكواذب بما سوء استعداد النفس.

أقول: هذا هوالجواب المُقنع المُشبع الارتساء الكواذب في العقل الفعال بحسب التصور، بل كلّ ما فيه حقّ في حدّ نفسه صدق الاشبهة تعتريه، و ان من المرايا الانسانية بحسب سوء استعداداتها ترتسم فيه تلك الصور الحقّة المرتسمة في العقل الفعال بصور كاذبة ألاترئ أنّ الصورة المستوية اذ العكست في المراي المتخالفة ترى محتفة الايوافق تلك الصورة المستوية! سيّا اذا نظرت الى جرم السيف فترى صور تك صورة مستطيلة مع أنها على استوائها، فمجد العقل الفعال و علوه أقدس من أن يرتسم فيه الكواذب على سبيل التصور؛ الأنّ علمه أعلى منه و من التصديق، على مائه عليه، قدّس الله روحة.

[۲۸۷ ۵] قال: انّ التصور و التصديق أنّما هما نوعا العلم الانطباعي ... أقول: و ذلك حيث انّ لكلّ من تنصور والتصديق مبادي و مقدّمات، فيكونان

نوعين من العلم الانطباعي.

قال في جواب مسألة سئل عنها: هل للتصديق مبدأ كها أنّ للتصوّر مبدءاً؟ بهذه العبارة، «الجواب: بلى، أمّا في المصدّقات فالمبادي الأول من المقدمّات، و أمّا في علل التصديق الموقعة للتصديق فالعقل الفعّال».

841

قال في منطق الشفاء: «إنّ كلّ قضية تتصوّر أوّلاً في نفسها، لكنّها أنّما يقع التصديق بها اذا نسب الى خارج على سبيل المطابقة»، انتهى. و هو صريح في أنّ التصديق بها قسم من أقسام العلم الحصولي الحادث، و في أنّ متعلّق الحكم والتصديق أنّما هو نفس مفهوم القضية الاالنسبة، كما ذهب اليه جمع، أو وقوعها ولا وقوعها على ما ذهب اليه الآخرون.

و في برهان الشفاء ذكر ما حاصله: أنّ مبادي التصديقات منتهية الى الضروريات، و اللّ لزم كون الغير المتناهي محصوراً بين حاصرين // / / / / / / / / / / / / / الطرفان الأصغر و الأكبر، والأوسط لمّا كان ثبوته الأصغر نظرياً على هذا التقدير، فيكون بينه و بين الأصغر أوساط غير متناهية؛ و هكذا بين كلّ وسط و أصغر؛ و بالجملة أنّ بين كلّ طرفين من الأطراف الغير المتناهية أوساطاً غير متناهية بين كل طرفين منها أوساط كذلك، و هكذا هلم جرّاً. هذا حاصل ما ذكره.

و يمكن اثبات ذلك بنمط آخر أيضاً، و هو أنّه لوكان كلّ منها نظرياً لماكان لنا علم، وجه اللزوم // PB187 توقّف تحصيل كلّ علم على علم سابق هو مثله في التوقّف على علم آخر هو، امّا العلم الأوّل بمرتبة أو بمراتب و هوالدور؛ أو علم آخر حكمه ذاك ذاهباً الى غيرالنهاية، و هو التسلسل، و هما باطلان؛ لاستلزامها امّا تقدّم الشيء على نفسه وكون المفروض نظرياً غيرنظرى؛ و امّا زيادة أحد المتضائفين الذي هو المكتسب على مضائفة الآخر الذي هوالكاسب؛ اذ ما عدا العلم الأخير هو كاسب و مكتسب، و هو مكتسب غير كاسب، فيكون أحدهما أزيد من الآخر، و هو باطل ضرورة، تكافؤهما وجوداً و تعقلاً.

وأيضاً ما ذكر في أوّل البرهان البهذه العبارة: «فصل في الدلالة على الغرض في الهذا الفنّ لمّ كان العلم المكتسب بالفكرة والحاصل بغير اكتساب فكري قسمين، أحدهما: التصديق، والآخر: التصور، وكان المكتسب بالفكرة من التصديق حاصلاً لنا بقياس مّا، والمكتسب بالفكرة من التصور، عن التصور، حاصلاً لنا بحدٍّ مّا»؛ إلى آخر ما ذكره هناك.

و أيضاً أنّ المسطور في الكتب أنّ العلم الذي هو من الهيئات النفسانية ينقسم الى التصوّر والتصديق، و من الظاهر أنّه علم حصولي حادث. فقد بان من تضاعيف البيان سرّ ما ذكره \_قدّس سرّه \_بقوله: «من المقترّ في مقرّه».

#### [٧/٣٨٧] قال: هي من لوازم ذاتها.

أفيد: «لم يعن بلوازم الذات هنا لوازم الماهية على الاصطلاح الصناعي، بل انّها عني اللوازم التي لا يصح انسلاخ الذات عنها في الوجود»، انتهى.

#### [١٣/٣٨٨] قال: كان عدد العقول والنفوس

أقول: ذلك حيث انّ البرهان الدالّ على كون العقول عددها عدد الكرات من الأفلاك الكلّية والجزئية، يدلّ على كون عددها عدد الكواكب، لكونها متحرّكة حركة الرادية حول أنفسها حذو النعل بالنعل.

و انى قد عرضت أوانَ مدارسة هذا البحث من الشفاء عنده هذا المدّعي غيرمرّة، و هوالحق المبين على ما قاله قدّس سرّه من «قلت و عندي أنّه يشبه أنّ الحق» الى آخره.

## [١٧/٣٨٨] قال: و كلّ حركة كلّيةً كانت أو جزئيةً ...

أقول: يعني بها مايدرك في أوّل النظر كما أنّ الجزئية ما يدرك في ثاني النظر، مثلاً أنّ

١ ـ الشفاء، البرهان، ص ٥١.

الكواكب السبعة السيّارة ترى حركاتها في بادي النظر من المشرق الى المغرب، فيقال: انّ تلك الحركة كلّية و مبدأها فلك كلّى؛ ثمّ اذا فصّلت تلك الحركة الى حركات أخرى سمّيت كلّ منها حركة جزئيةً لكونها جزءاً من تلك الحركة و مبدأها فلك جزئي.

قال قطب فلك التحقيق في كتابه التحفة: ثمّ انّ أهل هذا العلم لمّ وجدوا تسع حركات متخالفة أثبتوا تسعة أفلاك بادي نظرهم /PA188/اثنين للأوّلين وسبعة للسيّارات نه ويسمّى كلّ واحد منها كرة الكواكب و الفلك الكلّي له لتضمّنه جميع حركاته. ثمّ /MB118 لمّ رأوا أنّ بعضاً من هذه الحركات قد تكون مركّبة من حركات أثبتوا لبسائطها أفلاكا أخر، حسب ما تقتضيه هذه الحركات سرعة و بطؤاً و رجوعاً و استقامة، قرباً من الأرض و بعداً عنها، سميّت أفلاكاً جزئيةً لكونها مبادي حركات هي أجزاء حركة مركّبة؛ و تلك الأفلاك الجزئية تداوير و خارجة المراكز و مائل القمر و ممثّلاتها. و اذبه ينقسم سبعة من هذه التسعة الى اثنين و عشرين فلكاً على ما نصّ عليه في التذكرة، اذ ينقسم كلّ واحد من فلك القمر و عطارد الى أربعة أفلاك جزئية، و فلك الشمس الى فلكين، و فلك كلّ واحد من الأربعة الباقية الى ثلاثة أفلاك.

#### [٢١/٣٨٩] قال: منته من الجانبين.

أقول: «منته» خبر قوله «و الشرف». و بالجملة أنّ الشرف في سلسلتي البدو والعود منتد الى الهيولي، و ان كانت في الأخيرة مبتداها، و في الأولى أيضاً منتد اليها.

## [ • ٢٢/٣٩] قال: والمشهور أنّ الحيوانات كلّها ألف و أربعمأة نوعاً.

أفيد: «ألف و أربع مائة» رفع على الخبر، والتنوين في أربع مأة عوض عن المضاف اليه، أعنى الحيوانَ المضمّن في الحيوانات، و هوالمميّز للعدد في محلّ الجرّ، و «نوعاً» متعلّق

٢ \_ م: للسيّارة.

بالحيوانات على التمييز، و رافع لابهامها بالنسبة الى النوعية والصنفية والشخصية. والتقدير: أنّ الحيوانات باعتبار النوعية ألف و اربع مأة حيوان و لايستقيم هنا الاضافة الى نوع على الجرّ، على أن يكون هوالمميّز للعدد؛ اذ ليس الغرض بيان عدد النوع، بل المقصود عدد الحيوان من جهة النوعية، و هذا كما نقول: «الرجال عندي مائتان ضيفاً»، و التقدير «الرجال الأضياف عندي مأتا رجل» و لا يصح عندي الرجال الأضياف عندي مأتا رجل»، ولا يصح عندي «مأة رجل ضيفاً» و «خمسة عشر «مأة ضيفاً» و «خمسة عشر درهما ورجلاً ضيفاً»، و كذلك «على من الدراهم مأة درهم فضة أو ورقاً» و «خمسة عشر درهما فضة أو ورقاً»، لا «مأة فضة أو ورق فضة مسكوك»، وليعلم!

## [ ۲۳/۳۹ ] قال: اشتمالاً انفعالياً ...

أقول: أى انفعالاً زمانياً، لكون كالاتها مرهونةً بالقوّة الاستعدادية، و لعلّ ما ذكره الرئيس في قاطيغورياس كتابه الشفاء من نفي وجود الكيفية في العقول القدسية هو هذا، و الافالظاهر أنّ من جملة علومها الكيفيات حيث ما كانت المعلومات كيفيات؛ لأنّ العلم من مقولة المعلوم.

ثمّ انّ العقول و ان لم تكن منفعلةً /PB188/انفعالاً زمانياً لبرائتها عن معنى ما بالقوّة لكنّها منفعلة انفعالاً ذاتياً من سرادقات مجده و عنايته تعالى، فتكون الصور فيها لامنها، بل فيها من غيرها تعالى.

و ما ذكره الأستاذ بقوله: «اشتمالاً فعلياً» محمولاً على اشتماله عليها بالفعل، لابالقوّة كما في النفس، فليتدبّر!

١ ـ ش: هذه.

على أنّه يمكن أن يقال في توجيه ما ذهب اليه الشيخ في الجواب عن اسؤال، حيث قال: «الجواب: العقل الذي يفعل المعقولات فيه أيضاً المعقولات كاللوازم لذاته، فهو يفعلها الله في ذاته عن ذاته و في غيره أيضاً. و قد كان هذا احدى المسائل العشرة التي كانت في جانب الكتان سمع بها أولم تسمع "، و عنده جلايا مقدّسات. معنى قوله: يفعلها اليس بالفعل العامي الذي // MA119/ بعد أن لم يفعل المعنى وجود لازم، كما تعلم»، انتهى كلامه المعنى وخود لازم، كما تعلم»، انتهى كلامه المعنى وخود لازم، كما تعلم المعنى المعنى وخود لازم، كما تعلم المعنى المعنى وخود لازم، كما تعلم المعنى وخود لازم، كما تعلم المعنى وخود لازم، كما تعلم المعنى المعنى وخود لازم، كما تعلم المعنى وخود لازم المعنى وخود المعنى وخ

فان قلت: ظاهر الشيخ في الاشارات القول بالعلم الحصولي له تعالى، وكونه من لوازم ذاته الحقّة، و قوله بالعلم الحصولي للعقل المستند الى ذاته و من لوازم ذاته.

قلت: الفرق جلى في ذلك على مانبّه عليه الشيخ في بعض رسائله بقوله: «الأوّل يلحظ من ذاته كلّ ممكن الوجود في نفسه واجبة به بوسط أو غير وسط، فالهيأة العلمية لازمة ذاته ۱ من غير أن يكون له بها شرف و رتبة، بل علوّه و مجده هو بأنّه بحيث تلزم وحدته تلك الهيأة، لابأنّها لازمة»، انتهى.

ثمّ لا يخنى أنّ الهيأة اللازمة للعقل من الصور العلمية شرفه و بهائه و مجده، ثمّ الحقّ مقدّسة ١١ عن كون الهيئآت العلمية لازمةً قائمةً بذاته، و انّا تصدّينا لدفع الشبهة من هذه الجهة على ما عليه الشيخ، فليتدبّر!

#### [۲۱/۳۹۱] قال: فقد التبس عليه ...

أقول: حيث قال: «لا بحسب الوجود» فقد نفي التقدّم بحسب الوجود بقسميه مع

٢ \_ م: يعقلها.

۴ \_ م، ب: بعقلها.

٦ ـ م: يعنل.

٨ ـ ب: ـ فأحــن تدَّره.

۱۰ ـ م: ـ داته

١ \_م: من.

٣ \_ المصدر: فبيح بها اذ لم تسمع.

۵ ـ م، ب: يعقل.

٧ ـ راجع: العباحثات، ص ٢ • ٣.

٩ \_ م: \_ الى ذاته،

١١ \_م، ب: تقدّسه.

وجود أحدهما دون الآخر، فقد التبس عليه أنّ أحدهما وراء الآخر؛ لأنّه لولم يلتبس عليه لما حكم بنفيهما ١، بل كان يجب عليه نني أحدهما و اثبات الآخر.

و بالجملة: أنّ التقدّم بحسب الوجود قسمان:

أحدهما: التقدّم بحسب الطبع في درجة الوجود، و هو ما يكون مع التقدّم بالطبع في المرتبة.

و ثانيهما: التقدّم بالطبع في المرتبة؛ أعنى التقدّم بالذات.

فالأوّل موجود في هذه المراتب دون الثاني. و ما ذكره بقوله: «لا بحسب الوجود» يشملها جميعاً، فقد نفاهما فيكون قدالتبس عليه أنّ أحدهما وراء الآخر، يعني أنّه لم يعلم أنّ أحدهما غير الآخر، و انتفاءه لا يستدعى انتفاء الآخر. و أنّ الاُستاذ حكم بكون أحدهما غير الآخر، والتقدّم بالطبع في درجة الوجود معتبر في آحاد سلسلتي البدو و العود دون التقدم بالطبع في المرتبة، و ظني أنّ هذا هو المعتبر "دون الأوّل، و غلط الحاكم من حيث نفي التقدم بالطبع في المرتبة، و ظني أنّ هذا هو المعتبر "دون الأوّل، و غلط الحاكم من حيث نفي هذا فيا وقع عنه بقوله: «لابحسب الوجود»، كما هوالمتبادر من التقدّم /١٩٨١ع/ بحسب الوجود، لا أنّه قسمان.

ثمّ ان ظاهر الشيخ هو التقدّم بحسب مرتبة الوجود، حيث قال في التعليقات: «والكمال المطلق حيث يكون الوجوب بلاامكان، والوجود بلاعدم، والفعل بلاقوّة، والحقّ بلاباطل. ثمّ كلّ تالٍ فانّه يكون أنقص من الأوّل، اذ كلّ ماسواه فانّه بمكن في ذات. ثمّ الاختلاف بين التوالى في الأشخاص و الأنواع يكون بحسب الاستعداد و الامكان؛ فكلّ واحد من العقول الفعّالة أشرف من الأمور المادّية. ثمّ واحد من العقول الفعّالة أشرف من الأمور المادّية. ثمّ السماويات من جملة المادّيات أشرف من عالم الطبيعة، و نريد بالأشرف منها ما هو أقدم في ذاته، ولا يصحّ وجود تاليه الا بعد وجود مقدّمه»، انتهى.

١ - م: بينهما.

٢ - م: + لما.

٣ - م: - في آحاد سلسلتي ... المعتبر.

ولا يخنى لطافة ما ذكره من الجمع، حيث قال: «ثمّ السهاويات» ولم يجعل الفلك الأقصى أشرف من الثوابت، و هكذا بل جعل جملتَها أشرف من عالم الطبيعة، لتقدّمها عليها بالطبع، من دون تقدّم طبيعي بينها لانتفائه عنها.

أم اذكره الرئيس في أوّل عاشرة الهيات الشفاء كما ينقله المصنّف طاب ثراه من الأشرفية بين السماويات من الأجرام الفلكية، فهو محمولٌ على كون كلّ منها بحسب الكمال، لا بحسب الوجود في المرتبة /119 / / / / / / / / الكمال، لا بحسب الوجود في المرتبة /119 / / / / / / / / / / الكمال، عيمة مع العلّة، فيكون متقدّماً بالطبع في الدرجة، لا في الطبع والعلّية.

#### [٧/٣٩٢] قال: متقدّمة عليه في الدرجة ...

أقول: هذا انّما يستتبّ في عرض كلّ مرتبة كما في النفوس الفلكية أيضاً، حيث أن ليس بينهما تقدّم و تأخّر بحسب الطبع في الوجود؛ لعدم كون بعضها علّةً لبعض، و انّما يكون بينها تقدّم و تأخّر في الوجود بحسب الدرجة على أن يكون كلّ ما هو أشرف في هذا العرض متقدّماً على ما يتلوه في الدرجة بحسب الطبع، عن جهة كونه مع المتقدّم بالذات في المرتبة.

و بالجملة: يكون كلّ ما هو أشرف يكون مع المتقدّم؛ و أمّا الأمر في السلسلة البدوية و العودية طولاً فالاُستاذ على هذه السنّة في أمر ما فيها. و ظنّي أنّ الأمر فيها على سنّة كون المتقدّم متقدماً بحسب الوجود بالطبع في المرتبة لامجرّد معية لما هوالتقدّم. و أمّا الأمر في العقول المقدّسة و هي مبتدأ سلسلة البدو طولاً و لها عرض فيجوز، بل يجب أن يكون الترتيب الطبيعي بحسب الوجود في المرتبة العقلية لابحسب الوجود في الدرجة، و ذلك لتخالفها في الماهية النوعية.

قال الرئيس في الرسالة: و علَّة كلَّ نوع مخالف له في النوع. و لعلَّه يوافقه في لازم أو

٢ \_م: الالهيات.

١ - م: - ثمّ.

جنس؛ و لعلّ العقل يكون علّةً للعقل، والنفس لاتكون علّةً /PB189/ للنفس، والجسم لايكون علّةً للجسم، وأنّ المادّة لاتكون علّةً لشيء في وجوده. بل في امكان وجوده، وأنّ الصورة لاتكون علّةً للصورة وكلتاهما مادّيتان.

و من هيهنا لاح الأمر في عرض ما وقع في بعض المراتب من الصور المنوّعة.

ثمّ النّا الاحتياج الى بيان الترتّب بين ما في طول السلسلة و ما في العرض مفروغ عنه، اللّا أنّ الاُستاذ المصنّف قدّس سرّه العزيز التوجّه الى بيان الترتّب بين ما في عرض مرتبة مرتبة بحسب التقدّم في الوجود بحسب الطبع في الدرجة حناناً من الاُستاذ قدّس سرّه و شفقةً في تحصيل هذا الترتّب في العرض.

و أمّا في الطول فالترتّب بحسب الوجود في الطبع بحسب المرتبة والعلّية في البـدو ظاهر.

و أمّا في العود، فلانّه يستحيل الغذاء الذي أكله الأبوان فيصير كيلوساً، ثمّ دماً، ثمّ منياً متّصلاً بجسد الأبوين اتّصال ارتقاء من الرتبة الجهادية و النباتية الى الرتبة الجهوانية، حتى تتعيّن و تنتقل مادّة صورته من الصلب الى الرحم، و ذلك أوّل التعيّن الجهمعي، و ينتقل من الرتبة الجهادية والنباتية الى الرتبة الحيوانية تلمح سرعة انتقاله من الرتبة المعدنية الى النبايتة، والمراتب مرتبطة بعضها ببعض، لاح جزّ بينها الا برازخ معقولة. و التنبيه على هذا من الكتاب العزيز قوله تعالى: ﴿ فَمُسْتَقَرُ وَ مُستَودِعُ ﴾ الآية فهدأ الاستقرار في الرحم وما قبل ذلك فمختص بمقام الاستيداع. و قال عزّ من قائل: ﴿ وَ نُقِرّ في الأرْحَامِ ما نَشَاءُ إلىٰ الْجَلُ مُسَمّىً ﴾ ٩.

والحاصل: أنّ هناك تقلّبات في صور الموجودات طوراً بعد طور و انتقالات من

۲ ـ د: سشأ.

۴ ـ لأعاد، ۹۸.

١ ـ م: ـ العزيز.

٣ ـ م. بحد.

صورة الى صورة، فترتق صورة المادّة في الرحم على النحو المذكور، ثم تنشأ و تتميّز بالكلّية، و لاتزال كذلك دائمة التنقّل في الأحوال الى أن يتكامل نشئآتها، و يتم استواؤها منصبغة بالاستعداد بما يناسبها.

و بعبارة /MA120/أخرى أنّ هذه المادّة بعد قرارها في الرحم أو ما في حكمه يتزائد استعدادها الله أن تستعد بصورة هي أكمل من الأوّل، فيفيض عليها و يفعل فيها جميع ما تقدّم من الأفعال الجمسانية الى أن يتكامل البدن، و تصير مستعداً للنفس الانسانية، فيفيض عليها النفس الناطقة الانسانية، و يفعل في البدن جميع ما تقدّم من الأفعال و الآثار الانسانية الى أن يحلّ الأجل، و شبّهوا تلك الحالات بحرارة تحدث في فحم من نار مشتعلة تجاورها اشتداد تلك الحرارة فيه و تجمّره و اشتعاله، فان تلك الحرارة و اشتدادها تستعد الفحم للتجمر و التجمّر للاشتعال، فبدأ الحرارة النارية كالصورة المعدنية، و اشتدادها كالصورة النباتية و تجمّرها كالصورة الحيوانية، و اشتعالها /١٩٥٩/ كالنفس الناطقة الانسانية.

ثم هذه الصورة لاشتال كل لاحق منها على ما يشتمل عليه السابق عليه و زيادة، كأنه شيء واحد يتوجه من النقصان الى الكمال، و هوالذى يصوّركم في الأرحام كيف يشاء ﴿ فَتَبَارَكَ اللّهُ أَحْسَنُ الخَالْقين ﴾ ١.

فقد بان من تضاعيف البيان الترتيب بحسب الوجود من أوّل سلسلة العود الى منتهاها، و من فاتحتها الى ساقتها من الأحسن الى الأشرف، بعكس ما في سلسلة البدو طولاً.

#### [٧/٣٩٣] قال: على أنفسها ...

أقول: في سلسلتي البدو والعود فكان عقل ثمّ نفس ثمّ أجسام في الأوّل. و قوله: «ثمّ نفس، ثمّ عقل» في الثاني، والمراد منه: العقل المستفاد الذي هو آخر سلسلة العود.

۱ ـ مؤمنون، ۱۴.

## [١٤/٣٩٣] قال: المتلطّخ الهيولاني.

أقول: «في حديث أبى طلحة تركتنى حتى تلطّخت، أى تقذّرت و تنجسّت بالجهاع، و [يقال] رجل لطخ أي قذر» كذا في النهاية. و أما بالحاء المهمل: الضرب بالكفّ؛ في النهاية: «في حديث ابن عباس: فجعل يلطخ أفخاذنا بيده. اللطخ: الضرب بالكفّ و ليس بالشديد.» و هذا غيرمناسب هيهنا، بل المناسب هوالأوّل.

#### [٢٠/٣٩٣] قال: و تتعمّق في عميقات المعارف

أقول: فان قلت: لم صار للنفس و هوجوهر عقلي مجرّد ذاتاً شوق الى عالم الحسّ؟ ولم لم يقبل الكمالات من المفارقات؟ و أمّا الذي يحصل لها من الحسّ و البدن، فان كان استعداداً فما القدر الذي يستعدّ به لقبول الكمالات الحقيقة بعدالمفارقة؟ و هل يرجى لها استعداد اذا لم يحصل لها بالبدن هذا الاستعداد، و لم لا يجوز أن يحصل لها استعداد من استعمالها بعض الأجرام السماوية أو غيرَها، على ما جوّز من استعمالها بعد المفارقة.

قلت ": ما قاله الرئيس يجب أن تعلم أنّا مقصّرون عن ادراك براهين اللمّ في هذه الأشياء، بل انّا اذا تأمّلنا الأحوال الموجودة و ارتقينا منها الى كيفية الحال في الأحوال التي قبلها، والذي نعلمه، أنّها ليست بكاملة، و ليس وجودها وجود المفارقات في آن يكل، بل كأنّها أنّها يستعد بأحوال تخدث لها مع مباشرة الحسّ، و أمّا قدر هذا الاستعداد حتى يكل به فأمر لا أحقه.

و لعلّه أن تفطّن للمفارقات. و أمّا أنّه هل يمكنها أن يكتب هذا الاستعداد باستعمال جسم بعدالبدن، فامّا جسم مثل البدن فلا، فامّا الجسم السائي فأمر لاأحقه ولا أمنعه / 120/ قله يتهيّؤ ذلك إذا اكتسب من البدن هيئة ما بها يتهيّؤ استعمال الجسم

١ ـ النهاية، ج ٢٥٠/۴.

٢ \_ م: ما.

السمائي، و لعله لايتهيّؤ ذلك.

و بالجملة: فانّا فعلم أنّ للنفوس المفارقة بعد المفارقة أحوالاً لانقف عليها، و يلزمنا الاحتياط في دار الكسب و طلب /PB190/ ما يمكننا الاستعداد.

#### [۱۲/۳۹۴] قال: الّا ... 🗆

أقول: «الله» استثناء من قوله: «المتعال»؛ أي الذي قد تقدّس و تعالى الاعن أقصى الكمال و قوله: «بلا واسطة» متعلّق بقوله: «و يستحيل» ١.

## [۳۹۵/ ۱۰] قال: و اذا كانت بشجرة نفسه القدسية خاصيات ثلث ... 🗆

أقول: يشير بذلك أنّ المعجزات الفعلية مختصّة به، كالمعجزات القولية. قال الرئيس في الإشارات «ثمّ انّ الناس لو تنازعوا في وضع الشرع لوقع الهرج الحذور منه، فاذن يجب أن يمتاز منهم باستحقاق الطاعة ليطيعه الباقون في قبول الشريعة، و استحقاق الطاعة إنّا يتقرّر بآيات تدلّ على كون تلك الشريعة من عند ربّه، و تلك الآيات هي معجزته»، انتهى.

فقد لاح من ذلك اختصاص كلّ معجزة فعليةً كانت أو قوليةً بالنبيّ: و ما ظنّه الشارح القديم للإشارات حيث أورد الإيراد على صاحبها، حيث قال: «و أيضاً قولكم المعجزات دالّة على كون الشارع من قبل اللّه غير لائق بكم؛ لأنّ سبب المعجزات عندكم أمر نفساني يحصل للأنبياء و لأضدادهم من السحرة كما يجيء في النمط العاشر، و يمتاز النبيّ عن ضدّه بدعوته الى الخير دون الشرّ، و التمييز بين الخير و الشرّ عقلي؛ فاذاً لا دلالة للمعجزات على كون أصحابها أنبياء»، انتهى.

قلت: انّ المعجزة ممتازة عن غيرها من كرامة الأولياء و سحر السحرة الأشـقياء، سواء كانت قوليةً أو فعليةً، و العجب من الشارح الجديد للإشارات قد سلّم ما في النمـط

<sup>1</sup> \_ م، ش: الشديد،

العاشر منه مع أنّ الشيخ جعل السحر مقابلاً للمعجزة، حيث قال: «انّ الأمور الغريبة ينبعث في عالم الطبيعة من مبادي ثلاثة، أحدها: الهيأة النفسانية المذكورة؛ و ثانيها: خواصّ الأجسام العنصرية، مثل جذب المقناطيس للحديد بقوّة تخصّه؛ و ثالثها: قوى سهاوية». ثمّ قال: «و السحر من قبيل القسم الأوّل، بل المعجزات و الكرامات و النيرنجات من قبيل القسم الثاني، و الطلسهات من قبيل القسم الثالث».

ثمّ الشارح المحقّق أجاب عنه بأنّ امتياز النبيّ عن غيره باقتران المعجزات القولية بالمعجزات الفولية بالمعجزات الفعلية. و لعلّ الأستاذ ـقدّس سرّه العزيز ـعلى اختصاص كلّ منها بالنبيّ، و نبّه بذلك ما يرد على هذين الشارحين، و تظهر ذلك بعد تمهيد معنى المعجزة و تحقيقها.

فنقول: ان لفظة المعجزة مأخوذة من العجز المقابل للقدرة، وحقيقة الإعجاز اثبات المعجز، ثمّ استعير لإظهاره، ثمّ استعمل مجازاً فيا هو سبب العجز، فالتاء في المعجزة للنقل من الوصفية الى الاسمية كما في الحقيقة، و قيل للمبالغة كما في العلامة؛ ثمّ فسّر ت //PA191 بأنّها أمر خارق للعادة مقرون بالتحدّى قولاً أو حكماً. و امّا قيل: أمر ليتناول الفعل كانفجار الماء من بين الأصابع، و عدم الفعل كعدم احراق النار. و من اقتصر في حدّها على الفعل جعل المعجزة هيهنا كون النار برداً و سلاماً. أو بقاء الجسم على ما كان عليه من غير احراق، و احترز باقتران التحدّي عن كرامات الأولياء و العلامات الإرهاصية المتقدّمة على بعثة الأنبياء حجةً نفسه، و الأنبياء حجةً نفسه، و الكرك لأنّ كلّ هذه الأمور خارقة للعادة، غير مقترنة بالتحدّى.

و بالجملة: يجب أن تكون معجزة النبيّ أمراً غير معتاد خارقاً للعادة، مطابقاً للدعوى، فقد خرج عنها الارهاصات، اذ ليس معها دعوى، فضلاً عن مطابقتها ايّاها. و أمّا الكرامات فهو أمر غير معتاد لا يكون معها دعوى النبوّة. و أمّا الشعبده و كذا السحر فهي متازة عن المعجزة بأن ليس يجب أن تكون من الخوارق و بأن لا يكون معها دعوى النبوّة؛ و

١ - اقتباس من كريمة الأنساء، ٦٩.

على تقدير أن يكون معها ذلك الدعوى فيعارض حين التحدي على ما نصّ عليه صاحب التلويحات؛ أمّا الأوّل فلأنّ السحر و الشعبدة فلهما مبدءان، فيترتّبان عليهما دواماً و أكثرياً، فيكونان عاديين، غاية الأمر أنّ ما هو مبدأ لهما فقد لايكون دائمياً أو أكثرياً. و المراد بالعاديات ترتّب أمر على أمر آخر ترتّباً دائمياً أو أكثرياً، و الشعبده و السحر يجري فيهما التعليم و التعلّم، فلا يقدح في عاديتها.

قال الشارح القديم للإشارات في المحصّل: «المعجزة أمر خارق للعادة، مقرون بالتحدّي مع عدم المعارضة» فبين القيود المشتركة بين هذا الحدّ و ذلك الحدّ بما قدّمناه، فقال: «و اثما قلنا مع عدم المعارضة ليتميّز عن السحر و الشعبدة». و قال خاتم المحصّلين في نقده: «انّ هذا حدّ المعجزة، و اتى بالقيود الواجب أن يعتبر، ثمّ المراد بعدم المعارضة أن لايظهر ذلك ممّن ليس له نبوّة، و أمّا ظهوره من نبىّ آخر فلاامتناع فيه».

فاذا تقرّر هذا فنقول: «ان هذين الكاملين قد اعترفا بخروج السحر و الشعبدة عن حدّ المعجزة، و اعترفا بالمعجزات الفعلية، فيجب أن يحكما بخروجهها عن حدّها، و ما ذكره الشيخ في النمط العاشر لايؤيّدهما حيث ان الشيخ لم يجعلها من المعجزات، بل ذكرهما ولم يذكر صدورهما عمن يدّعى النبوّة، كها هو المعتبر في حدّ المعجزة. و الأستاذ قدس سرّه لما حكم باختصاص كلّ من المعجزات الفعلية و كذلك المعجزات القولية على سبيل الإستقلال، فقد حكم ببطلان ما عليها هذان الخبيران / 1919/ و الشيخ الرئيس لمندوحة عمّا ذكراه، و هو و شريكه سيّان حتنان الني هذا المرام. و الله وليّ الفضل و الإلهام.

و الذي يشيّد أركان ما ذكرناه ان من المعجزات الفعلية إحياء الموتى و انقلاب الفصاحيّة ٢ و انشقاق القمر و سلام الحجر و المدر، ليس من افعال البشر، و لذا قد يأخذ بعض في تعريف معجزة النبي: «كونها متعذّرة الحصول من غيره، امّا بحسب جنسه، كفعل الحياة أو بحسب وصفه، كالحركة الى السماء». و أيضاً انّ الأنبياء قد ادّعوا أنّ هذه أمور

قد فعلها الله تصديقاً لدعوانا، فلوكان شيء منها لالغرض التصديق بأقوالهم لكانواكاذبين في دعويهم، وكان الله \_سبحانه و تعالى \_قد أعانهم بما يروّج هذا الكذب، فيكون مصدّقاً للكاذب أو راغباً، لأنّه \_تعالى \_ مصدّق له، و هو يستلزم اخلال الخلق و افسادهم. و هو قبيح عقلاً، يتنع عليه تعالى.

الا ترى! أنّ المنقول من مسيلمة الكذّاب لمّ ادّعى النبوّة قيل له: انّ رسول اللّه عليه و آله ـ دعا لأمور فارتدّ بصيراً، فدعا مسيلمة فذهب عينه الصحيحة؛ و انّ فرعون لمّا رأى أنّ موسى ضرب لبنى اسرائيل طريقاً في البحر يبساً، قال: انّا أيضاً غرّ عليه، فاتّبعهم بجنوده، فغشيهم الموج و اغرقوا جميعاً؛ و انّ اللّه ـ سبحانه و تعالى ـ لمّا جعل النار برداً و سلاماً على ابراهيم ـ عليه السلام ـ قال عمّه أيضاً: انا أجعل النار برداً على نفسه، فجاءت ناراً، و أحرقت لحيته. فوقوع هذه الأمور الغير المعتادة عنهم دالّ على كذبهم.

تفصيل المقام بضرب من الاجمال بأن يقال: لأهل العلم خلاف في أنّ المعجزة هل هي جائزة الظهور على أيدي الأولياء و الصلحاء، أو لا؛ فذهب الجمهور الى جواز ظهورها على أيديهم؛ و منعه أكثر المعتزلة، و مال الاستاذ أبو اسحاق الاسفرايني من الأشاعرة الى مذهبهم. ثمّ الذاهبون الى جوازه اختلفوا في أنّ الاظهار بقصد منهم و الاختيار، أو لا! فاختار بعضهم الأوّل، و البعض الآخر الثاني. ثمّ ذهب من ذهب الى جواز ظهورها عنهم بالقصد و الاختيار الى أنّ من شرائطها أن يكون مقترنة بعدم دعوى الولاية، حتى لو ادّعى الولاية، و أراد أن يظهرها لإثبات هذه الدعوى لم يجز أن يظهر على يده و لم يقع، و ادّعى بعضهم أنّ معجزاتهم ليس يجوز أن يكون من جنس ما يظهر على الأنبياء، كالانقلاب الفصاحيّة و احياء الموتى، و بهذه الجملة تمتاز عن معجزات الأنبياء عليهم السلام و الحقّ أنّه ليس يجب، لا أنّه / ١٩٨٩/ لا يجوز.

و بالجملة: أنّ كرامات الأولياء ليست الاّ ثبوت ما هو غير معتاد، أو نني ما هو المعتاد، سواء كان ذلك من جنس الخوارق، أم لا: اذا ظهر على ايدي العارف بالله و

بصفاته، المواظب على الطاعات، المجتنب عن المعاصي، المعرض عن الانههاك في اللذّات و الشهوات. و انّما قلنا: مشترطة به، لأنّ خوارق العادات قد يظهر على أيدي الكاذبين، و قد يظهر على أيدي عوامّ المسلمين تخلّصاً لهم عن المحن و المكاره، و يسمّى: «معونة»؛ فلذا قالوا: انّ ظهور الخوارق على أيدي الأنبياء كان معجزة لهم، و ان كان على أيدي الكاذب كان اهانة له، و ان كان على ايدي العوامّ كان معونة، و ان كان على أيدي الأولياء كان كرامة؛ فليدرك!

# [١٧/٣٩٥] قال: و الأخبار بالمغيبات ... 🗆

أقول: ظاهر المصنّف \_قدّس سرّه \_ أنّ اتّصال القوّة الخيالية بعالم العقل و شدّة شبيهها بالأذهان النقيّة سبيل الوحي و الايحاء لكنّ الحقّ أنّ مراده \_قدّس سرّه \_ : أنّ النفس اذا طالعت شيئاً من الملكوت فانها لا محالة تكون مجرّدة غير مستصحبة لقوّة خيالية أو وهمية أو غيرهما، ويفيض عليها العقل الفعّال ذلك المعنى كلّياً غير مفصّل و لا منظم، دفعة واحدة ثمّ يفيض عن النفس الى القوّة الخيالية، فتخيّله مفصّلاً منظماً بعبارة مسموعة منظومة ويشبه أي يكون الوحي على هذا الوجه، فان العقل الفعّال لا يكون محتاجاً الى قوّة تخيليّة في افاضة الوحي على النفس، فتخاطب بألفاظ مسموعة مفصّلة.

فقد بان سرّ ما ذكره قدّس سرّه: بقوله بل من الباطن من سبيل الاتّصال بعالم العقل» الى آخره، حيث انّ الاتّصال هو اتّصال نفسه الجرّدة المقدّسة، و أمّا اتّصال القوّة الخيالية بعالم العقل فبواسطة تلك النفس الجرّدة التي هي من عالم الأمر الالهي.

#### [۱۷/۳۹۵] قال: جميعها حدسيات

أقول: والحاصل أنّ التعلّم على نحوين، أحدهما: على سبيل الحدس، و هو أن يخطر الحدّ الأوسط بالبال من غير طلب. فينال، و النتيجه معاً. و الثاني: يكون بحيلة و طلب، و الحدّ الأوسط فيض المّى و اتّصال عقلي بلاكسب ألبتة، و قد يبلغ من الناس بعضهم مبلغاً

يكاد [أن] يستغني عن الفكر في أكثر ما يعلم، و يكون له النفس القدسية.

و بالجملة؛ أنّ القوّة العقلية اذا اشتاقت الى صورة معقولة تضرّعت بالطبع، الى المبدأ الواهب، فان ساحت عليها على سبيل الحدس كفت المؤونة و الا فزعت الى حركات من قوى آخر من شأنها أن تعدّه لقبول الفيض لتأثيرٍ مّا مخصوص يكون في النفس منها، ومشاكلة بينها و بين شيء من الصور التي في عالم الفيض، فيحصل لها بالاضطراب ما كان لا يحصل الا بالحدس.

ثمَ اذا تشرّ فت النفس القدسية و اكتسبت القوّة الفاضلة و فارقت البدن كان نيلها ما ينال هناك عند زوال الشواغل أسرع من نيل الحدس، فتمّثلث لها العالم العقلي على ترتيب حدود الفضائل و المعقولات الذاتي دون الزماني، و يكون ذلك دفعةً ١، و انّما الحاجة الى الفكر و القوّة الفكرية لكدر النفس أو قلّة ثمرتها و عجزها عن نيل الفيض الالهي، أو للشواغل. ثمّ ان للقوّة الفكرية اطلاقين:

أحدهما: من قبيل العقل بالملكة للنفس الناطقة، لاسيًا اذا ازداد استكمالاً ممّا جاوز الملكة، ويقال لهذه: «القوّة الطالبة».

و ثانيها: القوّة المتخيّلة من حيث تتحرّك مع شوق القوّة العقلية و يقال لهذه: «القوّة العارضة للصورة المتحرّكة».

[۲۰/۳۹۷] قال: و رؤوس هذه الفضائل ... 🗆

أقول: لا يخفى عليك أنّ الحكمة العملية يقال باشتراك الاسم على معنيين:

أحدهما: ما ذكره الشيخ هيهنا.

و ثانيهما: العلم المتعلّق بالعمل فيما اذا قيل انّ من الفلسفة ما هو نظري و منه ما هو عملي، حيث لم يذهبوا الى العمل الخلقي، فانّ ذلك ليس جزءاً من الفلسفة بـوجهٍ، فـانّ

١ ـ يمكن أن غرأ في ب: رفعه.

الملكة القياسية غير الملكة الخلقية، بل عنوانه معرفة الانسان بالملكات الخلقية بطريق القياس و الفكر، أنّها كم هي؟ و ما هي؟ و ما الفاضل منها؟ و ما التروّي ، و أنّها كيف يحدس من غير قصد اكتساب؟ و أنّها كيف يكتسب بقصده؟

و أيضاً معرفة السياسات المنزلية و المدنية ما يعمّ الأمرين، بـل بـالجملة المعرفة بالأمور التى الينا أن تفعلها امّا ملكات و انفعالات، و امّا من خارج بحسب المشاركة، و هذه المعرفة ليست غريزيةً بل تكتسب، و امّا تكتسب بنظر و رويّة و قياس يفيد قوانين و آراء كلّية، و هي التي تفيدنا كتب الأخلاق و السياسات التي اذا تعلّمناها يكون اكتسبنا معرفة، و تكون محاصلة لها من حيث هي معرفة و ان لم تفعل فعلاً و لم تتخلق خلقاً، فلا تكون أفعال الحكمة العملية الأخرى موجودة لنا، و لا أيضاً الخلق، و تكون لا محالة عندنا معرفة مكتسبة يقينية حقيقية، و كلّ معرفة يقينية حقيقية (PA193/فهي حكمة أو جزء حكمة، و ليست هذه المعرفة عندنا حكمة طبيعية و لا حكمة رياضية، و لاحكمة الهية؛ فليست حكمة نظرية.

جملة هذا ذكره الشيخ ردّاً على أبي حامد الاسفرايني، حيث اشتبه عليه و ظنّ أنّ الحكمة العملية التي هي الأخلاق جعلها الشيخ فرداً من الحكمة، ولم يعلم أنّ ما هو فرد له هو العلم بقوانين الأخلاق و الأعمال. كما فصّلناه في شرحنا على الهيات كتاب الشفاء.

#### [٧/٣٩٨] قال: كما النفس خليفة العقل.

أقول: لاخفاء في أنّ العقل:

قد يقال و يراد منه صحة الفطرة الأولى من الناس، و حدّه: قوّة بها يجوزالتمييز بين الأمور الحسنة والقبيحة.

٢ ـ ش: + من.

١ ـ ب، ش: التردى،

و قد يقال بأمور يكتسبها الانسان بالتجارب من الأحكام، فيكون حدّه: أنّه معانٍ مجتمعة في الذهن يستنبط بها الناس المصالح والأغراض.

و قد يقال و يراد به هيأة محمودة للانسان في حركاته و سكناته و كلاته و اختياراته، و نقوّة نفسانية للنفس بها تتأثّر عمّا فوقها من المبادي العالية، و يقال لها العقل النظري ليتميّز عن العقل العملي الذي هو معنى آخر له، و هو هيأة نفسانية بها تستصرّف النفس في قواها و تفعل فيها؛ و يوصف بالعملي، اذ ليس من شأنه الاالعمل فقط. والظاهر أنّ مناط التكليف هو أوّل هذه المعاني.

و قد يقال غريزة؛ أى طبيعة تلزمها العلم الكلّى بالضروريات البديهية عند سلامة الآلات.

ثمّ لاخفاء في أنّ مناطه هوالأوّل من المعانى. ثمّ انّ كلّ واحد من هذه المعاني تصلح أن يكون خليفة للنفس على ما قال، كما النفس خليفة العقل، كما أنّ مراتب النفس الأربع من الهيولانية والملكة والفعل والمستفاد من العلوم في الثلاث الأخيرة، والتهيّؤ والاستعداد في الأوّل خدم للنفس.

#### [۱۰/۳۹۸] قال: النخاع

أقول: في النهاية: «النخعة اشبه التل» .

# [ • • ۴/۴ ] قال: ثمّ قال انّ كِلّ صورة من الصور العقلية ...

أقول: يعني حقيقةً من الحقائق الجرّدة من الجواهر المقدّسة، فهي و علّته التمامية أي الغائية واحد بمعنى ذكره بقوله: «لكنّي أقول» الى آخره. فقد بان أنّ ما لأجله تلك هو ذاته تعالى، ولو عرفت الصورة بكنهها لعرفت علّته التمامية كذلك، فقد بان سرّما ذكره أوّلاً

بقوله: فانّا لسنا نعرفه كنهَ معرفته». ثمّ استدلّ عليه بقوله: «و ذلك أنّ ما هو» الى آخره.

و قس عليه أمرَ نظام الوجود؛ لأنّه كالعقل في الابداع، بل كالعقل الأوّل أيضاً بما عليه خواصّ الحكماء. / 1989/و بما قرّرنا [ه] ظهر أنّ الواجب تعالى غاية الغايات، حيث يلوح منه جواز معرفة كنه ماعداه، و هو غير ما ذكر، حيث انّه اذا عرف عرفت علّته الغائية، الآأنّ دلالة الشيء على علّته الفاعلية أشدّ ملائمةً من دلالته على علّته التمامية؛ أي العلّة الغائية في الأشياء العقلية، على ما قال في آخر هذا المنقول فلامحالة: «أنّك اذا علمت ما العقل» الى آخره.

و منه يظهر حيث قيده بالأشياء العقلية، أي الجواهر الجردة، أن أمر ما عداه من الصور الطبيعية تجوز معرفته بكنهه و معرفة علّته التمامية القريبة؛ أي الغائية من معرفته فلا استحالة في معرفته بكنهه بخلاف ما عليه أمر ما تكون علّته التمامية هو ذاته الحقة، المستحيل الوصول الى كنه مجده و قدس بهائه. و من هيهنا لاح سرّ ما ذكره الاستاذ من أنه تعالى غاية الغايات؛ فليدرك!

# [ ٥ - ١٧/٤ ] قال: و ذلك أنّ جميع صفات العقل ...

أقول: منه يلوح سرّما قاله من أنّ العقل دائرة لا يتحرّك؛ أمّا الأولى لسعة احاطته، و أمّا الثاني فلأنّ جميع صفاته لمّا كانت بالفعل حاضرة ملاحاته المعامّ من دون أن يتقدّم بعضها على بعض، لينتقل العقل من بعض الى بعض بخلاف النفس؛ فلذا قال: انّها دائرة تتحرّك. ثمّ انّ صفات العقل و ان كانت حاضرة معاً من دون تقدّم بعضها على بعض، لكنّها متأخّرة عن مرتبة ذاته، فاتصافها بصفاتها بعد أن لم يكن بعدية ذاتية. [و] لاح سرّما قال: انّها دائرة متحركة؛ أي منتقلة عن سذاجة ذاتها الى صفاتها دفعةً واحدةً دهريةً، لا آنية

لا في القبسات: لأنك.
 ش: البعض.

١ ـ م: + ما.

٣ ـ ش: + بها.

ولازمانيةً، لتقدّسها عنها جميعاً.

و أمّاكون العقل عدداً متحرّكاً و بالعكس، فمن جهة الثنوة التي له من حيث ما هو و هما مطلبان لاينسلخ أحدهما عن الآخر في اللحاظ العقلي على ما قال «فلامحالة أنّك اذا علمت ما العقل، فقد علمت ما هو؟» الى قوله: «غيرأنٌ ما هو أشدٌ» الى آخره: فليتدبّر! و أيضاً يصح أن يقال انّه لمّا كان العلم التفصيلي سنّته توحيد الكثير، و الادراك الاحساسي شاكلته تكثير الواحد، فيصح تفسير أنّ العدد عقل متحرّك، حيث انّ مراتب العلوم التفصيلية على التدريج و الاتصال تنبعث عن علمه البسيط الاجمالي المتصور العلوم التفصيلية على التدريج و الاتصال تنبعث عن علمه البسيط الاجمالي المتصور بصورة وحدانية نسبتها توحيد الكثير "، فيكون العدد عقلاً متحرّكاً لاشتاله على كثرة على صورة وحدانية كما أنّ العدد كثرة، و قد لبست لباسَ الواحدة التي هي بمنزلة صورتها النوعية، مثلاً أنّ الاثنين وحدة و وحدة بشرط أن لا يصحب وحدة أخرى، فسنّته توحيد الكثير، فما وقع عنه بقوله: «و ذلك أنّ جميع صفات العقل /١٩٨٩/ أبدعت»؛ و سيأتي وجه آخر في أصل الكتاب.

# [۶/۴۰۱] قال: و لعلَّك بما أفدناك من الضوابط ...

أقول: لعلّ مراده من ذلك ما حقّقه سابقاً أنّ وحدته ـ تعالى مجده ـ غـيرعددية. لاستحالة حصول العدد منها؛ لأنّ العدد هو الوحدة المتكرّرة، و حـيث اسـتحال تكـرّر وحدته تعالى ببراهين التوحيد، فقد انحصر ذلك في غيره تعالى.

ثمّ انّ من قدماء الحكماء ذهبوا الى أنّ التدابير الختلفة والأفعال الكثيرة و الأشكال و الهيئات أمور غربية عجبية تشتمل عليها أبدان الحيوانات و الأناسي، ليس يجوز أن تكون مباديها منحصرةً في نفوس متعلّقة على بها، فانّا نعلم بالضرورة غفلتنا عن هذه التدابير و

١ ـكذا في النـخ.

٢ ـ ب: المصوّر.

۴ ـ م: معلّقة.

الأفعال الممتنع أن يصدر الاعمّن له شعور بها، فيكون فاعلها أمراً آخر، عالماً بجميع هذه الأفعال، و سمّوه: «ربّ النوع».

و منهم من ذهب في جاهلية الفلسفة الأولى الى أن كل نفس ابدن انساني هو الله اسبحانه و تعالى و هو يفيض عليه صورته، و فيا وقع عن المعلم الأوّل من أنّ النفس دائرة متحرّكة؛ أي في مراتب استعدادتها بتحصيل كمالاتها. و في الشفاء: «النفس عدد متحرّك.» أي ذو وحدة عددية؛ أي يحصل من تكرارها العدد، و متحرّك في الكمالات، و قس عليه أمرَ العدد في العقل!

و أمّا تحرّكه في افاضة الموجودات المتدرّجة أو انتقاله من ذاته الى صفاته الكمالية، فيكون بعد مرتبة ذاته لا زماناً "، بل ذاتاً؛ فيكون اشارةً الى بطلان قول من قال: «انّ نفس كلّ بدن انسانى هوالله»، سبحانه [و] تعالى عمّا يقول الملحدون علوّاً كبيراً ، كما أنّ خاتم المحصّلين في التجريد أشار الى بطلانه أيضاً بقوله: «ولا تصير مبدأ صورة الآخر ٥٠.» على أن يكون مراده من الصورة القوى، اذ الصورة كما تطلق على ما يقوم المادّة. /١٤١١ / ١٨١٨ يقال على النفس الكيفيات التي منها القوى، فيكون حاصل كلامه: أنّ النفس الناطقة ان كانت أمراً واحداً هو الله سبحانه و تعالى، أو أمراً آخر جاز أن يفيض على بدن آخر صورة أخرى، فبطل كونها متساوية في الأبدان، و ليس كذلك، فليتدبّر! ٧

[١ ٢/۴ ٥] قال: و منهم روح القدس النازل بأنوار الوحي 🗆

أقول: يدلّ عليه آيات، منها كريمة واردة في شأن نبيّنا محمّد ﴿ علَّمه شديد القوي﴾ ^

٢ \_ م: \_ نفس،

۱ ـکذا.

٣ ـ ب: لازما مّا.

٤ ـ اقتباس من كريمة الاسراء، ٤٣: «سبحانه و تعالى عمّا يقولون علوّاً كبيراً».

۵ ـ اقتباس من كريمة الاسراء، ۴۳: «سبحانه و تعالى عمّا يقولون علوّاً كبيراً».

٦ ـ قارن: تجريد الاعتقاد، ص ١٥٨. ٧ ـ م: ـ يقال على النفس ... فليتدبّر.

٨ \_ النجم، ٥.

أي ملك شديد قواه، يشير به اليه؛ و هو الذي أيّده الله \_تعالى \_بالقوّة الغير المتناهية؛ و من قدرته أنَّه قلع قوى قوم لوط من الماء الأسود، و حملها على جناحه، و رفعها الى السهاء. ثمّ قلّبها و صاح صيحةً بثمود، فأصبحوا جاثمين و /PB194/كان هـبوطه عـلى الأنـبياء ـعليهم السلام ـو صعوده أسرع من رجعة الطرف، و رأى ابليس يكلّم عيسي على عقار بعض الأرض المقدّسة، فنفحه بحناحه، فالقاه الى أقصى جبل بالهند.

و منها كريمة: ﴿ نزل به روح الامين على قلبك ﴾ أ فأنّه صريح في أنّ علمه يكون منه بإذن ربّه؛ و قوله ـ تعالى ـ ﴿ ذو مرّة ﴾ ٢ أي ذو رأى و متانة في دينه و احكام في علمه بوجهٍ لا يمكن تغيّره و نسيانه، فاستوى و استقام على صورته ﴿ و هو بالأفق الأعلى ﴾ ٢، لأنّه حين كان النبي بالأفق المبين لاينزل على صورته، اذ هو حينئذٍ لو لم ينزل بصورة مثاليه لم يفهم القلب كلامه.

و منها كريمة: ﴿ ذي قوَّة عند ذي العرش المكين ﴾ \* غير متزلزل الأحوال ﴿ مطاع ثمَّ أمين ﴾ ٩ بالوحي و غيره من الأمور المتعلَّقة و في التنزيل شيء آخر يدلُّ على ذلك، و هو قوله \_ تعالى \_: ﴿ قل نزَّله روح القدس من ربِّك بالحقَّ ﴾ ألثابت الدائم قوله. ﴿ علَّم الانسان ما لم يـعلم﴾ ٧ أي ليس من شأنه أن يعلمه الاّ بالتعليم، اشارة الى خروجه من القـوّة الى الفعل؛ اذ التعليم مسبوق بعدم العلم.

## [۱۷/۴۰۱] قال: ان تأطّ 🗆

أقول: «الاطيط صوت الرجل و الابل من ثقل احمالها»، كذا في الصحاح.^

۲ ـ النجم، ۲.

۴ ـ التكوير، ٢٠.

٦ ـ النحل، ٢ • ١. في النسخ: نزل.

٨- الصحاح، ج ٢/١١٥.

١ ـ الشعراء، ١٩٣.

٣ ـ النجم، ٧.

۵۔التکویر. ۲۱.

٧ ـ العلق، ٥.

#### [۲۲/۴۰۱] قال: و طوار جناب

أقول: في الصحاح: «طوار الدار ما كان ممتدّاً معها من الفناء». ١

# [۲ ۱/۴۰ ۲] قال: مرّةً في صورة 🗆

أقول: أي الحقيقية، فهو بها؛ و لكنّه قد ظهر بها للنبيّ مرّ تين: إحديها عند العروج و الصعود الى السّهاء؛ و ثانيتها عند النزول و الهبوط عنها عند سدرة المنتهى. قال الله سبحانه و تعالى: ﴿ و لقد رآه ﴾ \_أي جبرئيل في صورته الحقيقية \_ ﴿ نزلةً أُخرى ﴾، أي مرّة أُخرى ﴾ في مندها جنّة المأوى التي تأوى اليها أرواح المؤمنين.

روى الصدوق في كتاب التوجيد حيث قال: «حدّثنا طلحة بن يـزيد عـن عـبيد الله بن عبيد عن أبي معمّر السعداني أنّ رجلاً أتى أميرالمؤمنين، فقال: يا أميرالمؤمنين! إنى شككت في كتاب الله المنزل؛ \_[...]\_قال: لأنى وجدت الكتاب يكذّب بعضه بعضاً، فكيف لاأشكّ فيه.

فقال عليّ بن أبي طالب: «انّ كتاب اللّه ليصدّق بعضه بعضاً، و لايكـذّب بـعضه بعضاً، و لكنّك لم ترزق عقلاً تنتفع به. فهات ما شككت فيه من كتاب اللّه، عزّ و جلّ!». "

الحديث طويل فلنذكر موضع الحاجة و ها هي: «و أمّا قوله: ﴿ و لقد رآه نزلة أخرى عند سدرة المنتهى ﴾ يعنى محمّداً ٩ \_ [صلّى الله عليه آله] \_ كان عند سدرة المنتهى حيث لا يتجاوزها ٩ خلق من خلق الله؛ و قوله في آخر الآية: ﴿ ما زاغ البصر و ما طغى لقد رأى من آيات ربّه الكبرى ﴾ رأى جبرئيل \_ [عليه السلام] \_ في صورته مرّتين، هذه المرّة و مرّة أخرى، و ذلك أنّ خلق جبرئيل عظيم، فهو من الروحانيين الذيب لا يبدرك / ١٩٨٩/

١ ـ الصحاح، ج ٢ / ٧٢٦. في النسخ: ممتدًّا أمامها.

٢ \_ النجم، ١٣.

۴ ـ ب: + حيث.

٣ ـ التوحيد، ص ٢٥٥.

۵ ـ ب: يجاوزها.

خلقهم و صفتهم الا الله ربّ العالمين» أ، انتهى.

قال الشيخ الجليل الطبرسي في تفسيره مجمع البيان بهذه العبارة ﴿ و لقد رآه ﴾ يعنى رأى جبرئيل ﴿ نزلةً أخرى ﴾ أي مرّة أخرى من النزول. أي نازلاً عليه من السهاء ﴿ نزلةً أخرى ﴾ في صورة نفسه ﴿ عند سدرة المنتهى ﴾ بعد ما ذكر، فاستوى و استقام على صورة نفسه الحقيقية دون الصورة التي كان يتمثّل بها، كلّما هبط بالوحي و كان يأتيه في صورة الآدميّين، فأحبّ رسول الله أن يراه في صورته التي جبّل عليها، فاستوى له و هو بالأفق الأعلى يعنى أفق الشمس فملأ الأفق؛ و قيل: ما رآه أحد من الأنبياء في صورته الحقيقية غير محمّد و أمّا مرّتين، مرّةً في الأرض و مرّةً في السماء» ٢، انتهى.

و لعلّ ما ذكره الأُستاذ ـقدّس سرّه العزيز ـ مرّةً واحدةً، يـعنى مـرّةً واحـدةً في الأرض و مرّةً في السماء، أو مرّةً في الصعود و مرّةً في النزول، فليدرك!

## [٢٢/۴٠٢] قال: فيكون أخس ما فيه المادّة 🗆

أقول: يعني في هذا التدريج و المادّة، منصوب على أن يكون خبر «فيكون».

# [۹/۴۰۳] قال: و لیس هذا رسمه بل معنی اسمه 🗆

أقول: يعني به الحدّ الذي بحسب الاسم، أي تفسير اسمه و بيان ما هو المراد منه بحسب الوضع و الاصطلاح و الاستعمال؛ اذكلّ لفظ استعمل و اطلق في الحاورات و غيرها يراد منه لامحالة معنى، و للسامع ان يستفسر عنه أن لم يعلمه، و على المستعمل أن يتبعه بلفظ آخر اشهر منه، مركّباً كان هذا اللفظ أو مفرداً. ثمّ ما يذكر في جوابه ان كان نفظاً آخر هو مرادف نه، كان ذنك حدّاً اسميّاً له، و ان لم يكن كذلك فهو رسمه؛ و أمّا الحدّ الذي هو

١ - المصدر السابق، ص ٢٦٣.

٢ ـ قارن: المحمع السار. ح ١٧٤/٥ في ذيل هذه الآية. و عبارة المصنف لانضائق مع المصدر في هذا الموضع.

بحسب الماهية الموجودة في نفس الأمر، اذ ما ليس له وجود فيها ليس له ماهية حقيقة يكن أن يتصوّر، فضلاً عن أن يكتسب؛ فهو الذي يشتمل على جميع مقوّماته المحمولة عليه الداخلة في ماهيته و مفهومه، ان كان المطلوب منه نفسَ الماهية و مفهومها و كانت الماهية ماهية بسيطة في الخارج، مركّبة في الذهن من أجزاء محمولة هي بمنزلة علل ماهياتها من جنسه القريب و فصولها؛ اذ المركّب منها نفس ماهيته و مفهومها المطلوبة من الكسب، و ان لم يشتمل الحدّ على جميع مقوّماته فهو حدّ ناقص، و تفصيله في صناعة الميزان.

قال الشيخ: «ان تحديد الأشياء في نهاية الصعوبة، اذ تحصيل جنس قريب و فصل كذلك مشتمل على جميع مقوّمات المحدود من غير أن يهمل في الطول أو العرض فصل في غاية الصعوبة، فكذا ما هو مركّب منها»؛ وردّ ذلك عليه بعض / PB195/أهل الصناعة وقال: «انّ هذا الأمر ليس على هذا الوجه، اذ من علم مفهومَ اسم علم أنّ أيّ شيء هو داخل فيه، و أيّ شيء هو خارج عنه، و أنّ أيّ شيء منه مشترك بينه و بين غيره، و أنّ أي شيء هو خاصّ به، فلا يكون في التحديد صعوبة».

قال خاتم الحصلين في بعض تصانيفه: «انّ الغرض من التحديد ان كان تحصيل صورة مساوية لمحدوده في نفس الأمر فالأمر كها ذكره الشيخ، و ان كان تحصيل صورة مساوية لما هو المراد و المنفهم من اللفظ فالأمر كها ذكره المعترض؛ اذ من علم مسمّى اللفظ علم ما هو بالذات داخل فيه و خارج عنه»، انتهى.

و لا يخنى أنّ الاعتبار أعمّ من الاعتبارين، لأنّ الحدّ إمّا اسمي أو حقيق، إمّا تامّ أو ناقص، و إمّا مشارك لبرهان تامّ أو مبدأ برهان أو كمال برهان، مثل أن يبرهن على أنّ الرعد صوت يحدث في الغيم، بأن الغيم جِرْمٌ مائيٌّ ينطنى، فيه نارٌ، وكلّ ما هو كذلك فقد يحدث منه صوت؛ اذ هو ينتج قولنا: «فالغيم يحدث فيه صوت»؛ و هو اذا جعل صغرى قياس آخر، و يقال: الغيم يحدث فيه صوت، وكلّ صوت يحدث في الغيم فهو رعد، ينتج قولنا: «فالغيم قد يرعد». و هو قد تم بقياسين مشتملين على أوسطين، هما: انطفاء النار في قولنا: «فالغيم قد يرعد». و هو قد تم بقياسين مشتملين على أوسطين، هما: انطفاء النار في

الغيم، وحدوث الصوت فيه؛ أوّل منها علّة للآخر، ولذا سمّى أحدهما ببدأ البرهان والآخر بكماله، أى كمال البرهان الذي هو في الحقيقة حقيقة الرعد مثلاً، ويلى الوسط الثاني الذي هو الأكبر الذي هو محمول عليه جنس الرعد مثلاً الذي هو الصوت؛ فني هذين القياسين مثلاً ثلاثة اجزاء وحدود، [و] هي: انطفاء النار، وحدوث الصوت، و الصوت عرض له ترتيب خاص و اذا أردنا ان نحد الرعد بها حداً تاماً انعكس ترتيب هذه الأمور، فان علينا حينئذ أن قلنا: الرعد صوت يحدث في الغيم لا تطفاء نار فيه؛ و ذلك لأن الواجب أن يوضع في الحدود أوّلاً جنس المحدود، ثم الأمور المأخوذة من عللها و معلولاتها ـان كان لها هذه ـ و ان اقتصرنا في حد الرعد مثلاً على الواحد من الأوسطين الذي يقال له مبدأ البرهان و يقول: ان من انطفاء نار في الغيم، أو اقتصرنا على الآخر منها الذي يقال له كمال البرهان و يقول: انّه من انطفاء نار في الغيم، نقص الحد و لم يكن تاماً.

فاذا تقرّر هذا فنقول: ان مرادهم من الحدّ أعم من ذينك الاعتبارين اللذين ذكرهما خاتم المحصّلين، و كأنهم نظراً الى ذاك /١٩٨٩ جوّزوا تحديد أمر واحد بحدود كييرة، كالجوهر الذي هو مبدأ الحركة؛ فان له حدوداً كثيرة اقتضيها تعدّد أسمائها الموضوعة بازائها، المقارن كلّ واحد منها باعتبار لايقارنه الآخر، كالصورة و الطبيعة و القوّة مثلاً، اذ ذاك يوجب تعدّد حدود هذا الأمر الواحد البسيط الذي لا تعدّد و لاتكثّر فيه في نفس الأمر، فليتدبّر!

## [١/۴٠٥] قال: انّ المبدأ من اللّه 🗆

أقول: قال الرئيس في غير موضع من كتبه ذلك، سيًا في التعليقات بقوله: «تعليقُ: هو الأوّل و الآخر، لأنّه هو الفاعل و هو الغاية، فغايته ذاته، و لأنّ مصدر كلّ شيء منه و مرجعه اليه».

# [۴/۴۰۵] قال: ﴿ و الصَّافَّات صفًّا ﴾ ١

أقول: يعنى الملائكة صفوفاً في السماء يسبّحون اللّه كصفوف الناس في الأرض للصلاة ﴿ فَالزّاجِرات ٢ زجراً ﴾ " قيل الملائكة تزجر السحاب، و قيل: ﴿ فَالزّاجِرات ٢ زجراً ﴾ كلّ ما زجر عن معصية اللّه عزّ و جلّ \_ ﴿ فَالتالِيات ذكراً ﴾ قيل الملائكة و جايز أن يكون الملائكة و غيرهم ممّن يتلو ذكرَ اللّه تبارك و تعالى ﴿ و الذّاريات ذرواً ﴾ " قيل الرياح ﴿ فَالحاملات وِقراً ﴾ ٢ السحاب تحمل الماء ﴿ فَالجاريات ٨ يُسراً ﴾ ٩ السفن تجري في الماء جرياً سهلاً؛ و يقال: ميسّرة، أي مسخّرة ﴿ فَالمقسّمات أمراً ﴾ ١ الملائكة؛ و قد نقل بهذه العبارة عن أميرا لمؤمنين، و هكذا يؤثر عن على بن ابى طالب في ﴿ و الذّاريات ذرواً ﴾ فالمقسّمات و المرسلات عرفاً الملائكة تنزل بالمعروف، و يقال: ﴿ و المرسلات عرفاً ﴾ ١ في المياح عرفاً متتابعةً، يقال: هم اليه عرف واحد اذا توجّهوا اليه و تتابعوا و أكثروا ﴿ فَالعاصفات ١٢ عصفاً ﴾ ١٣ الرياح الشداد، ﴿ و النّاشرات نشراً ﴾ ١٣ الرياح التي تأتي بالمطر كقوله حجل و عزّ ـ: ﴿ بشراً ١٩ بين يدى رحمته ﴾ ١١. يقال: ١٠ نشرت الريح، أي جرت. قال حرير: ١٠٠٠

نشرت عليك فذكرت بعد البلى ريح يمسانية بسيوم مساطر فالفارقات فرقاً > ١٩ الملائكة عليهم السلام - تنزل ينفرق ما بين الحلال و الحرام

۲ ـ ب: و الزاجرات.

۴ ـ ب: و الزاجرات.

٦ ـ الذاريات، ١.

٨ ـ ب: و الجاريات.

١٠ ـ الذاريات، ۴.

١٠ ـ الداريات، ١٠

۱۲ ـ ب: و العاصفات.

١٤ ـ المرسلات، ٣.

١٦ ـ الاعراف، ٥٧ و غيره.

۱۸ ـ + شعر.

١ ـ الصافات، ١.

٣ ـ الصافات، ٢.

۵ \_ الصافات، ۳.

٧ \_ الذاريات، ٢.

۹ ـ الداريات، ۳

١١ ـ المرسلات، ١٠

١٣ ـ المرسلات، ٢.

۱۵ ـ ب: نشرآ.

١٧ كذا، و النفسر لايليق بالموضع.

١٩ ـ المرسلات، ٤.

﴿ فالملقيات ذكراً ﴾ اعذراً أو نذراً الملائكة تلقى الوحي الى الانبياء \_عليه السلام \_اعذاراً من الله \_جلّ عزّ \_و انذاراً ﴿ و اننازعات غرقاً ﴾ الملائكة تنزع أرواح الكفّار إغراقاً كما يغرق النازع في القوس. ﴿ و الناشطات نشطاً ﴾ "الملائكة تنشط أرواح المؤمنين، أي تحلّ حلّاً رفيقاً، كما ينشط العقال من يد البعير، أي يحل حلّاً برفق، ﴿ و السابحات سبحاً ﴾ الملائكة \_عليهم السلام \_ جعل نزولها كالسباحة ﴿ فالسابقات سبقاً ﴾ الملائكة تسبق الشياطين بالوحي الى الأنبياء \_صلوات الله عليهم \_ اذ كانت الشياطين تسترق السمع ﴿ فالمدبّرات أمراً ﴾ الملائكة تنزل بالتدبير من عند الله عزّ و جلّ.

۲ ـ النازعات، ۱.

۴ ـ البازعات، ۳

٦ ـ النازعات، ٥.

١ ـ المرسلات، ٥.

۲ ـ النازعات، ۲.

۵ ـ النازعات، ۴.

## القبس العاشر

## [۱۷/۴۰۷] قال: متقدّساً الى قوله: قبل الذات 🗆

أقول: /PB196/و ذلك الأجزاء المحمولة و الأجزاء المعنوية، أي الخارجية. و قوله: «و مع الذات» أي متقدّساً عن كثرة مع الذات، ماهية و انيّة. و قوله: «بعد الذات» كالصفات الزائدة، كما عليه الأشاعرة. و الأجزاء المقدارية و هي بعد الهوية الشخصية المقدارية، فهي اجزاء بعد الكلّ كما أن الأوّل أجزاء قبل الكلّ.

#### [۱۸/۴۰۷] قال: و سبب منه 🗆

أقول: لمّا كانت الكثرة قبل الذات قسمين: أحدهما: الأجزاء المعنوية، كالهيولى و الصورة؛ و ثانيهما: الاجزاء العقلية، كالجنس و الفصل؛ و يقال للأوّل: علّة الوجود، و للثاني: علّة الماهية؛ و أشار الى نني الأوّل في الواجب بقوله: «و سبب منه»، و الى نني الأخيرة بقوله: «و سبب عنه».

## [٨٠/٢٠٨] قال: ممنوة بالقوة 🗆

أقول: بالجملة أنّ الممكنات لمّاكانت أولات ماهيات فيكون بالقوّة من جهتها. وأمّا وجوداتها فهي اعتباريات لكونها ثواني المعقولات وكذلك مخلوطية أحديهما بالأخرى

# لاتصح أن تفيد وجوبها، فكيف تفيد تحصَّلها.

فان قلت: يجوز أن يكون بعضها علَّةُ بعضٍ لمشاركتها في القوّة و الاعتبار.

قلت: انَّ العلَّة يجب أن تكون من المعلول أقوى في التحصيل و الوجود، و الممكنات في قوّة الذوات و اعتبارية الوجود سواسية، فلايكون شيء منها أقوى وجوداً و ذاتاً من الآخر. تفصيل هذا المرام في حظيرة الانس من أركان رياض القدس.

## [١٨/٢٠٨] قال: ممقول الأفول 🗆

أقول: في النهاية يقال: «قال بمعنى أقبل و بمعنى مال و استراح و ضرب و قلب، و قلب، و قد كرّر [ذكر] القول بهذه المعانى في الحديث» ، انتهى.

و لعلّ ما ذكره ـقدّس سرّه ـ بقوله «ممقول» مشتقّ عن بعض أحد هذه المعاني.

[۲۲٬۴۰۸] قال: نسبة النقطة الى قوله «و الشبعلة الجوّالة الى الدائرة» □ أقول: و هذا معنى قولهم: العدد عقل المتحرّك، أو العقل عدد متحرّك.

# [٩٠۴٠٩] قال: رقيم نصاب الخير 🗆

أقول: «الرقيم» هنا بمعني الكتاب، و هو فعيل بمعنى المفعول. أي المرقوم.

## [۱۲/۴۱۲] قال: كما قد قيل

أقول: لاخفاءَ في جواز أن يكون ما قد قيل اشارةً الى الفناء في الله. حيث انّ العارف "اذا فني واضمحلّ ذاته بحسب ذاته فيتجلّى له نـوره تـعالى عـن صـبح الأزل.

۱ ـ صور،

فغيبوبته عبارة عن فنائه في ذاته.

و قوله: «بدا» أي لاح و ظهر نوره تعالى و بالعكس، و هما متلازمان، فلادور؛ و ما حمل عليه الاُستاذ فهو وجه آخر، فليتدبّر!

لعلّ الشيخ الواصل الكامل المجامل المجيي الدين العربي في الباب الرابع و الأربعين من فتوحاته أشار الى ما قلنا [ه] بمنظومة عربية.

أغيب عنه ولى عين تشاهده في حضرة الغيب والغياب ما حضر أ وكذا ما قاله بمنظومة فارسية الشيخ فريد الدين ـطاب ثراه "-:

تا تو با خویشی عدد بسینی همه چون شدی فانی احد بسینی همه لا أجد رخصةً في نفسي لأن أتصدّی لذكر أكثر ما ذكر \*.

# [١٧/۴١٢] قال: السماوية في الابتهاجات.

أقول: حاصله: أنّ حركات الأفلاك لا استنادَ لها الى قواها الجسمانية، بل انّا هي مستندة ألى نفوسها الجرّدة الحرّكة لها بارادات تابعة لتعقّلات كلّية و تخيّلات جزئية لا يكن أن توجد اللّ في قوى جسمانية قابلة لهذه الادراكات الجزئية شبيهة بالقوّة الخيالية التى فينا؛ فنسبة القوّة الفلكية الى الحركة ليست بالفاعلية، بل بالقابلية.

و من هيهنا اندفع ما قيل انهم جوّزواكونَ القوّة الجسمانية واسطةً في صدور الأفعال الغير المتناهية عن الأفلاك فلم لا يجوّزوا استقلالها؟

وجه الاندفاع: أنّ مدخليتها بالادراك والقبول، لابالفعل والتأثير، فلاتكون القوّة الفلكية مباشرة للأفعال الغير المتناهية.

٢ ـ لم نعثر عليه في هذا الباب.

۴ ـ ش: \_اذا فني واضمحل ... ذكر.

٦ - م: - لا.

١ \_ م: \_ الشيخ الواصل الكامل.

٣ \_ م : \_ طاب ثراه.

۵ ـ م، ب: مستند،

#### [۶/۴۱۳] قال: قد عدّت من غوامض العلم.

أقول: كيف لايكون كذلك حيث يورد هيهنا اشكالات، منها: أنّ هذه الأمور التي قد عدّت من مبادي الحركة الاختيارية التي هي مبادي الأفعال الاختيارية، ان كانت أموراً قارّة امتنع أن تكون مبادي الحركة الغير القارّة، واللا لزم تخلّف المعلول عن علّته التامّة و انعدام المعلول مع بقاء علّته التامّة، و ان كانت أموراً غير للقارّة وجب أن تكون علّتها أيضاً كذلك، و لزم التسلسل.

و اختار خاتم الحصّلين في شرحه للاشارات القسم الثاني، و قال هناك: بارادات عزئية كلّ واحدة منها مقدّمة على معلولها تـقدّماً زمانياً؛ لأنّ ارادة الحـركة الى مكان موجودة قبل الحركة اليه و حصول المتحرّك فيه و ان نوقش فيه؛ و تخلّف المعلول هيمنا أنّا هو لأمر راجع الى الجسم الذي هو القابل لامتناع خروجه عن مكان و حدوثه في آخر الآفي زمان ثمّ هذا الجسم بعد خروجه عن المكان الأوّل و وقوعه في الحدّ الذي يريد حصوله فيه تنعدم ارادة حصوله فيه، و توجد له ارادة أخرى متعلّقة بحدّ آخر من مسافة الحركة، و هكذا لتصل الارادات في النفس / 1987م و الحركات في الجسم، ولا توجد هذه الارادات في في زمان واحد، لانعدام كلّ واحدة منها حين حدوث الأخرى!

لقائل أن يقول: ان هذه التصوّرات والتخيّلات و الارادات و التشوّقات ان كانت كلّ واحدة من كلّ واحدة منها يوجد في آنٍ واحد، لزم تتالي الآنات، و ان كانت كلّها يوجد في آنٍ أو زمان واحد لزم ما فررت منه؛ ولو سلّم فللا حاجة الى التزام أنّ هيهنا ارادات و تخيّلات غيرمتناهية، و أيضاً ان كان أمور ٧كذلك لم يجز أن يوجد الفعل //MA122؛ اذ البديهة حاكمة بامتناع تحقّق أمور غيرمتناهية توقّف كلّ واحد منها على ما يتقدّم هو عليه.

۱ ـش: ـ و. ۲ ـ ش: ـ غير.

٣ ـ ش: ارادات. ٢ ـ م: ـ و.

۵ ـ ش: لتتصل. ٢ ـ ب: ـ و.

٧ ـ م: أُموراً.

و حاصل ما ذكره الأستاذ المصنّف قدّس سرّه بقوله: «و بحسب انفراض الأجزاء و الأبعاض فيها» الى آخره، اشارة الى أنّ هذا أنَّما يكون كذلك ان كانت هذه الأُمور موجودةً بوجودات متعدّدة، و ليس يجب ذلك، لجواز أن يكون لها وجود تدريجي كوجودالحركة؛ اذ الظاهر كما أنّ للمتحرّ ك حين حركته مسافة متصلة لاجزءَ لها بالفعل، و له حركة كذلك منطبعة على هذه المسافة، و زمان كذلك قابلة لانقسامات لاتقف عند حدّ، كذلك له تخيّل متصّل واحد تدريجي يحدث شيئاً فشيئاً في زمان هذه الحركة، تابع لتشوّق الهي، و مستتبع لشوق و اجماع، [و] لها أيضاً وجود كذلك، و له في كلّ جزء من حدود مسافته شـطر تحليلي من كلّ واحد منها، فلايكون هناك أمور متعدّدة غيرمتناهية قارّة أو غير قــارّة ليمكن أن يقال: انَّ كلِّ واحد منها أو كلُّها إمَّا أن يقع في هذا، و إمَّا أن يقع في ذاك. و اطلاق الحركات و الارادات و الاجماعات والتشوّقات و الاشراقات عليها أنَّا هو باعتبار امكان انقسامها اليها بالفرض لابحسب الوجود في الأعيان، فاندفع المحذور؛ اذ نحن نجد من انفسنا أنَّا اذا أردنا أن نتحرَّك الى موضع مخصوص كني لنا أن نتصوّر هذه الحركة، و ما يقع هي فيه تصوّراً واحد، أو نصدّق بفائدتها والعزم عليها، و أن ليس لنا حين الحركة تـصوّر آخـر تدریجی لیمکن أن يقال: ان هناک تصوّرات و ارادات يمكن أن يحصل لنا باعتبار انقسام هذا الأمر اليها على ما يشهد به صحيح الوجدان و صريح البرهان.

و بالجملة: نشاهد من أحوالنا حين نسافر أن لنا ارادة متعلّقة بقطع مسافة معيّنة باقية من أوّل الحركة الى آخرها، و مع ذلك قديكون لنا تـصوّرات و ارادات /PA198/ جزئية متعلّقة بقطع واحد من منازل واقعة في مسافتنا.

والحاصل: أنّ كلّ عاقل يجد اذا رجع الى وجدانه حين صدور الحركات الارادية عنه أن ليس له حين حركته الآ ارادة واحدة متعلّقة بقطع مسافة معيّنة لايمكن أن يتحقّق مطلوبه الاّ بعد قطعها، و أن ليس من الواجب أن تكون له ارادات جزئية أخرى لا ليحصل

منه الهذه الحركة؛ نعم قديكون له ارادات و تصوّرات جزئية في أثنائها، اللّا أنّها ليست من ضروريات حركته.

حقّق هذا المرام في هذا المقام الذي تحيّر فيه علماء الأعلام على مانبّه عليه المصنّف الاُستاذ بقوله: «فليمعن النظر فيها و ليُدقّق التأمّل».

#### [۴/۴۱۴] قال: والشراسيف.

أقول: الشراسيف و هي أطراف الأضلاع المشرفة على البطن. و قيل: هي غضروف معلّق بكلّ بطن، كذا في النهاية. و الأوّل هو الظاهر هيهنا، و غضروف الكتف رأس لوحه كما في النهاية، كما أنّ عجب الذنب هو العظم الذي يلى العجز ".

#### [۶/۴۱۵] قال: والحركات المستديرة والمستقيمة.

أقول: كما للأفلاك، و المستقيمة كما للكواكب السيّارة و غيرها من الثوابت، حيث تنتقل من أين الى أين و ان كانت متحرّكةً حركةً استداريةً حولَ أنفسها، و تدور حولَ مراكزها، فلها حركات استدارية واستقامية جميعاً، و قوله: «الأكوان» /MB122/ هي العناصر البسيطة «و التراكيب منها» بين المواليد".

#### [١١/۴١٥] قال: فخلق الجوهر ... 🗆

أقول: يريد به العقلَ الأوّلَ، و هو مأوى الصور العقلية من الجواهر القدسية و العقول المقدّسة. و ألحق بذلك الجوهر القدسي و النور الآلهي الأرواح، و هي النفوس الجرّدة الفلكية، ما شاكل تلك الصور القدسية.

۱ ـ کدا. ۲ ـ ش: ـ کما أن عجب ... العجر.

٣ ـ م: ـ العناصر السيطة ... المواليد. وقع من هنا سقط في «م».

و قوله: «جرت»؛ أي العقول الشاهقة و النفوس الفلكية قبل الزمان.

# [۲۳/۴۱۶] قال: و جمهور المقلّدين 🗆

أقول: قال المحقّق الدواني في اثبات الواجب الجديد: «القضاء عبارة عن علمه تعالى في الأزل بما سيكون على الوجه الذي يكون عليه.» و لكنّه جعل القدرَ عبارةً عن ايجاده تعالى بما سيكون في الخارج على وفق القضاء الأزلي.

ثمّ انّه ما ذكر أنّ القضاء عبارة عن علمه الاجمالي، بل انّما ذكر علمه في الأزل، و ما جعل القدرَ عبارةً عن علمه التحصيلي، و لعلّ الاُستاذ المصنّف قدّس سرّه قد علم مذهبه من خارج أو لم يجعله من جملة /PB198/عامّة المقتضين.

# [١٣/۴٠٩] قال: و أمّا الاتّفاق ... 🗆

أقول: الحاصل: أنّ ما يقع بعد فعل ارادي أو طبيعي وقوعاً بالتساوى أو الاقلية، لمّا كان قسمين: أحدهما ما يمكن أن يعلّل هذا الفعل به، كوجدان الكنز للحفر، و الغريم الحارج عن بيته؛ و منها ما لا يكون كذلك كقعود زيد عند كسوف القمر، و لا يعلّل الفعل الآول، اذ لا يقال أنّ كسوف القمر لقعود زيد و ان اتّفق أن يكون معه، و يقال: انّ حركة زيد مثلاً يكون للوصول إلى الغريم الذي يتّفق أن يكون معها؛ و المراد من الغايات الاتّفاقية أمور كذلك. و توهم بعض أنّ هذا علّة أخرى سوى الغاية، و سمّوه بالاتّفاق الذي هو أعمّ من البخت.

قوله: «فاذا حللت الأمور كلّها»، إلى آخره، اشارة إلى جواب هذا التوهّم بما تقريره: أنّ هذه الأمور أن أخذت بالقياس إلى سائر العلل و أسبابها كان ترتّبها عليها دائمياً أو أكثرياً، و لايقدح في ذلك أن لا يكون لها غاية ذاتية، و انّما يكون كذلك لو لم يكن هذه واجبةً لها بالقياس إلى عللها كلّها، وليس كذلك؛ ولذا قالوا: إنّ انساناً لو احاط بالكلّ

بوجهٍ لايشذٌ عن علمه به شيء لم يكن يوجد عنده موجود اتَّفاقي، بل كان كلُّها واجباً عن عللها، ممتنع التخلُّف عنها، و لو لم يُحطُّ بها كلُّها كان عنده موجود كذلك و اذ ذاك كذلك كان للاتَّفاقيات غايات دائمية أو أكثرية، امتنع أن يتخلُّف عنها؛ غاية الأمر أنَّ من لم يعلم أسبابها بتهامها نسب هذا الأمر الي الاتَّفاق؛ فظهر أنَّ كلِّ فعل له غاية، و بطل قول من ذهب الى عدم انحصار الأسباب في الأربعة المذكورة، و أنَّ الاتَّفاق قسم آخر؛ و ادَّعي أنَّه سبب المَّى مستور شأنه، أعلى و أجلُّ من أن تدركه العقول؛ و له تقدّم طبيعي عـلى الأسـباب الطبيعية و الارادية، و به وجود العالم على ما نقله الرئيس في الشفاء عن ذيمـقراطــيــ و شیعته و قال: انّهم برون أنّ مبادی الكلّ أجرام صغار لایتجزّی لصـــلابتها. و أنّهـــا غـــیر متناهية في خلاء غيرمتناه، و لها أشكال مختلفة و حركة دانمية، تترتّب عليها أن تتصادء جملة منها على هيأة و شكل خاصّ ترتّباً اتّفاقياً، فيتكوّن منها العالم، كيف لا!؟ و لكّل شيء ممكن سبب تامِّ به يجب وجوده، و يمتنع عدمه بعدمه، و كلُّ ما يكون كذلك كان ترتُّبة على ما يترتّب /PA199/ هو عليه ترتّباً دائمياً، فضلاً عن أن يكون أكثرياً، فلايكون في نفس الأمر أمر اتَّفاقي، غاية الأمر أنَّ من لا يكون له علم بجميع الأشياء أو بجميع أسباب هذا الشيء ينسب صدورَ بعض من الأُمور الغير المتوقّفة الحدوث عن بعض الأُمور إلى البخت و الاتَّفاق، و يقول: اتَّفق هذا عند ذاك، و هو لايوجب أن لايكون هذا الأمر أمر آخر سوي ما هو من الأسباب الذاتية أو الغير الذاتية، و ان لايكون لبعض من الأفعال غايات.

> [۱۴/۴۱۹] قال: هو الوضع الأوّل ا أقول: أي الفعل الأوّل.

> [۲۱/۴۲۰] قال: بحسب المساحة 🗆

أقول: بل بحسب الوضع، لانتفاء طرفه و أوّله لاستدار ته.

## [۲۳/۲۴۰] قال: علمى باعتبار وجود الأشياء 🗆

أقول: أمّا الأشاعرة فذهبوا الى أنّ قضاءه تعالى هو ارادته الأزلية المتعلّقة بالأشياء على ما هي عليه في يراد قدرة ايجاده ايّاها على قدر مخصوص معيّن في ذواتها و صفاتها و أفعالها، و ذلك حيث انّهم قالوا بأنّ جميع الأشياء مترتّبة عليه تعالى، مخلوقة له.

#### [۱۵/۴۲۱] قال: لاعن مادة 🗆

أقول: أي لاعن مادّة عنصرية، فيشمل ما معها من الصور العلمية و النفوس و الأجرام الفلكية و القوى المنطبعة القائمة بها، حيث يصدق عليها أنّها ليست عن مادّة بذلك المعنى، و ان كانت عن موادّ فلكية و هيولياتها المتخالفة بالنوع التي ينحصر كلّ نوع في شخص. و القرينة على ما قلنا [ه] ما ذكر أمر الكيانيات بقوله: «فأمّا الكيانيات الزمانية» و لم يتصدّ لذكر الأجرام السهاوية و أنفسها المجردة و المنطبعة.

# [1/477] قال: مرّةً واحدةً 🗆

أقول: [ « مرّةً واحدةٍ » ] أي دهريةً في الأعيان، و الاعتباران أخذها منضمّةً الى النظام المتّسق، و عدم أخذها كذلك، فالأوّل على الاجمال و هو القضاء، و الشاني على التفصيل و التشريح و هو القدر و حمل ما ذكره خاتم المحصّلين على هذا المعنى لا يحتاج الى العناية، حيث قال: «مرّةً واحدةً باعتبارين».

# [۱۷/۴۲۲] قال: من جهة علمه بذاته الأحدية ... 🗆

ثمّ انّ الشرور ليست ممّا يتعلّق بها ايجاده \_تعالى \_، بل انّما هي لازمة للخيرات في

القدر.

و قد نبّه عليها الشيخ في تفسير سورة «قل أعوذ بربّ الفلق»، و ذلك حيث قال: «قوله جلّ جلاله ﴿قل أعوذ بربّ الفلق﴾ الم / 1999/ فالق ظلمة العدم بنور الوجود، هو المبدأ الأوّل الواجب الوجود لذاته، و ذلك من لوازم خيريته المطلقة في هويّته بالقصد الأوّل، و أوّل الموجودات الصادرة عنه هو قضاؤه و ليس فيه شرّ أصلاً الله ما صار مخفياً تحت سطوع نور الأوّل و هو الكدورة اللازمة لماهية المنشأة من هويّته. ثمّ بعد ذلك تتادّى الأسباب بمصادفتها الى شرور لازمة عنها، و يعود قضاؤه، و هو السبب الأوّل من تفصيل معلولاته هو قدره، و هو خلقه، فلذلك قال ﴿من شرّ ما خلق ﴾ أجعل الشرّ في ناحية الخلق و التقدير، فانّ ذلك الشرّ ليس الله من قدره لا من قضائه و هو منبع الشرّ من حيث ان المادة لا تحصل الله من هناك؛ لاجرم جعل الشرّ مضافاً الى ما خلق.

ثمّ انّه تعالى قدّم الانفلاق على الشرّ اللازم ممّا خلق من حيث انّ الانفلاق و هـو افاضته نورَ الوجود على الماهيات الممكنة، و هو سابق على الشرور اللازمة من بعضها. و ذلك لأنّ الخير مقصود بالقصد الفالق الأوّل، و الشرّ بالقصد الثاني.

و الحاصل: أنّ الفلق لظلمة العدم بنور الوجود، و هو واجب، و الشرور غير ملازمة من منه أوّلاً في قضائه، بل ثانياً في قدره. فأمر الاستعاذه من ربّ الفلق من الشرور اللازمة من الخلق نظراً الى استعداده و قبول الفيض من سُدّة بابه على ما اليه الاشارة النبوية \_صلّى الله عليه و آله \_: «أنّ لربّكم في أيّام دهركم نفحات من رحمته ألا فتعرّضوا لها.» " [و] بيّن أنّ نفحات الألطاف دائمة، و الله الخلل من المستعدّ.. \*

فظهر من تضاعيف كلامه أنّ قضاؤه هو أوّل الموجودات الصادرة عنه، و هو الصور العلمية القائمة بذاته ـ تعالى ـ لا الصورة العلمية و اللوحية، فانّها ليست أوّل الموجودات

ـ فلق، ١.

الصادرة عنه، لكونها مسبوقةً بالقلم و اللوح بحسب الذات.

ثمّ انّ ما عليه المصنّف ـ طاب ثراه ـ من كونه ـ تعالى ـ بوجود القيومي الذي هـ و العلم بجميع الموجودات هو القضاء من دون قيام الصور العلمية بذاته، لتقدّسه ـ تعالى عنها و علوّ مجده ـ أقدس و أرفع منها على ما نبّه عليه سابقاً بقوله: «انّما القضاء المعتبر» الى قوله: «من جهة علمه سبحانه بذاته»، الى آخره، هو الحقّ الحقيق بالتصديق؛ و من هنالك هو خير محض لا شرّ فيه لا بالذات و لا بالعرض، فهذا هو القضاء الأوّل.

ثم أشار الى غيره من مراتب القضاء إشارات ملكوتية قد وسية، و الى مراتب القدر على مناهج قدسية ملكية، ينالها العقول بشراشرها الروعية اللاهوتية، فانها من غوامض الحكمة العالية المتعالية /PA200/الإيانية.

ثمّ انّ الشيخ ذكر في آخر تفسيره لهذه السورة بهذا العبارة: «فهذه السورة دالّة على كيفيه صدور الشرّ من القضاء الالمّي، و أنّه مقصود بالعرض لا بالذات، و أنّ المنبع للشرور بحسب النفس الانسانية، و هي القوي الحيوانية و النباتية و علائق البدن، و اذا كان كذلك وبالاً لها كلاً عليها، فما أحسن فعلها عند الاعراض و هي أعظم لذّاتها المفارقة عنه ان كانت مفارقة بالذات و العلاقة و بجميع الحالات، رزقنا الله ـ تعالى ـ التوجّه التامّ و التألّه الكامل» ابحق النبي محمّد و آله الطاهرين.

# [۵/۴۲۶] قال: و كلّ اجل طبيعياً 🗆

أقول: عند الفلاسفة أنّ لكلّ شيء أجلاً طبيعياً يتحلّل رطوبته و انطفاء حرارته الغريزيتين و اخترامياً بالأميرلض و الآفات. و ليس معنى قولهم هذا أنّ أحداً اذا قتل لا يقع موته في وقته؛ بل معناه: أنّ ما من شأن تركيب الحيوان أن لا يكون دائمياً لتحليل رطوبته و انطفاء حرارته، الممتنع أن يوجد بدونها؛ فيكون فساده من الأمور اللازمة له، و حيئذ إن

١ \_ المصدر السابق، ص ٣٢٩.

لم يوجد سبب مفسد سوى هذين الأمرين بتى الى أن يفنى هذان الأمران و ان وجد سبب آخر فنى به، فليس في قولهم ما يكون منافياً لما ذهب اليه أصحاب الشريعة اذ ما علمه الله تعالى ما يخلو عن أحد هذه الأمور. فقد بان سرّ ما ذكره المصنّف من التقسيم في الأجل

و بالجملة: أنّ «الأجل» لغةً هو الوقت، فيكون أجل الموت وقتاً يقع هو فيه، كما أنّ أجل الدين هو وقت يجب أن يقع أداؤه فيه و هو أمر لا يتصوّر فيه التغيّر عندالأشاعرة و عند من علم أنّ ما علمه الله \_ تعالى \_ وقوعه امتنع أن لا يقع.

فان قلت: ما معنى ما وقع عن خاتم المحصّلين في التجريد بقوله: «و المقتول يجوز فيه الأمران» أ، أى الموت و البقاء.

قلت: غرضه \_قدّس سرّه \_ جوازهما عندنا؛ بمعنى أن المقتول يجوز عندنا فيه الأمران اللذان هما الموت و البقاء، لولاه \_أي لولا قتله \_إذ هو يدلّ على أنّ علمه تعالى تعلّق بأنّه يفنى بهذا السبب، و عدم وقوعه لا يدلّ على شيء منهما؛ فيكون محتملاً للأمرين، و لا يكون لنا أن نجزم بواحد منهما.

فالحق عنده أنّ لكلّ حيوان وقتاً معيّناً علم اللّه تعالى أنّه يموت فيه و أنّ موته لا يقع قبله و لا بعده، لقوله تعالى: ﴿ فاذا جاء أجلهم لا يستقدمون ساعةً و لا يستأخرون ٢ ﴾ ٣، و قوله تعالى: ﴿ ما تسبق من أمّة أجلها و ما يستأخرون ﴾ ٢، نعم لو لم يكن القتل لما جاز لنا القطع بالحياة أو الموت و هو غير منافٍ لئلاّ يكون قتله /٢١٥٥ / ١٩ في وقته، فيكون مائتاً بغير أجله.

# [۱۴/۴۲۷] قال: و بالجملة فالشرور كلّها بالاضافات. □

أقول: تقرير ذلك: أنّ الموت مثلاً ليس خيراً بالنسبة الى من مات و ان كان خيراً ه بالنسبة الى نظام الكلّ؛ اذ المادّة لو بقيت مشغولةً بصورة معيّنة داعًا لتعطّل سائر الجزئيات.

٢ ـ ش: ـ لا يستقدمون ... لا يستأخرون.

١ ـ تجريد الاعتقاد، ص ٢٠٨.

۳ ـ النحل، ۱۹.

۴ ـ الحجر، ۵ و المؤمنون. ۴۳.

۵ ـ ش: خير.

و هو يخلّ بنظام العنصريات، الممتنع أن يوجد بعض منها الّا بعد بعض. فالحياة غاية فعل الشخص الجزئي و الطبيعة الجزئية، و الموت غاية للطبيعة الكلّية، فلا يكون الأمر الواحد الطبيعى مقتضياً لأمرين مختلفين.

#### [١٢/۴٢٩] قال: و منه الماهو ممنق الحقيقة □

لكن بق أمر ما عليه الأفلاك الأثيرية و الجواهر العالية الساوية و النفوس المنطبعة الخيالية، حيث انّها ليست من العقول المفارقة التي ذكر أمرها أوّلاً و ليست من جملة ما تحت الكون من الزمانيات العنصرية التي ذكرها ثانياً. و لعلّه ٢ ـ قدّس سرّه ـ ما ذكر أمرَها اكتفاءً بأنّها بمنزلة البرزخ بين هذين العالمين، حيث انّ العلوم الكلّية حاصلة لنفوسها الناطقة الجرّدة مرّة واحدة من فيشابه الجواهر القادسة العقلية من هذه الجهة. و أمّا علومها الجرئية فتعاقبات كما للأجرام الاثيرية من الحركات و الأوضاع، فيشابه ما عليه أمر العنصريات التي تحت الكون، فمن عرف حال عالمي الابداع و الاختراع علم عالم الأفلاك.

# [١٤/٣٢٩] قال: الى صحابة العدم للوجود 🗆

أقول: لعلّ المصنّف \_قدّس سرّه \_ يشير به الى حلّ ما وقع عن شريكه الرئيس في قاطيغورياس كتابه الشفاء بقوله: «و أمّا حديث العقل أيضاً فانّه ليس مثالاً حسناً في ذلك، لأنّ قتل من يبغي على الوجه الذي ينبغي حين ينبغي هو من أفعال الشجاعة، و من الواجب في حفظ المدينة، و هو خير، كما أنّ ترك قتل من ينبغي قتله على الوجه الذي ينبغي حين ينبغي هو شرّ»، انتهى.

و لا يخنى أنّ مراده: من «قتل من ينبغي [قتله] على الوجه الذي ينبغي» كالقصاص، حيث انّه خير من جهة حفظ المدينة، و حفظ المدينة أمر وجودي و هو خير و ذلك القتل

١ ـ القبسات المطبوعة: ـ مه.

خير من هذه الجهة و من حيث صحابته لأمر وجودي، كما أنّ ترك قتل من ينبغي قتله و هو و ان كان موجوداً، لكن شرّيته لصحابته أمراً عدمياً، و هو اختلال المدينة و وقوع الهرج و المرج فيها، و هذا هو الشرّ؛ و ترك قتل من ينبغى قتله و ان كان هو الوجودي لكن شرّيته لصحابة العدم، /PA201/ و هو اختلال المدينة و عدم انتظامها، و نعم ما قال \_قدّس سرّه العزيز \ \_و مرجع الشرّ هناك مطلقاً الى صحابة العدم للوجود.

قال الرئيس في الهيات الشفاء: والشرّ في كلّ شيء يدلّ بوجهٍ مَا على عدم الكال الذي له والخير في وجوده، فبينها تخالف الوجود والعدم، و اذ ليست الخيرية والشرّية المختصتان بهذا المعنى مضافين الشرّية أو خيرية \_ تعرض للوجود أو العدم بالقياس الى وجود شيء آخر، أو عدمه كوجود السواد للجسم المانع عن اتّصافه بالبياض الذي هو شرّ بالقياس اليه، لاقتضائه فنائه و فناءً كالاته، و كعدم المانع الذي هو خير بالقياس الى موجود يتوقّف تحقّقه في نفس الأمر عليه \_فقد بان أنّ خيرية العدم لصحابة الوجود، و شرّية الوجود لصحابة العدم و ان كان الوجود خيراً والعدم شرّاً بالنظر الى ذاتيها، و كون الأوّل شرّاً لصحابة العدم، والثانى خيراً لصحابة الوجود.

و بالجملة: أنّ شرّية القتل مثلاً لازالة الروح عن شخص، و هو شرّ بالقياس اليه لابالقياس الى غيره أيضاً، لئلاتكون فيه خيرية و يكون شرّاً محضاً، كيف لا و من الجائز أن يكون هذا الشرّ خيراً، نظراً الى نظام العالم، كقتل الزاني و قطع يد السارق؟ فانهما و ان كانا شرّين نظراً اليهما، فهما خيران لصحابتهما الوجود و هو نظام المدينة، كما أنّ وجوديهما مع كونهما خيرين نظراً اليهما قديكونان شرّين نظراً اليه، و سيأتى تفصيله على وجهٍ مشبعٍ في الوميض الآتي.

١ ـ م: ـ العرير.

٣ ـ كذا. م: المحضتان. ٢ ـ كذا. م: م

**۵** ـ ب ـ و .

٢ ـ ب: فيهما يخالف.

ع كذا. م: منافيين.

٦ ـ م. وميص.

## [١٩/٢٣٠] قال: أعنى الليسية في مرتبة الذات.

أقول: لاخفاء في أنّ هذه الليسية في مرتبة الذات بحسب طباع ما بالامكان ليست نقيضاً لأيسية الممكن لمجامعتها لها، و ما يقابلها من الليسية هوالليسية التي تحتاج الى العلّة و هي عدم علّة الوجود. والذي ذكره الفاضل الدواني من ارتفاع الوجود والعدم في مرتبة وجود العلّة هوالعدم المقابل للوجود في تلك المرتبة، أعني أن يكون رفعاً للمقيّد و هوالوجود في تلك المرتبة من الرتبة قيداً للوجود، فالعدم رفع لذلك الوجود في تلك المرتبة فلاتكون المرتبة قيداً للوجود، من النس العدم المقيّد نقيضاً للوجود و لالشيء من الأشياء.

ولكن يشكل عليه الأمر في العدم المقابل لوجود المتأخّر في الزمان، حيث انّ الزمان قيد للوجود كما أنّ المرتبة قيد له، والعدم الذي هو رفعه رفع لوجوده في ذلك الزمان / 1820م المقيد / 1820م على أن يكون قيداً للوجود لا العدم، كما الحال في المرتبة، و ذلك لأنّ العدم المقيّد لا يكون نقيضاً له، سواء كان قيد الزمان أو المرتبة. و القول باستحالة ارتفاع النقيضين في أحديهما دون الآخر يحتاج الى فارق فاصل بينهما، كما لا يخفى.

## [۱۹/۴۳۱] قال: كما حسّ البرد.

أقول: «حسّ البرد الكلاء [اذا] أهلكه لا واستأصله "» كذا في النهاية، و هو بالسين المهملة بعدالحاء الغير المعجمة.

#### [٢١/٢٣١] قال: غير مؤثرة.

أقول: أي غير مختارة. «مآثر العرب مكارمها و مفاخرها التي تؤثر عنها، أي تذكر و

۲ \_ م، ش: هلك.

١ ـ ب: على.

تروى» امن الايثار، هكذا في النهاية، و قوله: «كذلك»؛ يعني غير مؤثرة.

#### [۲۱/۴۳۲] قال: ولوحظت باعتبار قياسها.

أقول: قال بهمنيار في التحصيل: «و بالجملة الشرور كلّها بالاضافات و بالقياس الى أفراد الأشخاص، و أمّا بالقياس الى الكلّ فلا شرّ ٢.» و كذا قال صاحب الشجرة الالهية فيها /123 (هو كذلك اذا تفحّصت عن جميع الأشياء الموجودة في هذا العالم المسماة شروراً عند الجمهور لم تجدها في أنفسها شروراً، بل هي شرور بالنسبة الى أمور أخرى.» وقال فيها أيضاً: «انّ الشرّ عدمي لاذات نه؛ اذ لو كان وجودياً لكان المفروض شرّاً غير شرّ. لكن التالى باطل بديهةً " فكذا مقدّمه. أمّا الملازمة: فلأنّ الأمر الوجودي ان كان شرّاً فهو بديهة. امّا أن يكون شراً لنفسه أو لغيره، و الكلّ باطل».

أمّا الأوّل: فلأنّ الشيء لايقتضي عدمَ نفسه و الّا لما وجد ولاعدم كمالاته، اذكلّ شيء طالب لكمالاته اللائقة به، على أنّه لوكان طالباً لعدم كمالاته ً لكان الشرّ هو ذلك العدم.

و أمّا الثانى: فلأنّه لوكان شرّاً بالقياس اليه، فهو لأنّه امّا أن يعدم ذاتـه، أو بـعض كمالاته، أو لايعدم شيئاً منهما. و الأوّلان ملزوم أن يكون الشرّ هو ذلك العدم لاغير.

والثالث: ملزوم أن لايكون الوجود ٥ شرّاً بالقياس اليه، والمفروض خلافه، هذا خلف.

# [١٩/۴٣۴] قال: في اثبات مبدئين للخيرات والشرور.

أقول: فمبدأ الشرور عند أفلاطن انتفاء علّة تامّة لما يقابل الشرورَ التي هي الأعداء من الوجودات، فلا يكون هوالمبدأ بالحقيقة، فلا يكون مبدئان قديمان للمخيرات التي هي

۲ ـ م: شرور.

٤ ـ م: ـ لعدم كمالاته.

۱ - النهاية، ج ۲۲/۱.

۲ ـ م. ب: ـ بديه.

۵ ـ لنوحود.

الوجودات، و للشرور التي هي العدمات؛ بل انّما المبدأ للأولى و بانتفاء علّة تامّة لوجودات أو كمالات وجودات تحقّق ما يقابلها من الأعدام التي هي الشرور.

و أمّا ما عليه أرسطو فهو: أنّ الشرور هي الأعدام التي تكون من لوازم الخيرات، فبدأ الخيرات مبدأ الشرور /PA202/ لابالقصد الأوّل بل بالعرض اذا قيست الى هويات الأشخاص. و أمّا بالقياس الى نظام الوجود لاشرّهناك مطلقاً، بل بجملته مستند الى الجواد الحقّ، فلا مبدأ اللّ للوجود الذي هو خير، ولا شرّهناك لابالذات ولا بالعرض.

# [١٧/٣٣٧] قال: والسمية انّما تظهر خواصّها ...

أقول: فان أزعج سرّك أنّ صدور أفعاله عنه بالارادة المباشرة له، فصدور الارادة عنه يكون أيضاً بارادة أخرى فيلزم التسلسل، أو ينتهي الى ارادة لاتكون صدورها عنه بارادة، فيلزم عدم اختياره فيها، قلنا: انّه شكّ يندفع بما حقّقه الاُستاذ في غيرموضع من صحفه الحكية.

وكذلك خاتم الحصّلين في شرح رسالة مسألة العلم: «انّ سؤال السائل بعد حصول القدرة و الارادة بأن يقول: انّ الفاعل هل يقدر على الشرك؟ \_كقول من يقول: انّ الممكن بعد أن يوجد هل يمكن أن يكون معدوماً حال وجوده؟ و محال أن تكون قدر ته أمّا تحصل له بقدر ته و الا تسلسل. و أمّا الارادة فربّا تحصل بقدر ته كالمتروّى في طلب الأصلح، فانّه بعد علمه بالوجود يقصد الى فرض وقوع واحد واحد، واحد ا منها بفكره عن الذي يصدر عنه أيضاً باختياره، لينكشف له الصلاح والفساد فيها، فتحصل له الارادة بما يراه أصلح، و هذه الارادة مكتسبة له؛ أمّا أسباب كسبها و هي القدرة على الفكر و ارادته؛ و أمّا العلوم السابقة فبعضها يحصل أيضاً بقدرته و ارادته لكنّها لايتسلسل بل يقف عند أسباب لا يحصل بقدرته و ارادته، ولاشك أنّ عند الأسباب يجب الفعل و عند فقدانها يمتنع.

١ ـ ب: ـ واحد.

فالذي ينظر /MB142 الله الأسباب الأول يعلم أنّها ليست بقدرة الفاعل و لا بارادته يحكم بالجبر، و هو غيرصحيح مطلقاً؛ لأنّ السبب القريب للفعل هو قدرته و ارادته.

والذي ينظر الى السبب القريب يحكم بالاختيار، و هو أيضاً ليس بـصحيح؛ لأنّ الفعل لا يحصل بأسباب كلّها مقدورة و مرادة. فالحقّ ما قال بعضهم: لاجبر و لاتفويض الكنّه أمر بين الأمرين» ٢، انتهى.

و منه يظهر أنّ لأفعال العباد جهة بها يمكن أن ينسب صدورها اليها بـالاختيار، وجهة أخرى بها يمكن أن يقال: أن ليس لها استقلال فيها و في اختيارها، و هو لايوجب أن لايكون لها تأثير فها تأثير به /١٩٤٥٥ يجب بأمر لايكون له اعتبار فيه، و كأنّه نظراً الى ذلك.

قال في النجريد: «الضرورة قاضية باستناد أفعالنا "الينا.» \* و لم يقل: باستقلالنا فيه أو بصدورها عنّا؛ اذ الاستناد أعمّ من أن يكون بالاستقلال أم لا، كما أنّه أعمّ من أن يكون على وجه صدور الفعل عن الفاعل أو لا، كاسناد الحالّ الى محلّه.

و بما قرّرنا [ه] لاح بطلان ما قاله الفاضل الرازي من أنّ ادّعاء ضرورية هذا الحكم أنّما التزمه وأحدثه أبوالحسين الخيّاط، و هو باطل لوجهين:

أحدهما: أنّ العلم الضروري هو ما يشترك فيه العقلاء، والعلم بكون العبد موجداً لأفعاله ليس كذلك، فانّا اذا راجعنا أنفسنا لم نعلم اللّا أنّ هذه الأفعال لا يحصل الاعلى حسب قصودنا و دواعينا، فامّا أن يكون المؤثّر فيها ذواتنا، فذلك ممّا لانجده من أنفسنا، كيف لا؟ و مَن كان قبل أبى الحسين من الأمّة، كانوا امّا منكرين لكون العبد موجداً لأفعاله،

ـ ب + و.

عوالي اللئالي. ج ١٠٩/۴. اصول الكافي، ح ١. باب الحر و القدر. ج ١٣.

ا ـ في المصدر: الأفعال.

و امّا معترفين به، و يبيّن كلّ واحد منها دعواه بالبيان، فكيف تسمع منه نسبة هذه الضرورة لاستلزامه نسبة انكار الضرورة الى العقلاء؟

و ثانيها: أنّ كلّ من سلم عقله اذا اعتبر أحوال نفسه، فانّه يعلم أنّ ارادته للشيء لاتتوقّف على ارادة تلك الارادة، بل سواء أراد تلك الارادة أو لم يردها، فانّه تحصل له تلك الارادة، و يعلم أنّه متى حصلت له الارادة الجازمة للشيء المفعول فانّه يفعله البتة، و انّه قبل حصول هذه الارادة لا يحصل له ذلك المراد، و اذا كان العلم الضروري بصحّة هذه المقدّمات حاصلاً، علم بالضرورة أنّه لا ارادة منه ولاحصول بالفعل عقيب الارادة، فكيف يمكن دعوى العلم الضروري بكون العبد مستقلاً بالا يجاد؛ انتهى.

و هذا كها ترى، أمّا أوّلاً: فلأنّ ما نجد من أنفسنا من العلم المعترف هو به أيضاً ان لم يكن مشتملاً على أنّ المؤتّر فيها ليس الآذواتنا، لم يجز لنا أن ننسبها الى أنفسنا بما يدلّ على أنّ لنا تأثيراً فيها و ليس كذلك؛ اذ لنا أن نقول: انّ هذه الأفعال قد صدرت عنّا أوهي من أفعالنا و آثارنا و انّا فاعلون أو موجدون لها، و غير ذلك من الأمور الدالّة على أنّ لنا تأثيراً فيها. و أمّا ما ذكره من «أنّ العقلاء قد يستدلّون على نني هذا الصدور عنّا أو اثباته، فلايكون ضرورياً» فهو أمر لوتم لكان مثل أنّ النفي و الاثبات لا يجتمعان ولاير تفعان و أنّ الكلّ أعظم من جزئه غير بديهي، لكنّ التالي باطل، فكذا مقدّمه.

أمّا الملازمة: /PA203/فلأنّ هذا القائل و من تابعه يستدلّون على بطلانها /MA124/ بوجوه كثيرة دالّة على انتفاء ثبوت هذا المحمول لموضوعه، فلا يكون ثبوته له ضرورياً يكنى فيه مجرّد ملاحظة الطرفين.

و انّما قلنا: انّ اقامة الدليل على نقيض أمر يدلّ على انتفاء كونه ضرورياً، اذ لوكان ضرورياً يجزم به العقل بعد تصوّر طرفيه، لم يشتغل العاقل باقامة الدليل على خلافه على

۲ ـ م: معه،

١ ـ م: المعقول.

ما ذهب اليه هذا الفاضل.

و أمّا ثانياً: فلأنّ ما ذكره ثانياً لوتمّ لما كان الباري \_سبحانه و تعالى \_ فاعلاً مختاراً عندكم، لكنّ التالي باطل بالاتّفاق، فكذا مقدّمه.

وجه اللزوم: أنّكم تقولون ان له تعالى قدرة و ارادة موجودتين في الخارج، زائدتين على ذاته تعالى، قائمتين بها قديمتين لايمكن أن يكونا \_أثرى المختار \_و هما أمران لايمكن أن تتحقّق مقدوراته تعالى بدونهما، و لهما تعلّقان غير اراديين بمقدوراته تعالى، اذ لوكانا اراديين لزم الدور أو التسلسل، و أنّ فعله تعالى عندهما واجب الصدور، فلايكون فعله اختيارياً بل اضطرارياً اذ لا اختيار له تعالى فيا يجب عليه أن يفعله.

اللّهم الّا أن يقال: انّ فعله تعالى بعد هذين التعلّقين لم يجب بعد، بل هو باقٍ على اللهم الّا أن يقال: انّ فعله تعلى المكن الصدور عنه لالمرجّع، و هو كما ترى يوجب انسداد باب اثبات الصانع.

و بما قرّرناه سابقاً لاح أنّه لايلزم نفي الاختيار عنه تعالى ولا تسلسل، كما لايخني.

# [٢/۴٣٨] قال: نظام الخير في الكلّ.

أقول: لعلّ مراده به عنايته الحقّة التي عين ذاته و تدبيره الالهي، و هذا يؤدّي الى نظام عقلي أى مبدع صادر عن ذلك النظام من دون شرط و سبب؛ و القرينة على ما قلنا [ه] ما سيأتي من قوله: «النظام الحقيقي والخير المحض هو ذات الباري» الى آخره، و من قوله: «هذا الضروري قد صرف بالتدبير الالهي الى حفظ نظام الكلّ ٥».

ثمِّ نقول: فرق بين نظام الكلّ و بين نظام الخير في الكلّ، حيث انّ الأوّل ممكن مجعول،

۱ ـ م: أي.

۲ - م: اراد يتنين.

٣ ـ م: اراديتين. ٢ ـ م: + و.

**۵** ـ م: الكلّي.

والثاني واجب جاعل.

#### [۱۳/۴۳۸] قال: يكون من القسم الثاني.

أقول: الذي أشار اليه الشيخ فيا سبق بقوله: «ولوصح أيضاً وجود الأشرار». و أمّا القسم الأوّل، فما ذكره سابقاً عليه بقوله: «لاختلافاته الله في الأجناس» الى آخر ما ينتهى الى قوله: «ولوصح» الى آخره.

ولكنّ الظاهر أنّ الشرّ قسمان، أحدهما: تابع للغايات، و ثانيهما: ما يتوافى اليه الأسباب، و لعلّ المراد من القسم الثاني هوالقسم الأخير من هذين القسمين للشرّ، فليتدبّر!

# [۱۶/۴۴۶] قال: لا لغاية خارجة عن ذاته. /PB203/

أقول: يظهر منه أن لاغاية لفعله تعالى الآذاته، ولم يظهر من كلامه أنّه غاية الغايات، بل الظاهر من هذه العبارة أنّه غاية لفعله لاغيره، و أمّا خيرية الأفعال و أكملية الآثار لاتوجب أن تكون ذوات غاية أخرى.

قال في أثناء تعليق من تعليقاته: «انّ العناية هي أن يعقل واجب الوجود بذاته أنّ الانسان كيف يجب أن يكون أعضاؤه، والسماء كيف يجب أن تكون حركتها ليكونا فاضلين، و يكون نظام الخير فيهما موجوداً من دون أن يتبع هذا العلم شوق أو طلب أو غرض آخر سوى علمه بما ذكرنا [ه]، و موافقته معلومة لذاته، المعشوقة له فات الغرض.

و بالجملة: النظر الى أسفل؛ أعني لو خلق الخلق طلباً لغرض؛ أعني أن يكون الغرض الخلق و المخالات الموجودة في الخلق؛ أعني ما يتبّع الخلق طلب كمال لم يكن لولم يخلق، و هذا لا يليق بما هو // MB124/ واجب الوجود من جميع جهاته، فان قال قائل: أنّا قد نفعل أفعالاً بلاغرضٍ، و لا يكون لنا فيها نفع، كالاحسان الى الناس من غير أن يكون لنا فيها

٢ ـ وقع في نسخة «م» من هنا سقط.

فائدة، فكذلك يصح أن يكون واجب الوجود يخلق الخلق لأجل الخلق لا لغرض آخر يتبع الخلق كما نحسن الى الانسان.

قلنا: انّ مثل هذا الفعل لايخلو عن غرض، فانّا نريد الخير بالغير ليكون لنا اسم حسن أو ثواب أو شيء هو أولى بأن يكون لنا من أن لايكون بحسن يطلبه اختيارنا، أو يكون قد فعلنا أمراً واجباً و فعل الواجب فضيلة، أو منقبة، أو محمدة؛ ان لم نفعل ذلك الواجب لم يكن لنا ما يتبعه من هذه الأشياء؛ و على كلّ حال فالغرض فائدة، و قد بيّنا أنّ الغرض هو السبب في أن يصير الفاعل فاعلاً بعد أن لم يكن، و لايجوز أن يكون لواجب الوجود بذاته الذي هو تام أمر يجعله على صفة لم تكن عليها، فانّه يكون ناقصاً من تلك الجهة، و تلك الصفة إمّا أن تكون فضيلة أو نقصاناً؛ و على جميع الأحوال فان ذلك لا يليق به لا النقصان و لا التكلّ، انتهى.

قال الامام في المحصّل: «أن ليس للواجب ـ تعالى ـ غرض في فعله، لأنّ كلّ من كان كذلك كان مستكلاً بفعل ذلك الشيء، و المستكلل بغيره ناقص لذاته». قال خاتح المحصّلين في نفده للمحصّل: «انّ هذا حكم أخذه من الحكماء و استعمله في غير موضعه. فانّهم لا ينفون شوق الأشياء الى كهالاتها الذي هو الغرض من أفعالها، و الآلبطل علم منافع الأعضاء و قواعد العلوم الحكية من الطبيعيات و الالهيات و غيرهما، و سقطت العلّة الغائية بأسرها عن الاعتبار؛ بل يقولون: انّ افاضة الموجودات من مبدئها يكون على أكمل الغائية بأسرها عن الابأن يخلق ناقصاً، ثمّ يكمله بقصدٍ ثانٍ؛ بل يخلقه مشتاقاً الى كهاله، لا ما يمكن أن يخلق، لا بأن يخلق ناقصاً، ثمّ يكمله بقصدٍ ثانٍ؛ بل يخلقه مشتاقاً الى كهاله، لا القصد الثاني»، انتهى.

و لا يخنى أنّ الحكماء لا ينفون الحِكم و المصالح في خلق الأعضاء و اشتياق الأشياء الى كمالاتها، و لكنّهم لا يجعلونها من أغراضه \_ تعالى \_ و علله الغائية، بل خلق الأشياء على هذا النمط لأجل خيرية ذاته لا غير؛ فليتدبّر!

ثم ذكر خاتم المحصلين متصلاً بما نقلنا[ه] بقوله: «و أمّا أهل السنّة و هم يقولون انّه \_ تعالى فعلله لما يريد او ليس من شأن فعله أن يوصف بحُسن أو قبح، فكثير من الناقصين لعدمهم قبل استكمالهم، وكثير من المحرّكين تحرّكهم الى غير غايات حركاتهم، و لا يُسأل من أفعاله آ \_ تعالى \_ بـ «لم» وكيف»!

ثمّ يشيّد أركانَ ما ادّعيناه من مذهب الحكماء و هو أنّه غاية لخلقه و ايجاده، و لا العلّية الغائية لخيرية ما عداه من الممكنات، حتى يلزم أن يكون \_ تعالى \_ غاية الغايات، بل انّما خيريتها عدم منافاتها لذاته \_ تعالى \_ لا أنّها سبب لا يجادها. قال في التعليقات: «و كلّ ما يصدر عنه يجب أن يكون مناسباً لذاته، و يكون خيراً لخيرية ذاته، فلا يجوز أن يكون منافياً لذاته، فيجب أن يكون كلّ شيء منتظماً خيراً؛ لأنّه غير منافي لذاته، و ليس معنى الخير و النظام في الموجودات إلّا أنّه غير منافي لذاته».

#### [۱۴/۴۴۷] قال: وجب دوام الفعل

أقول: لكنّه بظاهره يعطي ايراد سؤال عليه، و هو: أنّ وجوب دوام الفعل عن الباري الحقّ تعالى يوجب أن يكون فاعله تعالى غير قادر، بل موجباً فأجاب فيا بعد بقوله: «و أمّا حديث القدرة فوجوب الفعل»، الى آخره

# [١٢/۴۴٧] قال: و حينئذٍ يكون فعل العبد بقضاء الله و قدره □

أقول: هذه العبارة صريحة في أنّ قضاء الله تعالى هو ايجاده، و هذا هو مذهب معشر الأشاعرة كما أسلفناه، لا العلم البسيط بالأشياء، كما عليه الحكماء.

قالت أصحابنا الامامية و المعتزلة: انّ القدرية هم القائلون بأنّ الخير و الشرّ كليهما

١ ـ اقتباس من كريمة البروج، ١٦.

٢ ـ اقتباس من كريمة الأنبياء، ٢٣: «لايسئل ممّا يفعل و هم يسئلون».

من الله و تقديره و مشيّته؛ لأنّ الشائع أن ينسب الشخص الى ما يثبته و يقول به كالجبرية و الحنفيّة و الشافعية، لا الى ما ينفيه. و قد وافقنا المعتزلة و استدلّوا عليه بما روى عن النبي \_ صلى الله عليه و آله \_: الله قال لرجل قدم عليه من فارس، أخبرنى بأعجب شيء رأيته. فقال: رأيت قوماً ينكحون أمّهاتهم و أخواتهم، فاذا قيل لهم لِمَ تفعلون؟ قالوا: قضاء الله علينا و قدره. فقال \_عليه السلام \_: سيكون في آخر أمّتي أقوام يقولون مثل قولهم، اولئك مجوس هذه الأمّة».

قال الجاحظ: نازع رجل عمرو بن عبيد في القدر /PB204/ فقال له عمرو: انّ الله تعالى: ﴿ فَوَ تعالى: فَوَ تعالى: فَو كتابه ما يزيل الشرّ عن قلوب المؤمنين في القضاء و القدر. قال تعالى: ﴿ فَوَ رَبِّكَ لنسئلّنَهُمْ أَجَعِينَ عمّا كَانُوا يَعمَلُونَ ﴾ ١، ولم يقل: لتسألنهم عمّا رضيت عليهم أو قدّرته فيهم أو شئته لهم، وليس بعد هذا الآ الاقرار بالعدل، أو السكوت عن الجور الذي لا يجوز على الله تعالى.

## [٤/۴۴٨] قال: و مع ذلك فعلى صبير في النظر 🗆

أقول: يشير بذلك الى أنّ ما ذكره في الجوابين من الإيرادين على ما عليه تفسيره في أمر القدر من استناد الأشياء جميعاً اليه \_ تعالى \_ لا يكاد أن يصح ذلك رأساً، و الدليل على ما رواه أصبغ بن نباتة عن أميرالمؤمنين \_ عليه السلام \_ فانّه قال: انّ شيخاً قد قاء الى على من ابى طالب \_ عليه السلام \_ بعد انصرافه من صفّين فقال: أخبرنا عن مسيرنا الى الشام أكان بقضاء الله و قدره؟ فقال: و الذي فلق الحبّة و برأ النسمة ما وطينا موطناً و لا علونا تلعة الله وقدره.

فقال الشيخ: عند الله احتسب عَنايَ ما أرى لي من الأجر.

فقال له: صَه ايّها الشيخ! عظّم اللّه أجرَكم في مسيركم، و أنـتم سـائرون و في

١ - الحجر، ٩٢.

منصرفكم و أنتم منصرفون، و لم تكونوا في شيء من حالاتكم مكرهين و لا اليها مضطرّين.

فقال الشيخ: كيف و القضاء و القدر ساقانا؟

فقال: ويحك ظننت قضاءً لازماً و قدراً حتماً، ولوكان ذلك كذلك لبطل النواب و العقاب، و سقط الوعد و الوعيد، و الأمر و النهي، ولم يأت مذمّة من الله لمذنب و لا محمدة لحسن، ولم يكن الحسن أولى بالمدح من المسيء، و لا المسيء أولى بالذمّ من المحسن، تلك مقالة عبدة الأوثان و جنود الشيطان و شهود الرموز و أهل العمى عن الصواب، و هم قدريّة هذه الأمّة، و مجوسهم، انّ الله أمر تخييراً و نهىٰ تحذيراً و كلّف يسيراً و لم يكلّف عسيراً، و أعطى القائل كثيراً، و لم يعص مغلوباً، و لم يطع مكروهاً، و لم يرسل الأنبياء لعباً، و لم ينزل الكتاب للعباد عبثاً، و لاخلق السموات و الارض و ما بينها باطلاً، و ذلك ظنّ الذين كفروا، فويل للذين كفروا من النار.

فقال الشيخ: و ما القضاء و القدر اللذان ما يسرنا الآبها؟

قال: هو الأمر من الله و الحكم، ثمّ تلاقو لَه \_تعالى \_: ﴿ وَ قضى ربَّكَ أَن لاتعبدوا الّا إيّاه ﴾ ١، هذا كلامه عليه السلام. ٢

و علم منه أمور:

منها: أنّ أفعال العباد بقدرتهم و اختيارهم، فلايكون معنى القضاء و القدر الثابتين له \_ تعالى \_ الى أعمالنا خلق أعمالنا، اذ هي انّما يصدر عنّا باختيارنا و ارادتنا لابقدرته \_ تعالى \_ و اختياره، فلو كان معنى قَدَرِهِ و قضائه خلقها، لا يكون أفعالنا بقضائه و قدره. /PA205/ و اختياره، فلو كان معنى القضاء هو الأمر و الحكم؛ و قد عبّر عنه خاتم المحصّلين في التجريد بقوله: «أو الإعلام». "

١- الأسراء، ٢٣.

٣ ـ تجريد الاعتقاد، ص ٥٠٠.

## [۲۰/۴۴۸] قال: تدخل في القضاء الأوّل ... 🗆

أقول: قال الرئيس: «قضاء الله \_ تعالى \_ هو حكمه الأوّل الواحد الذي يشمل على كلّ شيء و يتفرّع عنه كلّ شيء، و قدره بترتيبه انبعاث الأشياء عن ذلك القضاء الأوّل شيئاً بعد شيء، كما قال عزّ من قائل: ﴿ وَ إِن من شيء الاّ عندنا خزائنه ﴾ او ما ننزّله الاّ بقدر معلوم، و قد نطقت الكتب الآلهية المقدّسة كلّها بتصديق القضاء و القدر، و جميع أهل الملل قالوا به، و ان كان النهى عن تجسّسه و تفحّصه و تعرّف كيفيته كان شاملاً لأهل الأديان كافةً، اذ كان هو سرّ الله \_ تعالى \_ في خليفته، و انّما هو \_ تعالى \_ يستبدّ بمعرفته، فلا يعلمه الاّ هو أو من خصّه به من خلقه؛ و أمّا المتشطّحون الذي يهوون أن يجروا الديانات الى ملازمة عقولهم المحدّجة التي لم تفطّن و لم يتيقّن شيئاً، فانّهم يحسبون أنّ في الاقرار بالقدر»، الى آخر ما ذكره.

ثمّ قال في الفرق بين المشيّة و الارادة الآلهية و بين القضاء و القدر و دخول الشرّ بالعرض في القضاء، بالذات في القدر: «انّ المشيّة و الارادة الآلهي اختيارتنا؛ فالقدرة بالجود على مقتضي الرحمة، و القضاء الآلهي هو الحكم يقتضي ... و حكم بالحقيقة و الأمر الآلهي مقتضي القضاء في الموجودات المعلولة كان مع الكلّي فيها، و هي في القوابل و الخلق، ما عمّه الوضع الكلّي، و هو الأمر و القدر، ما يختصّ به واحد واحد من الموجودات من الوضع الأليق به؛ التقدير هو تهيّؤ الاسباب للأقدار و الشرّ في القدر لا في القضاء؛ لأنه ليس بغاية، بل هو تبع ضروري»، انتهى.

و من هيهنا ظهر سرّ ما ذكره \_قدّس سرّه \_بقوله: «أغّما الشرور التي همي لوازم الخيرات»، الى آخر ﴿ فاستقم كما أمرت ﴾ ٣ ثمّ انّ ما ذكره الشيخ من كون القضاء هو الحكم و الأمر مكنون، قول مولانا أميرالمؤمنين \_عليه السلام \_كها قدّمناه.

٣ ـ هو د، ١١٢.

١ ـ الحجر، ٢١.

١ ـ نسخة ب هنا مطموسة.

### [٤/۴۴٩] قال: تدهش الى الأبدية 🛘

أقول: في النهاية: «الدهش: ما سهل [ولان] من الأرض و الم يبلغ أن يكون رملاً»، انتهى. و لعل في قوله: «تدهش» كناية عن سهولة سرعة السير.

### [۶/۴۴۹] قال: الكلّية 🗆

أقول: «الكلّية»؛ يعنى العناية الآلهية التي يعبّر عنها بد«الطبيعة الكلّية».

## [٧/۴۴٩] قال: أظلّت الأبدية 🛘

أقول: أي أقبلت الأحدية و دنت، فكان ظلّها قلماً، «و الظلّ: النيء الحاصل من الحاجز بينك و بين الشمس، أيّ شيءٍ كان.» أكل المحتال و فيه كناية عن كون وجود القلم علل رحمته و رشح من رشحات جوده. و في النهاية: «و فيه انّه خطب آخر يوم من شعبان فقال: أيّها الناس قد أظلّكم شهر عظيم. أي أقبل عليكم و دنا منكم، كأنّه ألنيء عليكم الظلّ». أي الظلّ». أي الظلّ». أي الظلّ. أيّها الناس قد أطلّكم شهر عظيم. أي أقبل عليكم و دنا منكم، كأنّه ألنيء عليكم الظلّ. أيّها الناس قد أطلّك عليكم و دنا منكم، كأنّه ألنيء عليكم الظلّ. أيّها الناس قد أطلّت عليكم و دنا منكم، كأنّه ألنيء عليكم الظلّي . أي ألفل الناس قد أطلّت الناس قد أطلّت عليكم و دنا منكم، كأنّه ألنيء عليكم الظلّي . ألفل الناس قد أطلّت الناس قد أطلّت عليكم و دنا منكم، كأنّه ألنيء عليكم الناس قد أطلّت الناس ألناس الناس الناس

## [١١/۴۴٩] قال: توسيط الشرائط

أقول: ردّ على الأشاعرة حيث ذهبوا الى ذلك الاستثناء من دون توسيط الشرائط و العلل. و أيضاً انّهم لم يقولوا بلزوم الشرور للخيرات، فتكون مقتضيةً بالعرض، بخلاف ما عليه الأشاعرة حيث اسندوا الجميع الى ذاته الحقّة المطلق على الشاعرة حيث استدوا الجميع الى ذاته الحقّة المطلق على المشاعرة حيث استدوا الجميع الى ذاته الحقّة المطلق على المشاعرة حيث استدوا الجميع الى ذاته الحقّة المطلق على المشاعرة حيث استدوا الجميع الى ذاته الحقّة المطلق على المشاعرة حيث استدوا الجميع الى ذاته الحقّة المطلق على المشاعرة حيث استدوا الجميع الى ذاته الحقّة المطلق على المشاعرة حيث المشاعرة المؤلّد الم

### [۲۳/۴۵۱] قال: و أوفاقها 🗆

أقول: انه جمع «وفق»، و حقيقته انحفاظ وحدة مرتبة عددية بعينها في كلّ ضلع و

٢ ـ النهاية، ج ٣/١٥٩.

١ ـ ب: + لان.

۴ ـ کذا.

٣ \_ المصدر السابق، ج ١٦٠/٣.

قطر مع اختلاف التطوّرات و تخالف مراتب الأعداد في بيوت الأضلاع و الأقصار للسطح. و أوّل الأوفاق العددية و هي الخمسة عشر على محاذاة انحفاظ الوحدة الشخصية المبهمة لهيولى العالم العنصري في مراتب اختلافات الاتّصالات و الانفصالات و التبدّلات و الانقلابات في صورها الجوهرية الشخصية و النوعية، كها الحركة التوسطية لمتحرّك شخصي بعينه واحدة، وحدة شخصية مبهمة بالقياس الى الأكوان في الحدود الوسطية منحفظة بشخصيتها في جميع تلك الحدود.

## [۱۲/۴۵۴] قال: أولى و أخلق 🗆

أقول: أي أولى من تصوّرات أمور يقابلها، فلذا لم تَفُض عن الباري الأوّل.

## [۱۵/۴۵۴] قال: بالمستدعى 🗆

أقول: أي ما يكون في معرض استدعاء فيضان الالهام فيتّصل به، و ما لا يكون في ذلك المعرض فتّتصل الالهامات به.

## [۴/۴۵۵] قال: تعلّق تلك 🗆

أقول: انّه على صيغة المصدر، مفعول مطلق لقوله: «متعلّقة». و قوله: «تلك» اشارة الى العناية؛ يعني أنّ وجود هذه المعاني متعلّقة بالعناية تعلّق العناية بها، على أن يكون كلاهما على نسبة تليق بهما، لكنّ الأوّل من حيث القبول، و الثاني من حيث التأثير و الفعل.

## [٤/٤٥٨] قال: لإنكشاف الغَمم

أقول: «الغمم» جمع الغمّة، لا جمع الغمّ، فانّ جمعه: الغموم، لا الغمّ، و هي النوائب، و

١ ـ ش؛ التنقلات.

في النهاية يقال: «غُمّ علينا الهلال اذا حال دون رؤيته غيم المن غممت الشيء، اذا أغطيتَه» ٢.

### [۱۹/۴۵۸] قال: أحلب 🗆

أقول: بالحاء المهملة، في النهاية: «يقال أحلب القوم و استحلبوا: أي اجتمعوا للبصيرة و الاعانة. و أصل الاحلاب: الاعانة على الحلب» ".

### [۵/۴۶۰] قال: يبتار /PA206∟

أقول: في الصحاح: «باره يبوره، أي جرّبه على و اختبره؛ و الابتيار مثله». ٥

## [۱/۴۶۱] قال: و نفوساً 🗆

أقول: الذي نقله من شيخ المشّائين و شيخ أتباع الرواقيين أهو الكائن الفاسد، و النفوس المجردّة الانسانية ليست من الكائنات الفاسدات. و لعلّ ما في بعض عباراتهم نوع ايماء و اشعار بذلك، فليدرك!

## [1/481] قال: و أنواراً ت

أقول: يريد بها عالم الجواهر الجرّدة من النفوس الفلكية كما أن قوله: «أو نفوساً» يراد بها النفوس المنطبعة الفلكية التي نسبتها الى الأجرام الأثيرية نسبة الخيال الينا.

## [٨/۴۶٢] قال: فلا يعنون الا بها 🗆

أفيد: على الجهول أو على المعلوم من «عني به يعني» ك «رضي يرضي» عنايةً فهو

۲ \_ النهاية، ج ٣/٨٨٨.

١ ـ ش: + أو نحوه،

۴ ـ ب: خبره

٣ ـ النهاية، ج ١ /٣٢٣.

٦ ـ ش: الرواقين.

۵ \_ الصحاح، ج ۲ / ۹۷ ٥.

عانٍ به أو معنى به اذا اعتنى، أي اهتم به اهتاماً. و عناه الأمر بعينه أى أهمه، و لاعناية و اعتناء بأمر كذا: أى لا اهتام به. قال في مجمل اللغة: «و عُنِيَ فلان بحاجتى و هو بهذا الأمر معنى. و قد قالوا عَنِيَ فهو عانٍ» أ. و قال في الصحاح: «و عنيت بحاجتك أعني عناية فأنا بها معنى. فاذا أمرت منه قلت: لتُعن بحاجتى». أو في الحديث: «من حسن اسلام المرء تركه ما لا يعنيه» أي لا يهمة.

#### [۲۳/۴۲۶] قال: لربّه مستميح

أفيد: «الميح» العطاء و العطيّة، و الامتياح و الاستاحة افتعال و استفعال منه. قال في الصحاح: محت الرجل أعطيته و استمتحته سألته العطاء، و الامتياح مثل الميح. و قال في الساس البلاغة: «محته ميحاً أعطيته و امتاحه و استاحه استعطاه.» و ما في الأساس هو المعوّل عليه». أ

## [٨/۴۶٣] قال: أولى درجاتها

أفيد: فهذه الدرجة أوّل منزل من منازل التألّه للنفس الجرّدة في سفر الاستكمال، قالوا: لا يعدّ الانسان من الحكماء مالم تحصل له ملكة خلع البدن حتى يصير البدن بالنسبة اليه كقميص يلبسه تارة و يخلعه أخرى.

### [۱۹/۴۶۵] قال: فانّ لكلّ كائن ...

أقول: انّ هذا انّما يستتبّ على القول بعدم تناهي الكائنات، لأنّه على هذا التقدير يكون لكلّ كائنٍ بدو زماني. و أمّا طبيعتها الكلّية و ماهيتها المرسلة المنحفظة في ضمنها،

٢ - الصحاح، ج ٢/٥٤،٢.

۴ ـ م: ـ أفيد ... الامتياح.

٦ - المصدر السابق.

ا ـ مجمل اللغة، ص ۴۸٦.

٣ ـ يمكن أن يقرأ في ب: تركته.

۵ ـ أساس البلاغة، ص ۲۰۹.

فليست كائنةً فاسدةً بل قديمة زمانية.

ثمّ انّه على تقدير تناهي الكائنات فانّها ينتهي الى كائن فاسد غير مسبوق بعدم زماني و انّ كان وجوده مسبوقاً بعدم صريح دهري، و مع أنّه ليس لذلك بدو زماني لايكون قديماً زماناً، لأنّ المعتبر فيه عدم عرو الزمان عن وجوده مع عدم مسبوقيته بعدم زماني. فالطبيعة المرسلة /PB206/ والماهية الكلّية لتلك الكائنات قديمة زماناً، لعدم عرو الزمان عن وجودها المتحفّظ افي ضمنها مع عدم مسبوقيتها بعدم زماني؛ فليتدبّر!

ثم الحق أنّه على تقدير حدوث العالم بالدهر لايلزم أن تكون طبائع الكائنات قديمةً زماناً حتى يلزم أن لايكون لفرد منها بدو زماني على أن يكون وجوده في الجزء الأوّل من الزمان، حتى تكون الطبيعة المرسلة غير مسبوقة بعدم زماني بحسبه، فيتصحّح لمن ذلك قدمها الزماني و أن كانت حادثة بالدهر؛ بل القائلون بالقدم، يجعلون طبائع الكائنات قديمة زمانية، و كلّ كائن حادثاً زمانياً و أن لم يكن لفرد منها بدو زماني، حيث أنّ المعتبر في القديم الزماني أمران:

أحدهما: عدم مسبوقية بعدم زماني.

و ثانيهها: عدم عروالزمان عنه أصلاً.

فاذا انتفيا أو أحدهما عن أمر ما يكون حادثاً زمانياً، فالكائن الفاسد الغيرالمسبوق بعدم زماني لا يكون قديماً زماناً، لعروالزمان الآتي عن وجوده، ولكن بق أنّهم قد صرّحوا بأنّ كلّ حادث فهو مسبوق بمادّة و مدّة، فلايلزم من ذلك القول بقدم الطبائع للكائنات زماناً؛ فليتبصّر!

[٢/۴۶۶] قال: هوالأوّل والآخر للنفس المجرّدة.

أفيد: «و أمّا ما أورده البيضاوي في تفسيره: «أو عمو الأوّل الذي يستدىء منه

۲ \_کذا.

١ \_ م: المنحفظ،

۴ ـ ب: ـ أو.

الأسباب و تنتهى اليه المسببات أ، أو الأوّل خارجاً والآخر ذهناً» فغير مستقيم على ظاهره؛ الموجود الحقّ الواجب الذات يمتنع أن يكون له وجود ذهني؛ لأنّه بكنه عـزّه و جـلاله لا يسعه ذهن من الأذهان، ولا يحيط به مدركٌ مّا من المدارك أصلاً. اللّهم اللّ أن يقرّر على سبيل آخر قرّرناه في شرح تقدمة تقويم الايمان، فليتبصّر»، انتهى.

و قوله: «على سبيل آخر»، إلى آخره، لعلّ مراده من ذلك وجود عنوانه في الذهن و ان لم يكن متعلّقاً ٢ بكنه ذاته، و ذلك حيث قال بهذه العبارة: «أو لأنّه الأوّل في الوجود الخارجي، والآخر في الوجود الذهني العلمي على خلاف سنّة كلّ موجود غيره و ان لم يكن يتعلّق بكنه ذاته تمثّل ذهني و وجود علمي أصلاً.»، انتهى كلامه في شرح تقدمة تـقويم الايمان. ٢

## [۱۴/۴۶۶] قال: و معادها الروحاني.

أقول: انَّمَا سمَّى بذلك، لأنَّه عودالنفوس البشرية /MA125/ الى عالمها، و لهذا قال اللَّه تعالى: ﴿ يَا أَيُّتُهَا الْنَفْسُ ٱلْمُطْمَئِنَّةُ إِرجِعِي إِلَىٰ رَبِّكِ رَاْضِيَةً مَرْضِيَةً ﴾ ٩.

والحاصل: أنّ المبدأ والمعاد هوالله في النشأة الآخرة عند مصيرها من دارالغرور والبوار الى دار سرور والقرار، /١٩٨٥/ ثمّ هنالك امّا بحسب معادها الروحاني و مصيرها العقلاني الى عالمها القدسي والتجرّد عن هيكلها الظلماني و بدنها الهيولاني، و امّا بحسب معادها الجسماني من حيث استرجاع الوكر الجسداني باذن اللّه تعالى.

## [٢/۴۶٧] قال: لبركات جمّة و خيرات كثيرة في نظام الوجود

أقول: هذا هوالقضاء العيني و هوالنظام الجملي المأخوذ على الالتصاق والالتيام و

٢ ـ م، ش: متعلّق.

۴ ـ ب: عملي.

١ ـ يمكن أن يقرأ في ب: المشيات.

۳ ـ ب: عملی.

۵ ـ الفجر، ۲۷ ــ ۲۸.

الانتظام: قال الرئيس في رسالة سرّ اللقدر: «أنّ الذي يقع في هذا العالم من الشرور [في] الظاهر فعلى أصل الحكيم ليس بمقصود من العالم، و أنّا الخيرات هي المقصودة، والشرور أعدام؛ و عند أفلاطن أنّ الجميع مقصود.

و مراده <sup>1</sup> أنّ ماورد به الأمر و النهى في العالم من أفعال المكلّفين فانّما [هو] ترغيب لمن كان في المعلوم أنّه يحصل فيه المأمور و النهي تنفير لمن في المعلوم أنّه يستهي عن المعلوم في الأمر سبباً لوقوع الفعل ممن والنهى سبباً لانزجار من يرتدع عن القبيح لذلك، ولولا الأمر لايرغب ذلك في الفعل به ولولاالنهى لكان لاينزجر هذا، فكان يتوّهم أنّ مائة جزء من الفساد كان يمكن وقوعها لولا النهى، و اذا وجد النهي وقع خمسون جزءاً من الفساد، ولولم يكن نهى وقع مائة جزء، وكذلك حكم الأمر لو لم يكن أمر لكان لايقع شيء من الصلاح، فاذا ورد الأمر حصل خمسون جزءاً من الصلاح، فاذا ورد الأمر حصل خمسون جزءاً من الصلاح، فاذا ورد الأمر حصل خمسون

## [۱۸/۴۶۷] قال: و مقلّداه البيضاوي.

أقول: قال البيضاوي في تفسيره بعد نقل الآية الكريمة في سورة آل عمران، ما يشعر بالأخير من الأسرار حيث قال: «ذكر الخير وحده، لأنّه المقضى بالذات، و الشرّ مقضي بالعرض، اذ لا يوجد شرّ جزئي ما لم يتضمّن خيراً كلّياً»، انتهى.

ولكن بقى أنّ القاضي مقدّم زماناً على امام المتشكّكين، فكيف يكون من مقلّديه؟!

١ ـ في المصدر: و عند افلاطن انّ الجميع مقصود و مراد.

٢ ـ في المصدر: و أنَّ.

۴ \_ في المصدر: +كان،

۲ ـ م، ب: سبب،

٨ ـ في المصدر: دخل.

٢ ـ في المصدر: في.

٥ ـ في المصدر: المنهى.

٧ ـ في المصدر: ذلك الفاعل.

٩ ـ راجع: الرسائل لابن سينا ، رسالة في سرّ القدر، ص ٢٣٩.

## [٣/۴۶٩] قال: و ليطلب ربّاً سوائي.

أفيد: هذا سواء هذا بالفتح والمدّ، و سواه بالكسر والقصر؛ أي غيره، و كذلك سواد بالضمّ والقصر.

## [١٩/۴٧٠] قال: و بما هو مولود في عالم الأمر ...

أقول: هذا الحديث قد ذكره الصدوق عن النبيّ - صلّى الله عليه و آله - في كتاب الجهاد ممّا الابحضره الفقيه غيرمستند، و من الأصحاب من قال: انّه لم يره مستنداً من طريق الأصحاب، ولم يعلم أنّه مستند في باب الخراج و الجزية، على ما قد رواه الصدوق من ذلك الأصحاب ، الم 1980/ حيث قال: «وروى فضيل بن عثان الأعور عن أبى عبدالله عليه السلام - و طريقه الى فضيل عن محمّد بن الحسن بن أحمد بن "الوليد عن محمّد بن الحسن الصفّار عن محمّد بن عبيد عن صفوان بن يحيئ عن فضيل بن عثان الأعور المرادي الكوفي، ولا ارتياب في هؤلاء الرجال الّا في فضيل، فانّه غير موثق.

و ما ذكره الأستاذ في معناه و هو باطن التأويل، و أمّا معناه على ظاهر التنزيل فنقول: متن الحديث فيا رواه عن أبى عبدالله عليه السلام هو أنّه قال: «ما من مولود يولد الاعلى الفطرة، فأبواه اللذان يهودانه و ينصرانه و يجسانه.» و انّا أعطى رسول الله الله على الله عليه و آله الذمّة، و قبل الجزية عن رؤوس أولئك بأعيانهم على أن لا يهودوا أولادهم ولا ينصروا؛ و أمّا أولاد أهل الذمّة اليوم فلاذمّة لهم»، انتهى.

ثمّ نقول: أنّ ما تضمّنه من الفطرة، هي فطرة الاسلام التي فطر الناس عليها، فأولاد هؤلاء الكفرة على تقدير أن يكفّروا فهم قبل أن يبلغوا لايتّصفون بالكفر، على تقدير أن يكفّروا فهم قبل أن يبلغوا على فطرتهم الأصلية، وهي الطهارة؛ سيّم اذا قلنا بطهارتهم تبعاً للسابي.

١ -كذا و الصحيح: مِن مَن.

٣ - م: - أحمد بن.

۲ ـ ب: الصدوق ضي ذلك الكتاب.

و بالجملة: أنَّ كون طهارتهم تابعةً للسابي ففيها خلاف.

و من الأصحاب من قال: «عدم الخلاف في الطهارة». و في الذكرى اصرّح الشهيد ببقاء الحكم بطهارته و نجاسته على الخلاف في تبعيّته للمسلم و عدمها، حيث قال: «ولد الكافر نجس ولو سباه مسلم، و قلنا بالتبعية طهر و الّا فلا»، انتهى.

و منهم من استشكل الطهارة في كتاب الجهاد بعدم الدليل على أنّ الأصل استصحاب النجاسة الى أن يثبت. ثم نعود الى ما قلنا من أنّ ما يتضمّنه هذا الحديث يؤيّد الطهارة مضافاً الى الأصل والخروج عنه أنّا كان بالاجماع، وقد زال و ما تضمّنه من قوله عليه السلام على ما نقلنا [ه] اليوم، فلا ذمّة لهم، وذلك حيث انّهم لم يراعوا عدم تعليم أولادهم مذاهبهم الباطلة، فلا يكونون أهل الذمّة.

## [۱۹/۴۷۲] قال: واتّصاله.

أقول: أي عدم انقطاعه لذهاب سلسلة الكون والفساد في عالمها الى مالايتناهي.

#### [٢١/۴٧٢] قال: ممّا لايجتمع معها.

أقول: من الصور المنوّعة المتعاقبة التي لااجتاع لها معها في الأعيان.

#### [٢/۴٧٣] قال: هوالجود الالهي.

أقول: أنّ هذا مذكور بالعرض؛ لأنّ العلم الطبيعي ما يبحث عن المفارق بما همو المفارق؛ لأنّ موضوعه الجسم الطبيعي؛ والمبحوث عنه هو عوارضه بما هو عوارضه؛ فلذا

١ ـ قال الشهيد في الذكرى: «الكافر لا يغسل باجماعنا ، بل لا يجوز غسله لانتفاء التطهير به ... و أولادهم يتبعونهم» المصدر ، ص ٣٢.
 ٢ ـ م: ـ الجهاد بعدم الدليل.

٣ ـ م: فلايكون.

عبر سابقاً عن العقل المفارق والنفس الجردة الفلكية بقوله: «فالمحرِّك لها»، والأوَّل بحسب التشويق، والثاني بالمباشرة.

#### [۱۵/۴۷۴] قال: و تناغیهما.

أقول: في مجمل اللغة /PA208/: «المناغاة تكليمك الصبيّ بما يسرّه [و] يُجْذِلَهُ من الكلام.» الكلام.»

## [۲۳/۴۷۶] قال: و أصبخ.

أقول: أصخ بالصاد المهملة بعدها الخاء المعجمة. في النهاية: «في حديث ابن الزبير و بناء الكعبة: فخاف الناس فتصيبهم للصاخة من السهاء، هي الصيحة التي تصخ الأسهاع أي تقرعها و تُصمّها» ".

#### [١/۴٧٧] قال: ان تتب المواحاة.

أقول: المواحاة باهمال الحاء، مفاعلة من الوحي، و الايحاء إفعال منه.

## [٣/۴٧٧] قال: متأبَّهاً

أفيد: تأبّه عن الشيء: أي تمجّد و تنزّه عنه أ.

أقول: تأبّه عن الشيء أى تمجّد و تنزّه عنه و استطال عليه. في أساس البلاغة: «فلان يتأبّه علينا؛ أي يتعظّم و تأبّه عن كذا: تنزّه و تعظّم» ٩.

٢ ـ م، ش: فيصيبهم. ب: أن يصيبهم.

۴ ـ م، ب: ـ تأثبه عن ... عنه.

١ ـ مجمل اللغة، ص ٢ ه٧.

٣ ـ النهاية، ج ٣/١٤.

۵ ـ أساس البلاغة، ص ١٠.

#### [٩/۴٧٧] قال: الطغام.

**أقول:** الطغام أوغاد الناس.

## [۱۳/۴۷۷] قال: الرثت و في بعض النسخ: «الرثة».

أقول: رثّ الثوب بلى، و رثّة المتاع بالكسر اسقاطه و خلقاته. و يقال هم رثّـة الناس؛ أي ضعفاه.

## [٩/٤٨٠] قال: العقلية الخرّارة ...

أفيد: أي الشديدة الفوران، الكثيرة الجريان؛ قال ابن الأثير في النهاية: «في حديث ابن عباس: من أدخل اصبعيه في أذنيه، سمع خرير الكوثر. خرير الماء: صوته، أراد مثل صوت خرير الكوثر، و منه حديث قيس بن صاعدة ٢: و اذاً أنا بعينٍ خرّارة، أي كثيرة الجريان» ٣، انتهى.

## [١٢/۴٨١] قال: الداهر على معجزات الأنبياء

أفيد: من الدهر بمعنى الغلبة. /MA126

## [٢/۴٨٢] قال: في أفانين الجزالة.

أفيد: قال المطرزي في شرح مقامات الحريري: «الأفانين جمع أفنون بوزن أخدود و هو لغة في الفنّ عن الفوري»، و قال الجوهرى في الصحاح «الفنّ واحد الفنون و هي الأنواع، و الأفانين: الأساليب و هي أجناس الكلام و طرقه والفنن جمعه أفنان و هي الأغصان».

٢ - المصدر: -بن صاعدة.

١ - م: + و٠

و بالجملة: تركيب اللفظ يدلّ على التشعّب و منه افنان الشجر و افانينه لأغصانه و شعبه، و يقال: أفننّ الرجل في حديثه و في خطبته اذا اجاء بالأفانين.

### [٢/۴٨٣] قال: و ينديهم.

أفيد: من ندت الابل اذا رعت بين العلل والنهل، تندو ندواً فهي نادية، و تـندّت أيضاً مثله، و أنديتها أنا انداءً و ندّيتها تنديةً ا و الموضع مندّىً.

## [۴/۴۸۳] قال: و في انهم محاويج اليه.

أفيد: قال المطرزي في المغرب: المحاويج للمحتاجون عامي. قلت: كلّا! بل جمع محواج على القياس و هو صيغة المبالغة أي شديد الحاجة. " /PB208/ /PB126/

١ ـ م: ـ تندية.

ب: + فرغت من تنميقه بعون الله تعالى و حسن توفيقه في غرّة شهر ذي القعدة الحرام من شهور سنة إحدى و مأة و ألف هجرية. حامداً مصلّياً مستغفراً. و أنا العبد الفقير الحقير النحيف الجاني شرف الدين بن زينالدين النائيني عفى عر جرائمها، بالنبي و الوصي، تممّ.

## الفهارس

فهرس الآيات فهرس الروايات فهرس الأشعار فهرس الأعلام و الفرق فهرس الكتب و الرسائل مصادر التحقيق

# الفهرس التفصيلي للقبسات

| الديناجة                                                                  |
|---------------------------------------------------------------------------|
|                                                                           |
| القبس الأوّل                                                              |
| فيه ذكر أنواع الحدوث و تقاسيم الوجود بحسبها، و تأسيس أساس الحكومة و تحديد |
| حريم النزاع                                                               |
|                                                                           |
| ومضة ١: في بيان أنواع الحدوث                                              |
| ومضة ٢: تأييد الحدوث الدهري بكلام صاحب المعتبر                            |
| ومضة ٣: في أوعية الوجود                                                   |
| ومضة ٢: العدم الزماني للشيء لايوجب عدمه الدهري١٥                          |
| وميض ١: في بيان التمايز و الاختلاف في أنواع الحادث                        |
| وميض ٢: في كيفية سبق العدم على أقسام الحادث                               |
| وميض ٣: تحقيق في أقسام القديم و تبيين امتياز أقسامه عن المحدثات١٨         |
| وميض ٢: في عدم تصادم الحادثات بحسب الوجود، خلافاً لمفهومها١٩              |

| ت | القبسا | شرح |
|---|--------|-----|
|   |        |     |

| وميض ٥: بيان الحدوث الذاتي من المصحف الشريف و الذبّ عنه                |
|------------------------------------------------------------------------|
| وميض ع: نقل كلام صاحب الاشراق في تبيين الحدوث و الردّ عليه٢١.          |
| وميض ٧: في الردّ على من جوّز ارتفاع النقيضين عن مرتبة الذات٢١          |
| ومضنة ٥: وصنف الحدوث من أوصناف ماهية الحادث لا وجوده٢٢.                |
| ومضة ع: في بيان أقسام الحادث الزماني و عدم انقسام شقيقيه               |
| ومضنة ٧: كلَّ حادث زماني مسبوق بمادَّة تحمل امكانه بخلاف شقيقيه ٢٣.    |
| وميض ١: في تقدّم الباري عن الحادث الزماني لا بالزمان٢٣                 |
| وميض ٢: تحليل الآراء المختلفة في حدوث العالم و قدمه٢٢                  |
| وميض ٣: الذبّ عن أرسطاطاليس في حدوث العالم لا قدمه الذي ينتسب اليه٢٧   |
| وميض ۴: تأييد الكلام و الانتساب بما قاله الشهرستاني                    |
| وميض ۵: في ابطال الزمان الموهوم                                        |
| وميض ع نقل كلام الشيخ في المقام                                        |
| وميض ٧: في تعيين رأى أرسطاطاليس و الشيخ الرئيس في حدوث العالم و قدمه٣٢ |

## القبس الثاني فيه تثليث أنواع السبق الذاتي و تقويم البرهان من سبيل التقدّم بالذات

| ٣٧                                           | ومضنة ١: وعاء ظرف وجود الشيء نحو وجوده                 |
|----------------------------------------------|--------------------------------------------------------|
| ۳۸                                           | ومضه ٢: في الردّ على الثابتات الأزلية                  |
| لعینی ۲۸۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ | ومضة ٣: في معرفة الوجود، و الفرق بين الوجود الذهني و ا |
| ۲۹                                           | ومضعة ٢: انحفاظ حكم الجوهر و العرض في الذهن و العين .  |
| <b>*</b> ••••••                              | وميض ١: تحقيق معني الجوهر في الذهن                     |
| *1                                           | وميض ٢: بيان اطلاقات الجوهر و العرض                    |
| ۲۵                                           | وميض ٣: العرض ليس بجنس لأنواعه                         |

| <b>*</b> V                               | وميض ۴: تحليل نفس الأمر و مرتبة ذات الشيء و مرتبته العقلية    |
|------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|
| ذهن                                      | وميض ٥: الماهية التي ليس وجودها عينها يمكن أن ترتسم في ال     |
| جوده الخارجي۵                            | وميض ع: الشيء الذي ماهيته عين وجوده، وجوده العقلي عين و       |
| ۵۱                                       | وميض ٧: في تقدّم مرتبة تقرّر الشيء و فعليته على وجوده         |
| ٥٣                                       | ومضنة ٥: في أقسام المعلولية و العلّية                         |
| ٥٢                                       | وميض ١: نقل كلام الشيخ في المقام                              |
| ۵۶                                       | وميض ٢: تحليل العلل الداخلية و الخارجية للشيء                 |
| بات بحسب أجزائه ٥٧                       | وميض ٣: في الردّ على الاشكال الذي أوجب تعدّد العلل في المركّ  |
| الاجمال و التفصيل من                     | وميض ٢: أنَّ تعدَّد مقوّمات الماهية بحسب اللحاظ التفصيلي، و   |
| ۵۸                                       | أوصاف الادراكأوصاف الادراك.                                   |
| ۵۹                                       | وميض ٥: الفرق بين المعلوم التفصيلي و الاجمالي                 |
| ۶۰                                       | ومضة ع كلّ ممكن محفوف بوجوبين سابق و لاحق                     |
| , أقسامهما ۴۱                            | ومضة ٧: التقدّم و التأخّر مقولان على أفرادهما بالتشكيك و بياز |
| ۶۲                                       | وميض ١: في تتمَّة أقسام التقدِّم و التأخِّر                   |
| ۶۳                                       | وميض ٢: في بيان حامل التقدّم                                  |
| f <b>t</b>                               | وميض ٣: في حقيقة المتقدّم و انقسامه                           |
| ۶۷                                       | وميض ٢: ردّ صاحب الاشراق في تشكيك الماهية                     |
| دّم بالوجوب ۴۸.۰۰۰۰۰                     | وميض ٥: ردّ اشكال يوجب أنيكون كلّ متقدّم بالوجود هو المتق     |
| F9                                       | وميض ع ردّ اشكال في كيفية حمل الفصل على النوع                 |
| ٧٠                                       | وميض ٧: في تحليل أقسام اللازم الذي غير منفكً عن الماهية       |
| <b>/ 1</b>                               | وميض ٨: تأييد المرام بما قاله الرئيس٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠            |
| جب ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ | وميض ٩: في زيادة وجود الممكنات عليها و عدم زيادته في الوا.    |
| لر الطبائع النوعية٧                      | وميض ١٠: ردّ اشكال الرازي في الفرق بين طبيعة الوجود و سناه    |
| /۴                                       | و ميض ١١: في كيفية تأخِّر العالم عن الواجب ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠        |
| 18                                       | وميض ١٢: تلخيص ما قاله الرئيس و غيره في المرام                |

وميض ١٣: الردّ على أرسطاطاليس والشيخ الرئيس في كيفية البحث عن حدوث العالم ٧٧ وميض ١٤: في بيان تقدّم الواجب عن الصادر الأوّل و نحوه ..........

## القبس الثالث فيه تثنية البعدية الانفكاكية و تقويم البرهان من سبيل القبلية السرمدية

| ة و الغير القارّة٨٢                                  | ومضمة ١: في تفسير الكمّية القارّ |
|------------------------------------------------------|----------------------------------|
| ن۸۲                                                  | ومضنة ٢: في أحكام حامل الزمار    |
| _                                                    | ومضة ٣: أنَّ الانسان الكبير مطي  |
| انا                                                  | ومضة ٢: في معرفة حقيقة الزم      |
| •                                                    | ومضنة ٥: الحركة و السكون يقع     |
| لمندرجة في الحركة و السكون٨٢                         | ومضة ع في بيان الاستعدادات ا     |
| ب الاحتمال العقلي                                    | ومضنة ٧: أقسام الموجود بحسد      |
|                                                      | وميض ١: في تنزّه الباري عن الأ   |
|                                                      | وميض ٢: أقسام التقدّم و التأخّر  |
| ي أقسام التقدّم بخمس أوجه                            | وميض ٣: الاشتراك و الامتياز يا   |
| ية بالموجودات                                        | وميض ٢: في عدم معيّته السرمد     |
| للراق بارجاع التقدّم الزماني الى بالطبعه             | وميض ٥: رد اشكال صاحب الان       |
| ي ارجاع التقدّم و التأخّر الزماني الى ذات الزمان ٩ ١ | وميض عزرد اشكال المتكلمين ف      |
| التقدّم و التأخّر الزماني لايحتاج الى زمان آخر سوى   | وميض ٧: رد اشكال الرازي بأنّ     |
| 91                                                   | ذاتهما                           |
| في الزمان                                            | وميض ٨: تحليل وقوع الأجسام       |
| بحسب الأوعية المختلفة                                | وميض ٩: تحليل التقدّم و التأخّر  |
| ي احتساب التقدّم و التأخّر بين الموجودات٩٠           | وميض ١٠: يجب لحاظ الأوعية ف      |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                |                                  |

| ميض ١١: تأييد الكلام بما قاله أعلام الفلاسفة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| وميض ١٢: ردّ اشكال الرازي في تقدّمه تعالى بالزمان على الموجودات١٠٣٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| وميض ١٣: ردّ اشكال الرازي بأن اعتبار الزمان و الدهر و السرمد لايفيدنا عدم التسلسل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ني المقامني المقام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| وميض ١٤: ردّ اشكال الرازي بأن التقدّم و التأخّر على خمسة أقسام كالمعية ١١٠٠٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| وميض ١٥: الردّ على من يقول: اعتبار التقدّم و التأخّر بالعلّية و المعلولية يوجب أن يكون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| المعية بالعلية و المعلولية موجودة١١١٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| وميض ١٤: في اثبات حدوث العالم و بيان كيفية تقدّمه تعالى عليه١١١٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| وميض ١٧: تتمّة الكلام في اثبات الحدوث الدهري للعالم ١١٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| وميض ١٨: الوجه المشترك بين القبلية الانفكاكية الزمانية و السرمدية ١١٥٠٠٠٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| وميض ١٩: التقدم السرمدي يختصّ بالواجب١١٥٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| وميض ٢٠: تحقيق قاعدة «انّ الواجب بالذات واجب من جميع الجهات و هو يوجب صدور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| المعلول عنه مرّة واحدة١١٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| وميض ٢١: في عدم اجتماع الامتدادات الزمانية و المكانية في بقعة الناسوت خلافاً لعالم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| الدهرالدهرالله المستمرية المستمرة المستمرة المستمرية المستمرة المستمرية المست |
| وميض ٢٢: توجيه مسلك الكمون و البروز في كلام النظام الى الحدوث الدهري ١١٨٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| وميض ٢٣: تلخيص الكلام في كيفية حدوث العالم بالنسبة الى الواجب و فيه ابطال قول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| اليهود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

### القبس الرابع

فيه استشهاد من كتاب الله الكريم الحكيم، و من سنة رسوله الشريفة الكريمة و أحاديث الأوصياء السابقين القديسين، صلوات الله و تسليماته على أرواحهم و أجسادهم أجمعين

| وميض ١: تحقيق معنى «كنفس واحدة» في كبريمة «مَا خَلْقُكُم وَ لا بَعْتُكُم الَّا كَنَفْسٍ |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| واحِدَةٍ»                                                                               |
| رميض ٢: تحقيق معنى «اليوم» في كريمة «كُلُّ يَوْمٍ هُوَ في شَأْنٍ»١٢١                    |
| وميض ٣: تحقيق في كريمة «هُوَ مَعَكُم أَيْنَما كُنْتُم»                                  |
| وميض ۴: تحقيق معنى الكتاب و أقسامه في كريمة «يَمْحُو اللّهُ ما يَشاءُ وَ يُثْبِتُ»١٢٣.  |
| وميض ۵: تحقيق في أحاديث تدلُّ على ما يكتبه القلم و بيان تجفيفه                          |
| وميض ع تأييد المرام بتفسير و تدريب مأثورات أخر                                          |

## القبس الخامس: في نحو وجود الطبائع المرسلة و سبيل البرهان من نحو وجود الطبيعة

| ومصنه ۱: في اغتبارات الماهية                                                     |
|----------------------------------------------------------------------------------|
| ومضة ٢: حقيقة الحمل في الجوهريات و العرضيات                                      |
| ومضة ٣: في ابهام الفصل و الجنس١٤٧٠.                                              |
| وميض ١: في تبيين الفرق بين الماهية المرسلة و الماهية التي بشرط شيء ١٤٨٠٠٠٠٠٠     |
| وميض ٢: تحقيق في الطبيعة المرسلة و نحو وجودها١٥٠                                 |
| وميض ٣: ملاك امتناع الحمل على الكثيرين                                           |
| وميض ٤: ميزان صحّة الحمل في لحاظ اعتبارات الماهية١٥٣٠٠٠٠٠٠٠                      |
| وميض ٥: تحقيق في الكلِّي الطبيعي و نحو وجوده١٥٢                                  |
| وميض ع مقارنة الأعرفية بين المعنى الجنسي و النوعي١٥٥٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
| وميض ٧: تحقيق مذهب أفلاطن و شيخه في الطبيعة المرسلة و المثل ٢٥٧                  |
| ئِميض ٨: حكومة حكمية في المثل                                                    |
| وميض ٩: تحقيق معنى المثل في كلام صاحب اثولوجيا٢٥٥٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠  |
| وميض ١٠: المثل الذي أنه متوسّط بين المجرّد و المادّي فقط لا سبيل لاثباته         |

| ميض ١١: الحدوث الدهري للطبائع المرسلة١٤٧                                        |
|---------------------------------------------------------------------------------|
| ميض ١٢: حكومة بين أفلاطن و أرسطاطاليس في حدوث العالم١٤٨                         |
| , ميض ١٣: تحليل معنى الأزلي                                                     |
| يميض ١٤: في اثبات حدوث حامل الزمان                                              |
| رميض ١٥: كلّ ممكن حادث و مسبوق بعدم، و تحليل تعلّق أنحاء الحدوث                 |
| بالموجوداتبالموجودات                                                            |
| وميض ١٤: العدم الصريح الذي بلا زمان و مكان هـو العـدم الدهـري، و تـحليل مـبدأية |
| لعدم                                                                            |
| رميض ١٧: أقسام المباد <i>ي</i> المقارنة للطبايع الكائنة                         |
| وميض ١٨: تتميم الكلام بتحليل مبدأية الهيولي للكائنات١٧٨.                        |
| وميض ١٩: في العدم و تحليل وجوده الاضافي٧٩٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠       |
| وميض ٢٠: تفسير آية سورة الملك في تأييد المقام٧٩٠٠٠٠٠٠٠                          |
| وميض ٢١: أنحاء العدم الطاري على الأنسان الكبير١٨١٠٠٠٠٠٠٠                        |
|                                                                                 |

#### القبس السادس:

في اتصال الزمان و الحركة، و تقويم سياق البرهان بحسب اتصال كمّية الزمان على النظم الطبيعي من سبيلين، ثم اثبات تناهي المتصل الممتد في المقدارية، و ابطال اللانهاية العددية في الحوادث الزمانية المتعاقبة

| لِ فيه                         | ومضة ١: في اتصال الزمان و بيان المسلك الأو     |
|--------------------------------|------------------------------------------------|
| ء في الجسم١٨٢                  | ومضعة ٢: ردّ كلام النظّام في عدم تناهي الأجزا. |
| ردّ عليه، و بيان الحقّ فيه١٨٥٠ | ومضمة ٢: نقل كلام الشهرستاني في الجزء و ال     |
| ن                              | ومضة ٢: بيان المسلك الثاني في اتصال الزمار     |
| ١٨٨                            | ومضه ٥: تبيين المسلك الثاني بوجه آخر           |

| ومضعة ع: بيان المسلك الثالث في اتصال الزمان١٨٩                                    |
|-----------------------------------------------------------------------------------|
| ي مضة ٧: المقدار المتصل العرضي يجب أن يعرض على المتصل الجوهري ١٩٠٠٠٠٠٠٠           |
| ومضة ٨: البحث عن الجزء الذي لايتجزّى يتعلّق بالعلم الالهي دون الطبيعي ١٩١٠٠٠٠٠٠   |
| ومضة ٩: تـوجد في الصورة الجسمية ثلاثة أبعاد ويجب تناهيها في الجسم                 |
| التعليميا                                                                         |
| وميض ١: كلّ جسم يقبل الانقسام بضروبه، الله ما خرج بالدليل كالفلك و الزمان.١٩٢٠.٠٠ |
| وميض ٢: في معنى الاتصال و اعتباراته١٩٥٠                                           |
| وميض ٣: في بيان كيفية وجود الأجزاء المقدارية١٩٤٠                                  |
| وميض ٤: تشخص كلّ شيء من الوجود، فيجب أن تنتهي السلسلة الى المتشخص                 |
| بالذاتب١٩٧٠.                                                                      |
| وميض ٥: الوحدة الاتصالية مساوقة الوحدة العددية الشخصية، و نسبة الكثرة الانفصالية  |
| بعكسها                                                                            |
| وميض ع الوحدة الشخصية و العددية لاتزول عن صاحبها، و سبيل اثبات الهيولي عن هذا     |
| الأصلا                                                                            |
| وميض ٧: انّ الانفصال الطاري على الجسم لعلّة و هو لايناقض الانفصال الخلقي في       |
| ـ                                                                                 |
| وميض ٨: رفع شكّ في أبعاض المتصل الواحد، و فيه تحليل مسألة الحمل ٢٠١٠٠٠٠٠٠         |
| وميض ٩: في علّية الصورة للهيولى، و بقاء الهيولى في انفصال الصورة الجسمية٢٠٣       |
| ومضة ١٠: في بيان معنى الحركة القطعية و التوسطية٢٠٠                                |
| ومضة ١١: في بيان الآن السيّال و الزمان المتّصل الممتدّ                            |
| -<br>ومضه ۱۲: الزمان ليس من جملة مشخّصات الشيء                                    |
| وميض ١: في كيفية تشخّص الشيء في الحركة التوسّطية٢٠٧                               |
| وميض ٢: بيان مقارنة الآن السيّال و الزمان الممتدّ للحركة التوسّطية و القطعية٠٩٠٠  |
| وميض ٣: رفع توهّم بعض الفلاسفة في الحركة التوسّطية                                |
| وميض ۴: نسبة الزمان الى الدهر هي نسبة المتغيّر الى الثابت٢١٤                      |

| وميض ٥: انّ الآن السيال و الحركة التوسطية يوجبان ارتسام الهيئة المتصلة في           |
|-------------------------------------------------------------------------------------|
| الذهنالذهن                                                                          |
| وميض ٤ الحركة التوسّطية و الزمان الممتدّ هما تدريجيا الحدوث في الذهن و قارًا البقاء |
| في الذهنفي الذهن                                                                    |
| -<br>وميض ٧: الحركة القطعية هي الهيئة الغير القارّة في الشيء٢١٤٠٠٠٠٠                |
| وميض ٨: يرتسم في النفوس الفلكية مبدأ ارتسام الممتدّ المتصل في الحركة ٢١٧٠٠٠٠٠       |
| وميض ٩: في حدوث الفلك الأقصى الذي هو محلّ الزمان٢١٧                                 |
| وميض ١٠: حدوث الفلك الأقصى يوجب حدوث كلّ ما يحويه٢١٩                                |
| وميض ١١: حدوث الفلك الاقصى يلازم حدوث عالم الأمر٢١٩                                 |
| وميض ١٢: البرهان اللمّي في حدوث العالم٢٢١                                           |
| وميض ١٣: الردّ على أفلاطن و أرسطاطاليس في أزلية العالم و استنكار الهيولى ٢٢٢٠٠٠٠    |
| وميض ١٤: في اثبات الحدوث الدهري٢٢٣                                                  |
| وميض ١٥: كلِّ شيء حامل للامكان الاستعدادي حادث بحدوث دهري٢٢٢                        |
| وميض ١٤: كلّ كائن بالامكان الاستعدادي حادث زماني و ازلي دهري ٢٢٥                    |
| و میض ۱۷: کلّ ممکن حادث ذاتی و دهری۲۲۶                                              |
| و ميض ١٨: دفع تو هُم في ثبوت المعدومات٢٢٧                                           |
| و در في الجدام " الذمان الممرِّدُ و الحركة المتصلة و الكمِّية المنفصلة ٢٢٧٠٠٠٠٠٠    |
| و ميض ٢٠: ير اهين ابطال التسلسل٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                      |
| مورض ٢١: النقض على ير هان التطبيق                                                   |
| مريض ٢٢٠ في تزاهم الحوادث، و الردّ على المتكلِّمين٢٣٢                               |
| . و ميض ٢٣: امتناء التناهي بحرى في سلسلة الصعود لا النزول٢٢٠                        |
| م مرض ٢٤: دفع مقالة المتكلِّمين و المتفلسفين في أثبات الحدوث و نفي الأزلية من طريق  |
| تزاه مقدار اتصال الحركة و تناهى عدد الحوادث الزمانية٢٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠                     |
| و ميض ٢٥: لابعرض على اتَّـصال الحركة الدورية الفلكية و امتداد الممتدُّ انقطاعُ و    |
| انحذاذ                                                                              |

#### القبس السابع:

في تعقّب احتجاجات اقتضابية ، و مراوغات جدلية، و انتقاد قياسات، و شكوك مغالطية و مشاغبية، على الطرفين من الفريقين

| ومضمة ١: أنَّ العدم لايطرء على ذات الزمان و هو لايوجب وجوبه٢٣٩                                     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ومضة ٢: ردّ اشكال في أن الزمان واجب، لأنّ النقيضان لايرتفعان                                       |
| ومضة ٣: تنظير المقام بسبيل القول في الوجود بعد العدم٢٢١                                            |
| وميض ١: الردّ على الاشكال بوجه آخر                                                                 |
| وميض ٢: تعميم الاشكال في المفارقات الزمانية                                                        |
| وميض ٣: دفع توهم بأنّ علّة الزمان غير داخلة في الوجود بالفعل ٢٢٢                                   |
| وميض ٢: دفع ما قاله الجمهور في اثبات حدوث العالم من تناهي كمّية مقداره في                          |
| الماضيالماضي                                                                                       |
| وميض ٥: دفع مغلطة بأنّ حدوث العالم مسبوق بالعدم الصريح٢٢٥                                          |
| وميض ع دفع احتجاج من يقول: انّ الزمان قديم                                                         |
| وميض ٧: احتجاج آخر على قدم الزمان و الردّ عليه٢٢٧                                                  |
| وميض ٨: بيان وجه افتقار المعلول الى العلَّة                                                        |
| وميض ٩: احتجاج في أزلية العالم و الردّ عليه                                                        |
| وميض ١٠: احتجاج المتكلِّمين في قدم فعل اللَّه و الردِّ عليه١٠ احتجاج المتكلِّمين في قدم فعل اللَّه |
| وميض ١١: أزلية العالم توجب التعطيل                                                                 |
| وميض ١٢: في علق الباري عن مبدعاته                                                                  |
| وميض ١٣: نقل كلام الشيخ الرئيس في المقام و الردّ عليه٢٥٥                                           |
| وميض ١٤: نقل كلام بهمنيار و الشيخ الرئيس في أزلية العالم و الردّ عليهما٢٥٨.                        |
| وميض ١٥: ردّ كلام المتكلّمين بأنّ مرجح حدوث العالم هو الارادة من دون مرجّع                         |

## القبس الثامن:

في تحقيق قدرة الله سبحانه و ارادته جلّ سلطانه بعد توفية ما قد بقي في ذمّة العقل من حقّ القول الفصل في حلّ قطعة من عويصات الشبه و معضلات الشكوك و مزعجات الاوهام

| ١: تحقيق في أقسام ملزومات الشيء ١٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                     | رميضة       |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| <ul> <li>٢: تحقيق في تلازم اللازم للملزوم و بين نقيضهما على الانعكاس ٢٨٠٠٠٠٠٠٠</li> </ul> | وميضة       |
| ة ٣: تحقيق في لازم الملزوم و لازم لازمه ٧٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠             | وميضآ       |
| ١: بيان مغالطي في قدم العالم على ما بيّن في لازم الملزوم٢٨١                               | ، مىض       |
| ٢: الحواب عن الشيهة المغالطية٢: الحواب عن الشيهة المغالطية                                | ، میض       |
| ة ٢: تفريع في الفرق بين الانتفاء و الانتهاء في المقدار٢٨٢                                 | ، منضنا     |
| قي أن الأطراف نهايات للمقادير في الوجود لا من جهة المقدارية٢٨٥                            | -<br>رمیضنا |

| وميضة ع في أنّ السطح و الخطّ و النقطة موجودات مغائرة بالنوع، لأنّ الجوهر و العرض                 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| لايصلح اتحادهما في الوجود                                                                        |
| وميضة ٧: انتصار صاحب التلويحات في أنّ السطح و الخطّ و النقطة غير عدميات ٢٨٥.                     |
| وميضة ٨: اضطراب الامام الرازي في تحليل النهاية٢٨٧                                                |
| وميض ١: النقطة و وقوعه على رأس المخروط٢٨٨                                                        |
| وميض ٢: تحليل المقام في أنّ القسمة باختلاف العرض لاتوجب انفصالاً في الخارج. ٢٩٠                  |
| وميض ٢: تنظير المقام في تحقيق الزاوية٢٩٠                                                         |
| وميض ۴: في الآن و راسميته للزمان                                                                 |
| وميض ٥: يجب أن يكون الآن، بالفعل اذا كان العالم حادثاً                                           |
| وميض ع تحقيق في الفرق بين الكمّية القارّة العدمية للوضع و بين المقاديرالقارّة                    |
| الوضعية، و فيه تحقيق مقدار الزمان و جرم الفلك                                                    |
| وميض ٧: حلَّ عقدة في حدوث دهري العالم                                                            |
| وميض ٨: حلَّ عقدة في حدوث زماني أوّل كائن                                                        |
| وميض ٩: في ربط المتغيّر بالثابت                                                                  |
| وميض ١٠: الحركة الدورية الفلكية واسطة ربط المتغيّر بالثابت                                       |
| وميض ١١: تحقيق في عدم موجَبية الواجب                                                             |
| وميض ١٢: تحقيق في أنّ عدم المعلول يتوقّف على عدم العلّة التامّة لا عدم الشرّط                    |
| بالذات                                                                                           |
| وميضة ٩: تحليل معنى القدرة و فيه تبيين مسألة قدم العالم و حدوثه                                  |
| وميضة ١٠: الردّ على ما قاله الرازي بأنّ كون الشيء الأزلي يستحيل أن يكون فعلاً للفاعل             |
| المختار                                                                                          |
| وميضة ١١: الكلام الحقّ في معرفة الفاعل المختار من الامام الرازي٣١٠                               |
| وميضة ١٢: أنَّ طباع الامكان الذاتي هو العلَّة التامَّة للافتقار الى العلَّة الفاعلة بالذات ٢١٣٠٠ |
| وميضة ١٣: في الوجوب الغيرى و الردّ على الأولوية٣١٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                       |
| وميض ١: القدرة الوجوبية سبب ايجاب العالم                                                         |

| ميض ٢: انَّما مصحِّح المقدارية هو طباع الامكان الذاتي، و عدم تعلَّق القدرة                     |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الممتنعات                                                                                      |
| ميض ٣: الامكان الذاتي في الشيء لاينافي وجوبه بالغير٣١٨                                         |
| ميض ٢: صحة الصدور و اللّا صدور عنه تعالى لاتنافي أحديته الغير المتكثّرة ٣١٩٠٠٠٠                |
| ميض ٥: نقل كلام المحقق الطوسي في المقام٣٢٠                                                     |
| ميض ع: يجب صدور الممكن عنه تعالى حينما وجب وجوده في نظام الوجود، و أنّ وزان                    |
| رادته تعالى وزان علمه                                                                          |
| رميض ٧: انّ علمه تعالى عين ارادته في صدور الفعل عنه ٢٢٢                                        |
| وميض ٨: كلّ كمالٍ يوجد في الواجب بالذات٣٢٣٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                     |
| وميض ٩: حلَّ عقدة في عدم صدور شرور عنه تعالى مع علمه بها ٢٢٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
| وميض ١٠: صفة الارادة هل هي صفة الذات أو الفعل؟٢٢٥                                              |
| وميض ١١: تطبيق حكمي مع ما ورد في أحاديث المعصومين عليهم السلام ٢٢٧٠٠٠٠٠٠٠                      |
| وميض ١٢: في الردّ على الارادة المتجدّدة له تعالى٣٣٢                                            |
| وميض ١٣: نقل كلام المحقق الطوسي في معنى العناية٢٣٢                                             |
| وميض ١٤: نقل كلام الشيخ في تحقيق الغاية و الارادة و القدرة و الحكمة فيه تعالى . ٣٣٣٠           |
| وميض ١٥: تحقيق في غاية فعله تعالى٢٣٩                                                           |
| وميض ١٤: كلام المحققّ الطوسي في نفي الغرض عن فعله تعالى٢٢٠                                     |
| وميض ١٧: يجب الخروج عن حدّى التعطيل و التشبيه في معرفة أوصافه تعالى٣٢٠                         |
|                                                                                                |

#### القبس التاسع:

في اثبات الجواهر العقلية، و مراتب ترتيب نظام الوجود في سلسليته البدويّة و العوديّة

شرح القبسات

| اقا          | وميضة ٢: في معرفة حمل المتناقضين على شيء بحمل المواطاة و الاشتقا       |
|--------------|------------------------------------------------------------------------|
| ۲۴۷          | وميضة ٣: في معرفة التقابل و أقسامه                                     |
| ۳۴۸          | وميضة ٤: في معرفة الحيثيات و اعتبارات الماهية                          |
| ٣۴٩          | وميض ١: في اعتبار الشيء مع حيثيات مختلفة                               |
| ۳۵۰          | وميض ٢: تنبيه على عدم الخلط بين الاعتبارات و الحيثيات                  |
| ۳۵۱          | وميض ٢: في معرفة قاعدة الواحد و الردّ على الامام الرازي                |
| ۲۵۲          | وميض ٣: برهان الشيخ على قاعدة الواحد و الذبُّ عنه                      |
| ۲۵۶          |                                                                        |
| ۲۵۸          | وميض ع الردّ على ما قاله الرازي في تصحيح صُدور الكثير عن الواحد        |
| TF1          | وميض ٧: نقل كلام المحقق الطوسي في معنى الصدور، و الردّ عليه            |
| ٣۶۴          | وميض ٨: تحقيق في معنى القابلية و الفاعلية فيه تعالى                    |
| ٣۶٨          |                                                                        |
| ستدعي علّة   | وميض ١٠: العلَّة الواحدة تقتضي معلولاً واحداً، و المعلول الواحدي       |
| ٣۶٩          | واحدة                                                                  |
| ٣٧٠          |                                                                        |
| بخلاف اللازم | وميض ١٢: الردّ على من قال ان اللازم الاعم يصبح أن يتحقق في غير الملزوم |
| ٣٧١          | المساوى، و أن اتحاد اللوازم لايصادم اختلاف الملزومات                   |
| ٣٧٢          | وميض ١٣: تحقيق قاعدة الامكان الاشرف في موقف الاثبات                    |
| ۳۷۴          | وميض ١٢: الردّ على شارح الهياكل في هدم برهان القاعدة                   |
| ۲۷۷          | وميض ١٥: برهان آخر على القاعدة منه قدّس سرّه                           |
| ۲۷۸          | وميض ١٤: برهان آخر على القاعدة أيضاً، منه قدّس سرّه                    |
| ۳۷۸          | وميض ١٧: جريان القاعدة في السلسلة الطولية لا العرضية                   |
| ٣٨٠          | وميض ١٨: اثبات الجواهر العقلية على ما أصّلناه من ثمانية طرق            |
| ۲۸۴          | وميض ١٩: تأييد المرام بما ورد في اثولوجيا                              |
| ***          | وميض ٢٠: تحقيق في معنى نفس الأمر و صدق القضايا                         |

| ميض ٢١: في تعداد الجواهر المفارقة٣٨٧                                           | و, |
|--------------------------------------------------------------------------------|----|
| ميض ٢٢: معرفة الشرّف و الخسّة في نظام الوجود٢٨                                 | ق  |
| ميض ٢٣: مراتب البدؤ بعد المبدأ الأوّل٢٩٠                                       | و٠ |
| ميض ٢٢: نقل كلام صاحب المحاكمات في المقام و الردّ عليه٢٩١                      | و  |
| ميض ٢٥: تأييد المرام بما قاله الشيخ                                            | و  |
| ميض ٢٤: تجب الموازاة بين مراتب البدؤ و العود٢٩٣٠.                              | و  |
| ميض ٢٧: انّ النفس من الجواهر الملكوتية٢٩٢                                      | و  |
| ميض ٢٨: معرفة خاتم الانبياء في سلسلة الوجود، و تدريبٌ في كمالاتها الثلاثة٩٥    | و  |
| ِميض ٢٩: تأييد المرام بما قاله الشّيخ                                          |    |
| ميض ٣٠: انّ لخاتم الانبياء مرتبة العقل الأوّل و لاوصيائه مرتبة العقل الثاني٩٨٠ | و  |
| ِميض ٣١: مقارنة الكمال و الشرّف بين سلسلتي البدؤ و العود٩٩٠                    |    |
| _ميض ٣٢: نقل كلام صاحب اثولوجيا في معرفة العقول٩٩٠                             |    |
| ِميض ٣٣: في معرفة المَلَك و أصنافه                                             | و  |
| رميض ٢٣: في معرفة الجنّ                                                        | و  |
| رميض ٣٥: تفصيل طبقات الملائكة في المصحف الشريف ················                |    |
|                                                                                |    |

#### القبس العاشر:

فيه حق القول الفصل في سرّ القضاء و القدر، و كيفية دخول الشرّ في القضاء الالهي، و مرّ الحق في الدعاء و الاجابة، و عود الأمر اليه سبحانه في المبدأ و المنتهى

| <ul><li>ه من أربعة طرق۴۰۷</li></ul> | ومضية ١: الواجب يوجب المعلول و فاعله فقط، و يستدلُّ عليا     |
|-------------------------------------|--------------------------------------------------------------|
| ۴۰۸                                 | ومضـة ٢: العقل الأوّل ولي ط تلاّة ما دونه، و لذا يسمّى بالقل |
| ۴۰۹                                 | ومضة ٣: تحقيق في معنى القلم                                  |
| ۴۱۰                                 | -<br>ومضة ٢: اتّساق العوالم حسب مراتبها                      |

سرح القبسات

| ۴۱۱                                    | ومضة ۵: موقف الحركة في النظام الطولي                                       |
|----------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|
| ۴۱۳                                    | وميض ١: كلّ جرم سماوى فهو حيوان مطيع لله                                   |
| ۴۱۳                                    | وميض ٢: في معرفة الانسان الكبير و اطاعته للّه تعالى                        |
| ۴۱۴                                    | _                                                                          |
| ۴۱۶                                    | -<br>وميض ۴: في معرفة العناية و القضاء و القدر                             |
| ۴۱۸                                    | وميض ٥: القضاء و القدر في لسان الفلاسفة                                    |
| ۴۲۰                                    | وميض ع: معرفة أقسام القضاء و القدر                                         |
| ۴۲۳                                    | وميض ٧: في معرفة أقسام الكتاب                                              |
| <b>۴</b> ۲٣                            | -                                                                          |
| 470                                    | •                                                                          |
| 475                                    | وميض ١٠: الانحطاط الطبيعي للمكوّنات بحسب ما اقتضاه النظام الكلّى           |
| <b>۴</b> ۲۸                            | وميض ١١: انّ الوجود كلّه خير و الشرّ كلّه عدم                              |
| ۴۳۰                                    | وميض ١٢: في معرفة الخير المحض                                              |
| ۴۳۰                                    | وميض ١٣: تحقيق في الشرّ و أقسامه                                           |
| 477                                    | وميض ١٢: أقسام الشرّ بالاضافة و تحليل الشرّ في موقف الثبوت                 |
| 470                                    | وميض ١٥: تعريض على ما قاله المحقّق الطوسىي في تقرير كلام الشيخ             |
| ی ۲۳۶۰۰۰                               | وميض ١٤: يوجد الشرّ، بالعرض في العالم، لا بالذات؛ و التحقيق في العلم الفعل |
| ************************************** | وميض ١٧: نفى الشرّ عن نشأة المعاد                                          |
|                                        | وميض ١٨: تأييد المرام بما قاله الشيخ في التعليقات                          |
|                                        | وميض ١٩: في حقيقة العقاب و التعذيب                                         |
|                                        | وميض ٢٠: اشكال الامام الرازي في المقام و الردّ عليه                        |
|                                        | وميض ٢١: نقل كلام الرازي في الفاعل المختار و وقوع التعذيب عليه؛ و الردّ عا |
|                                        | وميض ٢٢: المقارنة بين مسألة الحدوث و القدم و مسألة الجبر و الاختيار        |
|                                        | وميض ٢٣: عدم تخلّف الأشخاص في استحقاقاتها الوجودية                         |
|                                        | وميض ٢٢: الشرّور اللازمة للخيرات داخلة في القضاء و القدر                   |

| ماء الالهي ۲۴۹ | وميض ٢٥: في معرفة موقف الاستعداد الذاتي و الطلب و الدعاء في القض     |
|----------------|----------------------------------------------------------------------|
| الواح          | وميض ٢٤: النبيّ خادم القضاء، و أسباب الهدى و الضلال في ضوابط الأ     |
| ۲۵۰            | وميض ٢٧: معرفة الأمر الالهي – أي «كن»، – و المخاطبين به              |
| ¥0Y            | وميض ٢٨: منزلة الدعاء في النظام الطولي و سبب اجابتها                 |
| <b>†</b> 00    | وميض ٢٩: في أمر الزيارات و اتيان قبور الأصفياء                       |
| ۴۵۸            | وميض ٣٠: في فائدة الزيارة و الدعاء                                   |
| <b>4</b> 0A    | وميض ٣١: في اجابة الدعاء                                             |
| 409            | وميض ٣٢: مقارنة الدعاء و الحمد                                       |
| ۴۵۹            | وميض ٣٣: في عدم استجابة الدعاء                                       |
| 45             | وميض ٣٢: العقوبة الالهية رحمة للعباد لا التشفي بالانتقام             |
| 45             | وميض ٣٥: في معرفة جرم الكلِّ و نفس الكلِّ، و بيان خسَّة عالم العناصر |
| <b>*</b> ۶۲    | وميض ٣۶: انّه سبحانه فاعل العالم و غايته                             |
| 484            | وميض ٣٧: انّه سبحانه هو الأوّل و الآخر في عشرة أوجه                  |

## تختمة في بضعة من فروع شجرة هذا القبس

| 488              | يل الخير و الشرّ فيها                   | ة «بيدك الخير» و تحل  | میض ۱: تفسیر کریم  | و، |
|------------------|-----------------------------------------|-----------------------|--------------------|----|
| ب الغاية في فعله | عل» و تحلیل عدم سبد                     | مة «لايسىئل عما يـف   | میض ۲: تفسیر کـریـ | و، |
| <b>*</b> ۶Λ      | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ••••••                | ىالى               | ت  |
| نضی۴۶۸.          | ى» و بيان القضاء و المذ                 | ، «من لميرض بقضائ     | میض ۳: تحلیل حدیث  | و, |
| مالى             | » و استناد التردّد اليه ت               | ، «ما تردّدت في شيء   | ميض ۴: تحليل حديث  | و، |
| المولودات۲۷۰     | الفطرة» و معرفة مراتب                   | ، «کلّ مولود بولد علی | ميض ٥: تحليل حديث  | و  |
|                  | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                       |                    |    |

| شرح القبسات | VY |
|-------------|----|
| _           |    |

| وميض ٧: حلَّ عقدة واردة في تسلسل الارادات و عدم الاختيار في قبول الارادة٢٧٢.        |
|-------------------------------------------------------------------------------------|
| وميض ٨: انَّ الشرّور و النقائص كلّها من تلقاء المعلول، و الخيرات و الحسنات كلّها من |
| تلقاء العلّة                                                                        |
| وميض ٩: أنَّ المعول الأبعد - أي الانسان - أكثر افتقاراً الى الواجب                  |
| وميض ١٠: في سبب تعظيم الخالق، و معرفة القبور                                        |
| وميض ١١: في انقهار العوالم له تعالى                                                 |
| وميض ١٢: حقَّ المعرفة له تعالى هو الخروج عن حدَّى التعطيل و التشبيه٧٨               |
| وميض ١٣: تحقيق في كريمة «سبحان ربّك ربّ العزّة عمّا يصفون»                          |

## ختام التختمة

| ۴۷۹ | وميض ١: في عدم الاستيحاش عن الموت                    |
|-----|------------------------------------------------------|
| ۴۷۹ | وميض ٢: وجوب الاستهانة بالموت                        |
| ۴۸۰ | وميض ٣: في منزلة اللذائذ العقلية و عناية الحكماء بها |
|     | وميض ٢: في الحتِّ على الانقطاع عن الدنيا             |
| ۴۸۲ | ختم الختام بالوصية و الدعاء مخاطبة                   |
| ۴۸۳ | توصية و دعاء                                         |

# فهرس الآيات

| 744         | فَلِكُلِّ وِجْهَةٌ هُوَ مُوَلِّيهَا (البقرة / ١٤٨)                                                  |
|-------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 474         | وَ هُوَ الَّذِي يُصَوِّرُكُمْ فِي الأَرْحَامِ كَيْفَ يَشَاءُ (آل عمران / ۶)                         |
| ٠ ۸ ۲       | وَ لاَ تَهِنُوا و لاَ تَخْزَنُوا وَ أَنْتُمُ الأَعْلُون إِنْ كُنْتُم مُؤْمِنِينَ (آل عمران / ١٣٩)   |
| 1 7 1       | كَلِمَتُهُ ٱلقَاهَا إلى مَرْيَمَ (النساء/ ١٧١)                                                      |
| ۱۳٦         | تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَ لاَ أَعَلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ (المائدة / ١١٤)                           |
| ۹۵.         | فَلاْ تَكُونَنَّ مِنَ الْجَاهِلينِ (الأنعام /٣٥)                                                    |
| 414         | فَقُطِعَ دَابِرُ القَوْمِ الذِينَ ظَلَمُوا وَ الْحَمْدُلِلَّهِ رَبِّ العَالَمِينَ (الأنعام / ۴۵)    |
| ٣ • ٨       | لارَطْبٍ وَ لا يَابِسٍ إِلَّا فِي كِتَابٍ مُبِيْنٍ (الأنعام / ٥٩)                                   |
| <b>ገ</b> ዋለ | <b>فَمُسْ</b> تَقَرُّ وَ مُستَودِعٌ (الأنعام / ٩٨)                                                  |
| 777         | أَلَا لَهُ الْحَلْقُ وَ الأَمْرُ تَبَارَكَ اللَّهُ رَبُّ العَالَمِينَ (الأعراف / ٥٤)                |
| 778         | بُشْرَاً بَيْنَ يَدَىْ رَحْمَتِهِ (الأعراف / ۵۷)                                                    |
| ۱۸۳         | لَوْ عَلِمَ اللَّهُ فِيْهِمْ خَيْراً لأَسْمَعَهُمْ وَ لَوْ أَسْمَعَهُمْ لَتَوَلَّوْا (الأنفال / ٢٣) |
| ۲ • ۸       | كِتَابُ أُحْكِمَتْ آيَاتُه (هود / ۱)                                                                |
| 794         | فَاسْتَقِمْ كُمَا أُمِرْت (هود / ۱۱۲)                                                               |
| ٥٣٩         | يَوْمَ تُبَدَلُّ الأَرْضُ غَيْرَ ٱلأَرْضِ (ابراهيم / ۴۸)                                            |
| ٠٨٠         | مًا تَسْبِقُ مِنْ أُمَّةٍ أَجَلُها و ما يَسْتَأْخِرُونَ (الحجر /٥)                                  |
| ٩•.         | إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا اللَّـٰكُورَ وَ إِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ (الحجر / ٩)                       |
|             |                                                                                                     |

|               | والمراجع والمتراجع والمراجع والمتراجع والمتراج والمتراجع والمتراجع والمتراجع والمتراجع والمتراج والمتراجع والمتراجع والمتراجع والمتراجع والمتراجع والمتراجع والمتراجع والمتراج والمتراجع والمتراج والمتراجع والمتراع والمتراج والمتراج والمتراج والمتراج والمتراج والمتراج والمتراج |
|---------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 17            | وَ إِنْ مِنْ شَيْءٍ إِلَّا عِنْدَنَا خَزَائِنُهُ وَ مَا نُنَزَّلُهُ إِلَّا بِقَدَرٍ مَعْلُومٍ (الحجر / ٢١)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 7 7           | فإذا سَوَّيْتُهُ وَ نَفَخْتُ فِيْهِ مِنْ رُوْحِي (الحجر / ٢٩)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 197           | فَوَ رَبِّكَ لَنَسْئَلَنَّهُمْ أَجِمَعِينَ (الححر /٩٢)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۱۸۰           | فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ لايَسْتَقْدِمُونَ سَاعَةً وَ لايَسْتَأْخِرُونَ (النحل ١٤/)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 177           | قُلْ نَزَّلَهُ رُوْحُ القُدُسِ مِنْ رَبِّكَ بِالْحَقِّ (النحل /١٠٢)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 198           | وَ قَضَى رَبُّكَ أَنْ لاَتَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاه (الإسراء/ ٢٣)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۱۳۷ .         | إِنْ مِنْ شَيءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ (الإسراء / ٤٢)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| <b>7</b>      | لَمْ يَكُنْ لَهُ وَلِيٌّ مِنَ الذُلِّ (الإسراء / ١١١)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| <b>*</b>      | لا تَخَفْ إِنَّكَ أَنْتَ الأَعْلَىٰ (طه / ۶۸)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 189.          | وَ عَنَتِ الوُجُوهِ لِلحَىِّ القَيُّومِ (طه / ١١١)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| <b>.</b> , ,  | وَ لَقَدْ كَتَبْنَا فِي الزَّبُورِ مِنْ بَعدِ الذِّكْرِ أَنَّ الأرضَ يَرِثُها عِبَادِيَ الصَالِحُونَ (الاسيه / ١٠٥)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|               | وَ نُقِرُّ فِي الأَرْحَامِ مَا نَشَاءُ إِلَىٰ أَجَلٍ مُسَمِّىً (الحج / ١٥)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 7 <b>9</b> 1. | و نَقِر فِي الْدُرْحَامِ مَا نَسَاءً إِلَى الْجَلِّ مُسْمَى (الْحَجَ / نَا)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 789.          | فَتَبَارَكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الْخَالِقينَ (المؤمنون / ١٢)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۱۸۵.          | كُلُّ حِزْبٍ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرِحُونَ (المؤمنون / ٥٣)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۸۸            | يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسْهُ نَارٌ نُورٌ عَلَىٰ نُورٍ يَهْدِى اللَّهُ لِنُورِهِ مَنْ يَشَاءُ (النور / ٣٥)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 775           | نْزَل بِهَ رُوْحُ الْأَمِيْنِ عَلَىٰ قَلْبِكَ (الشعراء / ١٩٣)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 177.          | وَ قُلِ الْحَمْدُلِلَّهِ سَيُرِيكُم آياتِهِ فَتَعْرِفُونَهَا وَ مَا رَبُّكَ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ (النمل / ٩٣)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۲۸.           | إنَّ فِرْعَونَ عَلاَّ فِي الأَرْضِ (النصص ٢٠)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 177.          | كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلاَّ وَجِهَهُ (القصص / ٨٨)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|               | مَا خَلْقُكُمْ ولا بَعْثُكُمْ إلَّا كَنَفْسٍ وَاحِدَةٍ إنَّ اللَّهَ سَمِيْعٌ بَصِيْرٌ (لقمان / ٢٨)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 1 7 1         | يَصْعَدُ ٱلْكَلِمُ الطيِّبُ (فاطر / ١٠)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 1             | أً وَ لَيْسَ الَّذي خَلَقَ السَمَاوَاتِ وَ ٱلأَرْضَ بِقَادِرٍ عَلَىٰ أَنْ يَخْلُقَ مِثْلَهُمْ بَلَىٰ وَ هُوَ الحَلَّاقُ العَلِيمُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|               | ۸۱)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 547           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

| 414        | لَهُا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَن يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ( بس / ٨٢)                                                         |
|------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 778        | وَ الصَّافَّاتِ صَفَّاً (الصافات / ۱)                                                                                                   |
| 777        | لْلزَّاجِرَاتِ زَجْرَاً (الصافات / ۲)النَّاجِرَاتِ زَجْرَاً (الصافات / ۲)                                                               |
| 778        | بالتَّالِياتِ ذِكْرَاً (الصافات / ٣)                                                                                                    |
| ٣٢.        | رَ بَدَا لَهُمْ مِنَ اللَّهِ مَا لَم يَكُونُوا يَحْتَسِبُون (الزَّمر / ٤٧)                                                              |
| 149        | لِمَنِ المُلكُ اليَومَ لِللَّهِ الواحِدِ القَهَّارِ (غافر / ١٤)                                                                         |
|            | سَنُرِيهِم آيَاتِنَا فِي الْآفَاقِ وَ فِي أَنفُسِهِمْ حَتَّىٰ يَتَبَيّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الحَقُّ أَ وَ لَمُيكفِ بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَىٰ |
| 4.4        | كُلِّ شَيِءٍ شَهِيْدٌ (فضلت / ۵۳)كُلِّ شَيءٍ شَهِيْدٌ (فضلت / ۵۳).                                                                      |
| ۸٧         | قُلْ لا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرَاً إِلَّا المَوَدَّة فِي القُرْبِيٰ (الشورى / ٣٣)                                                   |
| 444        | ذٰلِکَ هُوَ الْفَوْزُ ٱلْمُبِينُ (الجانبه / ٣٠)ذٰلِکَ هُوَ الْفَوْزُ ٱلْمُبِينُ (الجانبه / ٣٠)                                          |
| 777        | وَ <b>الذَّ</b> ارِيَاتِ ذَرْوَاً  (الذاريات / ۱)                                                                                       |
| 777        | <b>فالحَامِلاتِ وِقْرَأُ</b> (الذاريات / ۲)                                                                                             |
| 778        | فالجارِيَاتِ يُشْرَأُ (الذاربات /٣)هالجارِيَاتِ يُشْرَأُ (الذاربات /٣)                                                                  |
| 778        | <b>فالمَقَسُّهاتِ أَمْرَأُ</b> (الذاريات / ۴)                                                                                           |
| 171        | عَلَّمَهُ شَدِيْدُ القُوَىٰ (النجم / ۵)                                                                                                 |
| 778        | ذُو مِرَّةٍ (النجم / ۶)ذُو مِرَّةٍ (النجم / ۶)                                                                                          |
|            | وَ هُوَ بِالاُفُقِ الأَعْلَىٰ (النجم / v)                                                                                               |
| 775        | وَ لَقَدْ رَآهُ نَوْلَةً ٱخْرَىٰ عِنْدَ سِدْرَةِ الْمُنْتَهِىٰ (النجم / ١٣ و ١٢)                                                        |
| 775        | مَا زَاغَ البَصَرُ وَ مَا طَغَىٰ لَقَدْ رَأَىٰ مِنْ آيَاتِ رَبِّهِ الكُبْرَىٰ (النجم /١٧)                                               |
| <b>197</b> | وَ إِنَّهُ لَقُرآنٌ كَرِيْمٌ فِي كِتَابٍ مَكْنُونٍ لاَيَشُهُ إِلَّا الْمُطَهَّرُونَ (الواقعة / ٧٨)                                      |
| ، ۱۲       | ذْلِكَ فَضْلُ اللَّهِ يُؤْتِهِ مَنْ يَشَاءُ وَ اللَّهُ ذُواَلْفَضْلِ ٱلْعَظِيمِ (الحديد / ٢١)                                           |
| " " 。      | <b>إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ (المجادلة / ٧)</b>                                                                                           |
| ١١٧ .      | نَسُوا اللَّهَ فَأَنْسَاهُم أَنْفُسَهُمْ (الحشر / ١٩)                                                                                   |

| 1 🗸 🕽        | ذٰلِكَ فَصْلُ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ (الجمعة / ۴) ٢٢٢، ١٦٣.                                      |
|--------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| -17          | لَهُ الْمُلْکُ وَ لَهُ الْحَمْدُ (النغابن / ۱)                                                           |
| 177          | و المُرْسَلاتِ عُرْفَاً (المرسلات / ۱)                                                                   |
| 177          | فَالْعَاصِفاتِ عَصْفَاً (المرسلات / ٢)                                                                   |
| 177          | وَ النَّاشِرَاتِ نَشْرَأً (المرسلات / ٣)                                                                 |
| 177          | فَالْفَارِقَاتَ فَرْقَاً (المرسلات / ۴)                                                                  |
| 178          | فَالْمُلْقِيَاتٍ ذِكْرًاً (المرسلات / ۵)                                                                 |
|              | وَ النَّازِعَاتِ غَرْقاً (النازعات / ١)                                                                  |
|              | وَ النَّاشِطَاتِ نَشْطاً (النازعات / ٢)                                                                  |
| 778          | و السَّابِحَاتِ سَبْحَاً (النازعات / ٣)                                                                  |
| ٦٦٨          |                                                                                                          |
| 778          |                                                                                                          |
| 777          | , · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                  |
| 775          |                                                                                                          |
| ٧            | يًا أَيَّتُهَا الْنَفْسُ ٱلْمُطْمَئِنَّةُ ارجِعي إلىٰ رَبِّكِ راضِيَةً مَرْضِيَّةً (الفجر / ٢٧ _٢٨) ١٢١، |
|              | عَلَّمَ الإنْسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمْ (العلق / ۵)                                                         |
| ٦٧٨          | قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ الفَلَقِ (فلن /١)                                                                   |
| <b>7 Y</b> A | مِنْ شَرِّ مَا خَلَقَ ( فلق / ۲ )مِنْ شَرِّ مَا خَلَقَ ( فلق / ۲ )                                       |

### فهرس الروايات

| 117  | اَلا انّ للّه في أيّام دهركم نفحات ألا فتعرّضوا لها                                      |
|------|------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۱۹  | خذ العلم من أفواه الرجال                                                                 |
| 141  | سبق العدم كونه                                                                           |
| 149  | ما رأيت شيئاً الّا و رأيت اللّه قبله                                                     |
| 179  | لايضرّنّ جهل غيرك علمك بنفسك                                                             |
| 411  | یا من خنی من فرط ظهوره                                                                   |
| 477  | مع كلّ شيء لا بمقارنة، و غير كلّ شيء لا بمزايلة                                          |
| ۲۳۰, | لايقال له متى و لايضرب له أمد بِحَتّىٰ لميقرب من الأشياء بالصفات، و لم يبعد عنها بافتراق |
|      | لم يتصرّف في ذاته بكرور الأحوال، و لم يختلف عليه حقب الليالي و الأيّام ما اختلف عليه     |
| ٣٣.  | دهر، فيختلف منه الحال، و لاكان في مكان، فيجوز عليه الانتقال                              |
| ۲۲۲  | لک يا الَّمي وحدانية العدد                                                               |
| ۲۳٦  | و انتم لهاميم العرب                                                                      |
|      | انّ للّه سبحانه سبعاً و سبعين حجاباً من نور، لو كشف عن وجهه لاحترقت سبحات                |
| 771  | وجهه ما أدركه بصره                                                                       |
| 447  | جعلت فداك من كانت رجلاه في خضرة؟                                                         |
|      | انّ نور اللّه منه أخضر ما اخضرٌ، و منه أحمر ما احمرٌ، و منه أبيض ما ابيضٌ، و منه         |
| 449  | غير ذلک                                                                                  |

شرح القبسات

| 400      | أنّ بيعة أبي بكر كانت فلتة، وفي اللّه شرها                                         |
|----------|------------------------------------------------------------------------------------|
| 776      | كان اذا تطاول قدّ، و اذا تقاصر قطّ .                                               |
| ۵۹۱      | أوّل الدين معرفته، و كهال معرفته التصديق به                                        |
| ۵۹۸      | ما كانت صلاة الخوف الّا سجدتين، الّا أنَّها كانت عقباً                             |
| ٠٥٠      | فجعل يلطخ أفخاذنا بيدهفجعل يلطخ أفخاذنا بيده.                                      |
| ٠٠٠٠ ٨٧٢ | انّ لربّكم في أيّام دهركم نفحات من رحمته ألا فتعرّضوا لها                          |
| ٦٨٦      | لاجبر و لا تفويض لكنّه أمر بين الأمرين                                             |
| 797      | و الذي فلق الحبّةَ و برأ النسمةَ ما وطينا موطناً و لاهبطنا وادياً                  |
| للّ ۱۹۵  | أيُّها الناس قد أظلَّكم شهر عظيم. أي أقبل عليكم و دنا منكم، كأنَّه ألغيء عليكم الظ |
| ٦٩٨      | من حسن إسلام المرء تركه ما لا يعنيه                                                |
| V • Y    | ما من مولود يولد الّا على الفطرة، فأبواه اللذان يهوّدانه و ينصّرانه و يمجّسانه     |
| V• ¥     | فخاف الناس فتصيبهم صاخة من السهاء، هي الصيحة التي تصخ الأسهاع                      |
| VοΔ      | من أدخل اصبعيه في أذنيه، سمع خرير الكوثر                                           |

## فهرس الأشعار

|     | سنام سموات المعالي قـد اعـتليٰ   | علي على علو الأعالي علوّه        |
|-----|----------------------------------|----------------------------------|
|     | قد انسدٌ أبواب النبوّة و انـقضيٰ | و فساتح أبواب الولاية بعد ما     |
|     | أ لم تغن ردّ الشمس عن كلّ مبتغي  | معانده قد جاحد الشمس ضحوة        |
| ۸٧  |                                  |                                  |
|     | دیگران هم بکنند آنچه مسیحا میکرد | فیض روحالقدس ار باز مـدد فـرماید |
| ۸۹  |                                  |                                  |
|     | بقلب لا بعقل ذي عقال             | خذو العلم من افواه الرجال        |
|     | و لاتقبل بنفس ذي جدال            | و أقبل نحوهم روحاً و سرّ أ       |
| 119 |                                  |                                  |
|     | و في كلّ عين منالعينين عينان     | عينان عينان لميكتبهما قلم        |
|     | و في كلّ نون منالنونيننونان      | نونان نـونان لميكـتبهما قـلم     |
| 171 |                                  |                                  |
|     | فما ترى بعد هذا الوصل هجراناً    | قولوا لاخواننا قوموا على طرب     |
| ۱۹۰ |                                  |                                  |
|     | ترى اليومان في وجهي عياناً       | تبصّر صاحبي وجهي زمـاناً         |

197

|     | اقبل داالجدار و داالجدارا     | أمرّ على الديار ديار سلمي    |
|-----|-------------------------------|------------------------------|
|     | و لكن حبّ من سكن الديارا      | و ما حبّ الدار شـققن قـلبي   |
| 747 |                               |                              |
|     | و هذا من رحيق الشوق سكر       | فذلك من عميم اللطف شكر       |
| 777 |                               |                              |
|     | ريسح يسمانية بسيوم مساطر      | نشرت عليك فذكّرت بعد البلى   |
| 777 |                               |                              |
|     | في حضرة الغيب والغياب لـا حضر | أغليب علنه وألى علين تشاهده  |
| 177 |                               |                              |
|     | چون شدی فانی احد بینی همه     | تا تو با خویشی عدد بینی هـمه |
| 177 |                               |                              |

# فهرس الأعلام و الفرق

| آغاثاذيون                             | الافلاطونيون (الافلاطونيين) ٣٧۴، ٣٧٨، |
|---------------------------------------|---------------------------------------|
| أبرقلس. ۱۲۳، ۱۲۴، ۱۷۳، ۴۸۹، ۴۸۹، ۵۲۹  | ۲۲۵، ۸۳۲                              |
| ۵٣٠                                   | الإمام ـــ الإمام الرازى              |
| ابن الأثير ۲۰۵، ۳۲۰، ۷۰۵              | الإمام الرازي ٩ • ١، ١٣٧، ١٥٢، ٢٢٦،   |
| ابن عبّاس ١٥٥٠                        | (FT) (FT) (FT) (FT) (TTF)             |
| ابن كمونة ٢٥٦                         | ۵۰۲ ۵۰۱ ۵۰۰ ۴۹۹ ۴۵۲ ۴۵۵               |
| أبوالحسن الأشعري ٥٩١                  | ۵۰۵، ۲۲۵، ۵۵۵، ۹۹۵، ۲۸۲، ۹۶۰          |
| ادریس۱۷۴،۱۷۳                          | الأنبياء ١٦٦، ٦٦٣                     |
| أرشميدس                               | البلخي١٠١                             |
| اقلیدس ( اوقلیدس ) ۳۲۵، ۳۴۸ ۳۸۲       | البيضاوي ۲۹۹، ۲۰۷                     |
| الأبرقليسون۲۳                         | التفتازاني ۲۲۷                        |
| الأرسطاطالسيون۳۱۲                     | الثنوية الثنوية                       |
| الأشاعرة ١١١، ٧٥٥، ٥٢٣، ٥٩٩، ١٥٠،     | الجاحظ                                |
| 798, 191, 177                         | الجبرية ١٩٢                           |
| الإشراقيون (الإشراقيين) ٩٧، ٢٣١، ٢۴١، | الجوهري ٣١٨                           |
| ۲۵۲، ۲۷۴، ۲۳۹، ۲۲۵                    | الحجّاج ٢٠٠٢                          |
| الأعرابي، ٣٣٣                         | الحرنانيون ٢٢٥                        |
|                                       |                                       |

| الشيخ (الرئيس) ۹۱، ۹۵، ۹۹، ۰۰،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الحكماء ٩٩، ٥٠١، ١٩٢، ١١٢، ١١٣،   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------|
| 101, 401, 601, 401, 801, 411.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 771, 667, 787, 687, 887, 787,     |
| ۵۱۱، ۱۱۷، ۲۰۱۰، ۲۲۱، ۱۳۹، ۴۳۱،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 177, 777, 177, 4.6, 6.6, 616,     |
| ۱۵۸ ،۱۵۲ ،۱۵۱ ،۱۵۰ ،۱۵۴ ۸۵۱ ،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 716, 646, 746, 446, 486, 886,     |
| ۷۶۱، ۷۷۱، ۱۷۱، ۲۷۱، ۸۷۱، ۱۸۱،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 797, 617, 697, 897                |
| ۵۸۱، ۷۸۱، ۲۶۱، ۷۶۱، ۵۰۲، ۳۰۲،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | الحلّي ۲۰۳، ۹۴۰                   |
| <b>۵</b> • ۲ • ۲ • ۲ • ۲ • ۲ • ۲ • ۲ • ۲ • ۲ •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الحنفيّة                          |
| ۵۱۲، ۱۲، ۲۲۲، ۳۲۲، ۳۲۲، ۸۳۲،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | الخفري ٣٦٠، ٣٨٠                   |
| P7Y, 07Y, Y7Y, Y7Y, F7Y, P7Y,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | الخوارزمي ١٠١                     |
| •67, 167, 767, • 77, 477, 777,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الخياط١٠١                         |
| ۸۲۲، <i>۹</i> ۲۲، ۵۷۲، ۵۷۲، ۹۸۲، ۵۸۲،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | الدواني. ١٢٦، ١٣٩، ١٤٠، ١٤١، ١٤٨، |
| 7 A Y , A A Y , P A Y , O P Y , C P Y ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ۲۵۱، ۳۵۱، ۴۷۱، ۱۸۱، ۸۸۱، ۱۵۳      |
| 197, 00°7, 71°7, 67°7, 79°7, 79°7,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 791, 717, 917, 797, 677, 767,     |
| 777, 777, 007, 107, 707, 007,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | אפץ, דרץ, דאף, דאף, דאף, דרם,     |
| 107, P67, 777, 677, 177, 777,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 790, 880, 475, 185, 485, 485      |
| PYT, • AT, 1 AT, PAT, TPT, TPT,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | الرواقيين                         |
| (F) F (F) Y (F O O ) F O O (T O F O O )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | السابي                            |
| 417, 517, 717, 677, 677, 777,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | السقراطيون                        |
| • 77, 777, 677, 677, 677, A77,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | السوفسطائي ۴۹۲                    |
| · 47, 147, 447, 447, 647, 847,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | السهروردي۲۰۱، ۲۰۱                 |
| 1941, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, 1641, | السيّد السند ۱۹۱، ۸۰۲، ۳۵۴، ۴۲۷،  |
| 1641 . 614, 114, 114, 174, 174, 174,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ۴۳۰                               |
| 777, 787, 787, 487, 687, V.6,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | الشارح الرازي 🗻 الإمام الرازي     |
| ٨٠٥، ١٠٥، ١١٥، ١١٥، ١١٥، ١٠٥،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | الشافعية ٢٩٢                      |
| 176, 776, 676, 776, 676, 876,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | الشياطين                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                   |

| P96, 166, 766, 076, 176, 976,           |
|-----------------------------------------|
| 116, A16, 146, 4A6, 4A6, 6A6,           |
| ۲۸۵، ۱۹۵، ۱۹۵، ۱۹۵، ۱۹۵، ۱۹۵، ۱۹۵۰      |
| אירי דירי פירי יודי אורי אדרי           |
| רצר, אצר, ושר, צשר, ששר, פשר,           |
| (76. 145. 145. 145. 146. 146.           |
| שפר, רפר, פרר, ררר, רפר,                |
|                                         |
| V • 1                                   |
| الشيخ الإشراقي ← السهروردى              |
| الصدوق ( ابوجعفر بن بابو یه ) ۳۱۹، ۳۳۳، |
| V • Y ، 7 7 7 . 4 • 4 , 4 7 7 . 7 • V   |
| الطبرسي ١٦٤                             |
| الطبيعيون١٨٠٠، ٢٦٨، ۴٧٠                 |
| الطوسي ٢٨٩                              |
| العامري ١٦٩                             |
| العلّافا۴۰٦                             |
| الغزالي ٥٧٤                             |
| ۔<br>الفاضل الرازي ۔ الإمام الرازی      |
| الفلاسفة ٢١٦، ٢٨٥، ٩٧٦                  |
| الفلاسفة الإلهيّون ٣١٥                  |
| الفيثاغوريون٣٧٨                         |
| الفيروز آبادي                           |
| القاضى ۲۰۱، ۲۰۷                         |
| -<br>القوشجي ۳۴۷                        |
| -                                       |

| الكاتبيالكاتبي                           |
|------------------------------------------|
| الكليني                                  |
| -<br>الكندي                              |
| اللوكري. ۱۹۳، ۱۹۸، ۲۰۵، ۴۱۹، ۵۸۲         |
| المتكلَّمون (المتكلَّمين) ١٠٥، ١٠١، ١١٣، |
| ۷۳۱، ۱۸۱، ۶۸۲، ۲۰۳، ۲۸۳، ۷۸۴،            |
| 6. 6. 6. 6. 6. 6. 6. 6. 6. 6. 6. 6.      |
| 476, 676, 446, 486, 486, 586,            |
| ۸۸۵، ۷۶۵                                 |
| المجوسالمجوس                             |
| المحاكم ١٣٦                              |
| المحقّق الدواني                          |

المشّاؤون (المشّائين). . • ٢٠١ ٢٠١، ٢٣٥،

197, 717, 777, 777, 977, 776,

المطرزي ..... ١٠٠٥ ه ٧٠٦ ٥٠٧

المعتزلة ١٥٦، ١٥٣، ٥٩٥، ١٥٦، ١٩٦١،

المعلّم الأوّل... ١٦٨، ١٧٥، ١٨٨، ٢١٦،

المعلّم الثاني... ١٩٥، ٢٨٣، ٢٨٣، ٣٠٣،

المغربي ..... ١١٩

ורד, שרץ, פאש, ושם, משם, דדר

DFT

777 ,840

| ، ۳۱۴ أفلاطون (أفلاطن) ۱۳۹، ۱۲۹، ۲۷۱   | ليهود                           |
|----------------------------------------|---------------------------------|
| 771, 771, 671, 777, 777, 77            | مام المشکّکين ہے الإمام الرازي  |
| ) 7A7                                  | نباذقلس                         |
|                                        | نكساغورس                        |
|                                        | نكسيمايس الملطي ١٦٢، ١٧٥        |
| ، ۷۷۷ ۳۳۳، ۱۹۶۰ ۱۹۶۰ ۱۹۶۳              | وميرس ۱۸۳                       |
| . ۱۵۴ بهمنیار. ۲۴۹، ۲۷۳، ۲۹۸، ۳۵۰، ۲۲۳ | أبو اسحق الاسفرايني             |
| 110 (709 (897 (487 488) 1886 787 .     | أبوالحسين الخيّاطا              |
|                                        | أبوالعبّاس اللوكريالبوكري       |
|                                        | أبو عبدالله                     |
|                                        | أبونصر الفاربيأبونصر الفاربي    |
|                                        | أبى الحسن الرضا                 |
| . ۲۵۷ جبرئيل ٦٣                        | أبي حامد الاسفرايني             |
|                                        | أبى طلحة                        |
| . ۲۰۲ داود۷۳                           | أبى عبدالله                     |
| ۸۸ فعلب اليماني ٨٨                     | أحمد بن زين العابدين العلوي     |
|                                        | أرســـطو ( أرســطاطاليس )، ۱۳۲، |
|                                        | 771, 971, 671, 517, 577,        |
| رواقية الفلاسفة١٦                      | ٠٣٥، ٢٩٥، ٥٨٢                   |
| . ٦٩٢ زكريا الرازي ٥٠٠                 | أصبغ بن نباتةأ                  |
| ، ۵۱۶ سقراط ۱۷۳ ، ۳۸۴ ، ۳۸۴ ، ۴۳       | أصحاب الخلاُّ • ٢٥، ٢٥٣، ٢٥٥ ا  |
| . ۳۷۸ شارح المطالع ۲۸۸                 | أصحاب القول بالتعليمات          |
| . ۴۳۵ شارح الملخّص ۱۰۰                 | اصحاب ذيمقراطيس                 |
|                                        | أصحابنا الإمامية                |
| . ۳۳۳ عبدالقاهر الجرجاني ۳۳            | اعرابيا                         |

749

هر مس.....۱۲۲ ، ۲۲۱ ، ۱۷۳

فهرس الأعلام و الفرق

فیثاغورس ۱۶۲، ۱۸۷، ۱۷۳ و ۴۳۵، ۴۳۵

#### فهرس الكتب و الرسائل

| الأوسط الجرجاني۲۱٦                   |
|--------------------------------------|
| الإيماضات و التشريقات. ٨٨، ١٦٥، ٢۴٦، |
| VAY, YVY, 0PY, 00%, 01%              |
| التحصيل ١٧٧، ٢٧٣، ٢٩٨، ٣٥٣، ٣٥۴،     |
| 757, 757, 677, 767, 767, 767,        |
| 7873 6063 5863 0153 1153 985         |
| التحفة ١٩٣٣                          |
| التذكرة ١۴٣                          |
| التعليقات ١٥١، ١٩٦، ٢٤٢، ٢٤٣، ٢٤٩،   |
| ۰۵۲، ۱۲۲، ۱۲۲، ۱۸۲، ۱۲۳، ۲۷۳،        |
| 797, 787, 116, 176, 776, 786,        |
| ۱۹۵، ۹۹۵، ۱۱۲، ۲۲، ۱۲۲، ۲۳۲،         |
| ٦٩١، ١٦٦، ١٩٢، ١٣٢                   |
| التقديسات۸، ۲۲۹، ۴۶۵                 |
| التقويمات و التصحيحات ١٢٠            |
| التلويحات ١٢٠، ٢٨٦، ٦٥٣              |
| الجمع بين الرأين٢٨٦ ،١٩٠             |
|                                      |

| الحاشية عملى الحواشي الجمليلية عملى     |
|-----------------------------------------|
| التهذيب                                 |
| الحاشية على المحاكمات١٣٨                |
| الخصالالخصال                            |
| الذكرىالذكرى                            |
| الرسالة الطيريةالاسالة الطيرية          |
| الرسالة النيروزية۴۲۵،۲۳۴                |
| السماء و العالم                         |
| الشجرة الالهية. ١٥٤، ١٦٤، ١٦٤، ٢٣٥،     |
| ٦٨۴ ،۵٧٨                                |
| الشفاء ۸۹، ۱۰۱، ۴،۱۰۷، ۷۰۱، ۸۰۱،        |
| ۱۲۱، ۱۲۱، ۵۵۱، ۱۵۴، ۱۵۸، ۱۲۱،           |
| ۰۷۱، ۱۷۱، ۷۷۱، ۸۷۱، ۷۸۱، ۸۸۱،           |
| ۰۱۱، ۱۹۰۸ ۲۰۲۸ ۵۰۲۵ ۲۰۲۸ ۱۹۰            |
| 117, 777, 777, 777, 577, 677,           |
| 177, 777, 177, 167, 767, 767,           |
| ۷۵۲، ۸۵۲، ۶۲۲، ۲۲۲، ۷۲۲، ۸۲۲،           |
| ۵۷۲، ۸۷۲، ۸۸۲، ۶۸۲، ۸۶۲، ۲۱۳،           |
| 717, 677, 797, 797, 997, 797,           |
| 167, 767, 767, 667, 767, 767,           |
| 10° 10° 10° 10° 10° 10° 10° 10° 10° 10° |
| PVT, 0 AT, 1 AT, 7 AT, P AT, 7 PT,      |
| 1971, 1971, Yoq, 619, 119, VIQ,         |
| .470 .474 .474 .444 .444                |
| 177, 777, 677, 777, V77, A77,           |

| .44, 444, 444, 644, 144, 844,           |
|-----------------------------------------|
| .447, 744, 744, 744, 744, 744           |
| 7 1 1 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 |
| PT6, P76, 166, 766, A66, 776,           |
| V/6, A/6, /V6, 6A6, /A6, 7.c.           |
| 101, P01, YXI, BYI, 141, Y41,           |
| 785, 795, 155, 575, 185, 785            |
| الصحاح ۲۱۸، ۲۰۵، ۲۲۲، ۱۲۲، ۱۹۲۰         |
| ٦٩٨                                     |
| الصحيفة الكريمة السجّادية ٣٣٣           |
| الصراط المستقيم ٨٩، ٢٨٧                 |
| العروة الوثقيٰ في شرح الهيات الشفاء ٩٨. |
| 911, 711, 711, 711, 777, 177, 717       |
| الفتوحات المكّية ٢٧١                    |
| القاموس ۹۱، ۳۱۸، ۳۳۴، ۳۹۶               |
| القبسات                                 |
| القرآن ٩٠، ٣٩١، ٢٥٦، ٤٦٤، ٤٨٧،          |
| 444                                     |
| الكافي                                  |
| الكشّافالكشّاف                          |
| المباحث المشرقية                        |
| المبدأ و المعاد ٩٩، ٧٧١، ١٨١            |
| المحاكمات ٢٢٦، ٢٨٦، ٩٩٠، ٢٥٦            |
| المحصّل ۴۹۹، ۵۰۱، ۵۰۲، ۹۹۵، ۲۵۳،        |

| PA1, •17, 117, • VY, APY, FVY,                                          |
|-------------------------------------------------------------------------|
| ۱۸۲، ۲۴۷، ۵۱۵، ۸۵۵، ۲۲۵، ۹۵،                                            |
| ۷۹۵، ۱۹۵۸ ۱۲۲، ۱۲۲، ۵۸۲، ۲۸۲،                                           |
| 798                                                                     |
| تجريد العقائد ے تجريد الإعتقاد                                          |
| تقويم الايمان ٨٨، ٣٥٢                                                   |
| تهافت الفلاسفة                                                          |
| حظيرة الأنس من أركان رياض القدس ٣٩٣،                                    |
| 170.071                                                                 |
| حكمة الاشراق ٢٣٦، ٢٣٦                                                   |
| حواشي شرح حكمة العين ٣٤٧                                                |
| خطبة الأشباح                                                            |
| خلسة ملكو ته ۸۸                                                         |
| دلائل الاعجازدلائل الاعجاز                                              |
| رسالة الحدود ١١٧، ٦٣٥                                                   |
| رسالة سرّ القدر ۱ • ۷                                                   |
| رياض القدس ٦٢٢                                                          |
| شرح الإشارات. ١٥٩، ١٦٥، ١٦٧، ٢٠٩،                                       |
| . + 7 + . T • Y + Y + Y • Y • Y • 7 + 7 + 7 + 7 + 7 + 7 + 7 + 7 + 7 + 7 |
| 777, 917, 617, 777                                                      |
| شرح التلويحات ۴۵٦                                                       |
| شرح المطالع                                                             |
| شرح الهيات كتاب الشفاء ٥٥٩                                              |
| شرح تقدمة تقويم الايمان ٧٠٠                                             |
| شرح رسالة مسألة العلم ٢٨٥                                               |
| _                                                                       |

| المطارحات ١٢٥، ١٥٩، ٢٣٦، ٢٨٦،       |
|-------------------------------------|
| 7.47                                |
| المطالع ١٥٥٨ المطالع                |
| المعلّقات عملى الشرح العضدي لمختصر  |
| الأصولالأصول                        |
| المغرب ٢٠٥١ ٥٠٧                     |
| الملخّص ٢٩٥، ١٠٠                    |
| الملل و النحل ۱۷۴                   |
| النجاة ٨٩، ٧٧١، ١٥٢، ٣٥٣، ٨٧٨،      |
| ۲۸۲، ۲۵۹، ۲۵۹، ۲۵۹، ۲۵۹، ۲۸۱،       |
| ۵۳۵                                 |
| النهاية ٥٠، ٩١، ٢٠١، ٢٠٢، ٢٩٢، ٢٩٩، |
| ٠٢٣، ٢٢١، ١٠٩، ٨٢٩، ٢٢٩، ٣٩٣،       |
| 7.6, 676, 776, 796, 886, 667,       |
| ۸۵۲، ۷۰۲، ۹۷۲، ۹۸۲، ۹۸۲، ۵۶۲،       |
| ۷۰۵،۷۰۴، ۲۹۷                        |
| ايضاح المقاصد في شرح حكمة عين       |
| القواعد٢٠٣                          |
| أثولوطيقوس١٧٥                       |
| أخلاقأخلاق                          |
| أساس البلاغة ٩١، ١٢٨، ٣٩٥، ٦٩٨،     |
| V. F                                |
| بيان الحقّ ٧٧١، ١٩٣، ١٩٨، ٥٠٨، ٤١٩، |
| 547                                 |
| تحريد الاعتقاد. ١٥٠، ١١٨، ١٣٤، ١٥٤، |

| 17F            | مجمع البيانم        | ٧٠٥          |
|----------------|---------------------|--------------|
| 117.617,717.   | مجمل اللغة ٢٥٦، ٢   | 717,477      |
| V. F. 7        | 7 × 6 × 10 × 6 × 7  | الشفاء. ۲۱۵، |
| ۱۸۵            | مقاومة السوفسطائيين | 764 (47      |
| V•Y            | من لايحضره الفقيه   | 177, 767,    |
| ٨٨             | نبراس الضياء        |              |
|                | نقد المحصّل ۱۴۷، ۸  | ١٧٥          |
| .099 1991 1961 | ۸ ،۵۲۲ ،۵۰۱ ،۵۰۰    | . ۱۹۹۰ د ۱۳۳ |
|                | 790, 700            | <b>***</b>   |
| <b>۲</b> ۲۸    | نهج البلاغة         | 1177 1118    |

| شرح مقامات الحريري ٥٠٧                   |
|------------------------------------------|
| شرحه المقاصد ۲۲۷، ۲۱٦                    |
| العروة الوثقى في شرح الهيات الشفاء. ٢١٥، |
| 787, 797, 619, 779, 079, 765             |
| عيون الحكمة ١٢٥، ٢٦٩، ٣٥٢، ٤٥٣،          |
| ۴٦.                                      |
| فاذی ۱۷۵                                 |
| فصوص الحكم ٢٥٩، ٦٣٦                      |
| کتاب ارشمیدس ۲۸۲                         |
| كحل الأبصار على الإشارات. ١١٨، ١٣٨،      |
| 747                                      |

#### مصادر التحقيق

أعيان الشيعة، سيّد محسن الامين، ١١ ج، بيروت ١٩٦٢ م.

الإيماضات والتشريقات، ميرداماد، فيلم جامعة طهران.

بحار الأنوار، العلَّامة محمَّد باقر المجلسي، ١١٥ ج، اسلامية، تهران ٢٠١٠.

تجريد الإعتقاد، نصيرالدين الطوسى، تـصحيح مـحمّد جواد الحسيني الجـلالي، مكـتب الأعـلام الإسلامي، قم ١۴٠٧.

تذكرة القبور، مصلح الدين مهدوى، ثقفى، اصفهان ١٣٤٨ ه. ش.

تعليقات، ابن سينا، تحقيق الدكتور عبدالرحمن بدوى، ط ٢، مركز النشر مكتب الأعلام الإسلامي، ١۴٠۴.

تعلیقه بر شرح منظومه حکمت، میرزا مهدی مدرّس آشتیانی، مؤسّسهٔ مطالعات اسلامی، تـهران .۱۳۵۲.

الإشارات و التنبيهات، الشيخالرئيس ابن سينا، تحقيق محمود شهابي، دانشگاه تهران، تهران ١٣٣٩ ه. ش.

الجمع بين رأيي الحكيمين، ابو نصر الفارابي، تحقيق الدكتور البير نصرى نادر، ط ٢، الزهراء، تهران ١٤٠٥.

الجوهر النضيد، العلامة الحلّى، تحقيق محسن بيدارفر، بيدار، قم ١٣٦٣ ه. ش.

حكمة الاشراق ــ مجموعة مصنّفات شيخ اشراق، ج ٢.

حدوث و قدم، دکتر اسماعیل واعظ جوادی، دانشگاه تهران، تهران ۱۳۲۲ ه. ش.

حکیم استرآباد میرداماد، دکتر سیّد علی موسوی بهبهانی، اطلاعات، تهران ۱۳۷۱ ه. ش.

خلسة الملكوت  $\rightarrow$  هامش «القبسات»، الطبع الحجرى.

دائرة المعارف قرآن (٢)، به كوشش حسن سعيد، كتابخانة چهل ستون، تهران ٢٠٦.

دررالفوائد، الشيخ محمّد تقى الآملى، ٢ ج، اسماعيليان، قم.

ذكرى الشبعة، الشهيد محمّد بن مكّى العاملي، الطبع الحجرى، تهران.

رجعت و معراج، سیّد ابوالحسن رفیعی قزوینی، طه، قزوین ۱۳۹۸ ه. ش.

الرسائل، ابن سينا، بيدار، قم.

رسالة الطير ب الرسائل.

روضات الجنّات، محمّد باقر خوانساری، اسماعیلیان، ۸ ج، قم ۱۴۰۱.

رياض العلماء و حياض الفضلاء، افندى، ٥ ج. مرعشى، قم ٥ • ١٤.

شرح الاشارات، الخواجه نصيرالدين الطوسي، ٣ ج، ط ٢، دفتر نشر كتاب، تهران ٣ - ١٠٠.

شرح غررالفرائد، امور عامّه، ملاّ هادی سبزواری، تحقیق دکتر مهدی محقّق، مؤسسه مطالعات اسلامی. تهران ۱۳۴۸ ه. ش.

شرح غررالفرائد في الالهيات بمعنى الاخص، حاج ملاً هادى سبزوارى، تحقيق دكتور مهدي محقّق. دانشگاه تهران، تهران ١٣٦٨ ه. ش.

شرح مبسوط منظومه، مرتضى مطهرى، ۴ ج، حكمت، تهران ١٣٧٠ ه. ش.

شرح المنظومة، علَّق عليه حسن حسن زاده الآملي، نشر ناب، قم ١٤١٣.

الشفاء، الشيخ الرئيس ابن سينا، مراجعة الدكتور ابراهيم مدكور، مصر.

شوراق الالهام، عبدالرزاق اللاهيجي، ٢ ج، الطبع الحجري ٢٨ ه ١.

صراط المستقيم، ميرداماد، مخطوط مجلس الشوري، ش ٣٩٥٣.

فهرست کتابخانهٔ شخصی روضاتی، سیّدمحمّدعلی روضاتی، نفائسالمخطوطات، اصفهان ۱۳۴۱ش. القبسات، میرداماد، انتشارات دانشگاه تهران، تهران ۱۳٦۷ه. ش.

القبسات، ميرداماد، الطبع الحجري، تهران ١٣١٥.

القول المسدّد، شهاب الدين مرعشى نجفى - مقدّمه مناهج الاخيار.

كنجينة خطوط علماء و دانشمندان، فخرالدين نصيري، ٥ ج، تهران ١٣٦٧ ه. ش.

لطائف غيبيه، مير سيّد احمد علوى عاملي، مكتبة الداماد، ١٣٦٩ ه. ش.

لمعات الهية، ملاّ عبدالله زنوزي، تصحيح سيّد جلال الدين آشتياني، انجمن فلسفه ايران، تهران المعات الهية، ملاّ عبدالله زنوزي، تصحيح سيّد جلال الدين آشتياني، انجمن فلسفه ايران، تهران المعات الهية، ملاّ عبدالله زنوزي، تصحيح سيّد جلال الدين آشتياني، انجمن فلسفه ايران، تهران

اللوامع الربّانية، مير سيّد احمد علوى ، دائرة المعارف قرآن، (٢).

مبدأ و معاد، ابن سينا، تحقيق عبدالله نوراني، مؤسّسه مطالعات اسلامي، تهران ١٣٦٣ ه. ش.

مجموعهٔ مصنّفات شیخ اشراق، شهاب الدین سهروردی، تصحیح هانری کربن و سیّد حسین نـصر. ۳ج، انجمن فلسفهٔ ایران، تهران ۱۳۹۷.

مصقل صفا، مير سيّد احمد علوى عاملى، تصحيح حامد ناجى اصفهانى، تهران ١٣٧٣ هـ. ش. مقدّمهٔ علاقة التجريد، سيّد محمّد على روضاتى، خطّى.

مكارم الآثار، معلم حبيب آبادي، نشر نفائس مخطوطات، اصفهان ١٣٥٢ ه. ش.

مناهج الأخيار، مير سيّد احمد علوى عاملي، ۴ ج، مكتبة الداماد، تهران • • ١٤٠٠

منتخباتی از آثار حکمای الهی ایران، سیّد جلال الدین آشتیانی، ج ۱ و ۲، انستیتو ایران و فرانسه، تهران ۱۳۵۱ ـ ۱۳۵۴ ه. ش.

منطق ارسطو، تحقیق الدکتور عبدالرحمن بدوی، ۳ ج، وکالة المطبوعات، کویت ۱۹۸۰ م. النجاة، ابن سینا، تحقیق محمّد تقی دانش پژوه، دانشگاه تهران، نهران ۱۳۲۴ ه. ش.

نقد المحصّل، الخواجه نصيرالدين الطوسى، تحقيق عبدالله نورانى، مؤسّسه مطالعات اسلامى، تهران 1۳۵۹ ه. ش.

chy. Just as "non-existence" in the "latitudinal" hierarchy, is actual, so is "non-existence" in the "longitudinal" hierarchy, because the "existences" are actual, and in the stage of each "existence" there is "non-existence" for another stage; rather, each one is "non-existence" for the other, and each "container" of "existence" is itself a "container" for the "non-existence" of the preceding one and its "associate". And just as the measures of circular movements in this worlds are "times", so the extension of the movement of the Sun of the Real Light in the two curves of Descent and Ascent from the axis of the heavenly "sphere" of the "existences" of those worlds constitutes "Divine Days", as He, Most High, says: "Remind them of the Days of God".

Sabzawārī continues: "The conclusion is that the "existence" of the world, in his [Mīr Dāmād's] view, is preceded by the "actual non-existence" at the level of "perpetual duration" and not preceded by the "imaginary non-existence" at the level of "time"—as the Theologians assert—nor preceded by the "parallel non-existence" which is in the stage of "quiddity" only, as some Philosophers are related to have asserted".

By way of conclusion, I would like to say that the post-Mongolian-Iranian-Shī'ī philosophers who are attributed in this paper as belonging to the hikmah school, tried in different ways to revive Islamic philosophy and to release philosophers from the charge of heresy and to continue the philosophical tradition to the present day. Among these there is no doubt that Sayyed Muḥammad Bāqir al-Husseinī, known as Mīr Dāmād, stands out as a great figure. It is my hope that his thought and works will be studied in detail by our students at ISTAC as well as in other centers of Islamic studies in the world, in shā'Allāh.

is the Principle of all principles and the End of all ends, then comes the Divine Dimension, then the world of pure Intellects, then the world of souls and finally the world of bodily forms. As for the "latitudinal", what is meant here is the world of physical bodies.

The third: "non-existence" follows "existence" in its properties, like unity and multiplicity, stability and mobility, and its "container". Thus it is divided into "temporal non-existence", "non-existence-through-perpetual-duration", and "sempiternal non-existence".

That which imprints the trace of "non-existences" in the mind is the fact that among the "latitudinal existents", every stage of "existence" lacks the properties of another stage and that every "lower existence" lacks the properties of a "higher existence" among the "longitudinal existents".

Now that these preliminary theses have been established, let us go on to say that the statement of al-Sayyid [Dāmād] that the world is "originated" on the level of "perpetual duration" means that the "existence" of the "material world" is preceded by "non-existence" at the level of "perpetual duration", because its "existence" is preceded by "existence" of the world of the souls whose "container" is the "perpetual duration", by way of precedence at the level of "perpetual duration".

Thus just as every individual term of the "latitudinal" hierarchy and every unit of its "time" are "non-existence", or a "tracer" of "non-existence", for another individual term of the "latitudinal" hierarchy and for another (unit) of its "time" respectively, so every stage in the "longitudinal" hierarchy is non-existence", or a "tracer" of "non-existence", in that stage for another stage of the "longitudinal" hierar-

nation or coming into being), Sabzawārī says the following in verse: "Coming into being through perpetual duration was proposed by the Lord of the eminent scholars"<sup>40</sup>, meaning Mīr Dāmād. Sabzawārī then describes this kind of coming into being in the following manner:<sup>41</sup>

Let us explain by providing three introductory theses:

The first: every "existent" has for its "existence" a "container" or something comparable to it. Thus the "container" of the "mobiles" like movement and moving things, is "time", whether "byitself" or "by-its-points". The latter being the supposed "moments" which are the "containers" of "momentary" things, like the "arrivals" to the limits of distances. That which is "by-itself" includes both those which occur by way of "correspondence"—like "cutting movements"—and those which do not occur by way of "correspondence"—like "mediating movements". What is comparable to the "container" for the luminous non-material things, is "perpetual duration". And the latter is, like those things themselves, simple and devoid of quantity, connection, mobility, and the like. And its relation to "time" is the same as the relation of the "spirit" to the "body". (i.e., that of "governing"). And what is comparable to the "container" for the Truth and His Attributes and Names is "sempiternity".

The second: "existence" in general has two hierarchies: "longitudinal" and "latitudinal". As for the "longitudinal", it starts from its First Point, which

<sup>40 &</sup>quot;Dahrī abdā Sayyed al-Afādil", Sabzawārī, Sharḥ-i Ghurar al-Farā'id, op. cit., p. 112.

<sup>41</sup> The Metaphysics of Sabzawārī, translated from the Arabic by M. Mohaghegh and T. Izutsu (New York: Caravan Books, 1977), pp. 124–125.

il able to refer to Plato as "Aflāṭūn al-Sharīf" and "Aflāṭūn al-Ilāhī", or to call Aristotle "Mufid al-Ṣinā'ah" and "Mu'allim al-Mashshā'īn". It was thus possible for him to call al-Fārābī "al-Sharīk al-Mu'allim" and Ibn Sīnā "al-Sharīk al-Riyāsī", and to describe the two with the title of "al-Shaikhain",<sup>37</sup> which is the same title used by the *fuqahā'* for al-Shaikh al-Mufid and al-Shaikh al-Ṭūsī, the two great and eminent Shī'ī jurists.

We have already discussed the fact that Mīr Dāmād opposed those theologians who asserted that the world is originated in time. He argued that, according to their idea, God existed while nothing was with Him. Then He brought the world gradually into being. Therefore, they had to consider an interval between God and the existence of the world. Since this interval could not be an actualized time because actualized time is a part of the world, they had to believe in imaginary time, that is, al-zamān al $mawh\bar{u}m$ , 38 which has no source for its actualization. Mīr Dāmād asks why we should think that the world was preceded by an imaginary time when we can believe that the world was preceded by real non existence or al-adam al-wāqiī, i.e., non-existence in the dimension of dahr, a dimension which is beyond time and yet includes time.39

In order to introduce Mīr Dāmād's doctrine of al-ḥudūth al-dahrī, I would prefer to call to attention Sabzawārī's statement in this connection. After introducing several kinds of al-ḥudūth (which means origi-

<sup>37</sup> All these titles are mentioned in the index of names. See pp. 487-491.

<sup>38</sup> Or al-adam al-mawhūm. See al-Qabasāt, p. 31.

<sup>39</sup> Al-sarmad is above al-dahr and al-dahr is above zamān; al-Qabasāt, p. 15.

respect they relied on al-'Amirī al-Nīshābūrī's statement: "The first one to whom wisdom was attributed was Luqman the sage of whom God says 'and verily we gave Luqman wisdom".33 He lived at the time of the Prophet David. It is said that Empedocles the Greek used to keep company with Luqman and learn from his wisdom. Another Greek described as wise was Pythagoras. In Egypt, he kept company with the companions of Solomon son of David. After Pythagoras came Socrates, another Greek who was described as wise who derived his wisdom from Pythagoras but limited himself to the study of the Divine sciences. Plato followed Socrates, but he was of noble lineage and pre-eminent among all of them. Finally there came Aristotle, the teacher of Alexander (known as Dhū al-Qarnayn). Aristotle studied with Plato for nearly twenty years in order to derive wisdom from him.34

Philosophers of the hikmah school also brought some evidence from the Qur'ān and the hadīth in order to support philosophical arguments. For example, Mīr Dāmād, in his Kitāb al-Qabasāt, 35 while trying to solve the problem of the creation of the world, introduces the doctrine of al-hudūth al-dahā, devoting the entire fourth qabas to Quranic verses and hadīth quotations to support his arguments. 36

In this manner and on the basis of the efforts of the hikmah school, Mīr Dāmād was very eas-

<sup>33</sup> Luqmān (31):12.

<sup>34</sup> Al-'Amirī, al-Amad 'alā al-Abad (New Haven), pp. 70-74.

<sup>35</sup> Edited by M. Mohaghegh, T. Izutsu, A. Mousawi and A. Dibaji (Tehran: 1356 AHS, second edition 1367 AHS).

<sup>36</sup> Ibid., pp. 121-142.

tional schools of Iran. The most important thinkers of this group are Mīr Dāmād, Mullā Ṣadrā, Faiḍ Kāshānī, Lāhījī and Sabzawārī. These scholars used the word 'hikmah' instead of the Greek word 'philosophy'. The word 'hikmah' is a Quranic key term and its school of thought is called the al-Hikmah al-Muta'āliyyah<sup>29</sup> which means 'transcendental wisdom'. They were very proud to connect themselves to the Ouranic conception of hikmah as described by God himself: "He gives hikmah to whom He will; and he to whom wisdom is given has been given a great good."30 Sabzawārī says at the beginning of his Sharh Ghurar al-Farā'id: "I made transcendental wisdom into verses; this is the same wisdom which is called 'a great good' in the Qur'an."31 Since the Qur'an declares that God gave wisdom to Luqman, therefore, unlike the case of philosophy, wisdom cannot stand in contrast to religion.

Hence, a person like Nāṣir Khusrow can no longer say that religion is sugar and philosophy is opium,<sup>32</sup> because *ḥikmah* cannot stand in opposition to religion.

In order to save philosophy from condemnation, the *hikmah* school tried to connect the ancient Greek philosophers to the Divine sources. In this

<sup>29</sup> The title of the famous book of Şadr al-Dīn Shirāzī (Mullā Şadrā) is al-Ḥikmah al-Muta'āliyyah fi al-Asfār al-'Aqliyyah; nine volumes; Beirut, 1981, second edition.

<sup>30</sup> The Holy Qur'an, Al-Baqarah (2):269.

<sup>31</sup> Sabzawārī, Sharḥ-i Ghurar al-Farā'id, or Sharḥ-i Manzūmah-i Ḥikmat, M. Mohaghegh and T. Izutsu (eds.), Mc Gill University Institute of Islamic Studies, Tehran Branch (in collaboration with Tehran University); second edition, Tehran 1981 (first addition 1969), p. 38.

<sup>32</sup> Diwan (Tehran: 1352 AHS), p. 257.

realizes why, when Ibn Najā Iı bilī was dying, he said: "God most high is true and Ibn Sīnā is a liar",<sup>24</sup> and also why another said that those who got sick by reading the *Kitāb al-Shifā*' died in the religion of Aristotle, while we would die in the religion of our Prophet Muṣṭafā;<sup>25</sup> yet another said: "Those who follow Ibn Sīnā and Abū Naṣr in their religion are bad omens of the time".<sup>26</sup>

The contempt of Greek philosophy caused the hatred of both Greek terms and names. A false etymology was given to the word 'philosophy', which means "the love of wisdom". It was said that the word was a combination of 'fall' and 'safah'27 which means bluntness and stupidity.

Al-Bīrūnī said that people disliked those Greek names which ended with 's' like Fithaguris and Dimiqratis, adding that these people did not know that 's' was not a part of these names but rather that it was simply the sign of the nominative case, like 'al-Raf in the Arabic language.<sup>28</sup>

In the following discussion, I will try to show how the Iranian Shī'ī philosophers changed this situation in such a way as to cause the theologians, commentators of the Holy Qur'ān and jurists to appreciate philosophy to the extent that until now the works of Ibn Sīnā are taught in the centers of learning and tradi-

<sup>24</sup> Al-Şuyūfi, Bughyat al-Wu'at (Cairo: 1964), vol. 1, p. 518.

<sup>25</sup> Al-Şuyūfi, Sawn al-Mantiq (Cairo: 1947), p. 5.

<sup>26</sup> A. Badawi, al-Turāth al-Yūnaniyyah (Cairo: 1946) p. 153. He quotes from al-Maqarri, vol. 1, p. 716.

<sup>27</sup> In a verse written by Abū al-Fatḥ al-Busū, see Al-Tha'alibi, Yaūmat al-Dahr (Cairo: 1947), vol. 4, p. 314.

<sup>28</sup> Al-Bīrūnī, Taḥdīd Nihāyāt al-Amākīn (Ankara: 1961), p. 9.

philosophers, says that they polluted Islamic schools with the false imagination of the Dahrī's.<sup>19</sup>

The orthodox Muslim theologians, who used to believe that the matter and form of the world are both originated, criticized both the philosophers who asserted that matter and form are not created, as well as those who were somewhat moderate and believed that form is created but that prime matter is not created. It should be noted that the theologians sometimes used dhāt and finah instead of the Greek term hayūlā and in this connection they used sifah or san'ah instead of sūrah.<sup>20</sup> It is obvious that the target of those theologians was philosophers like al-Fārābī and Ibn Sīnā.

Moreover, the philosophical style of al-Fārābī and Ibn Sīnā was rather difficult for students of philosophy to understand. As is known, when Bahmanyar the disciple of Ibn Sīnā wrote Kitāb al-Taḥṣīl²¹ and when al-Lawkarī wrote Kitāb Bayān al-Ḥaqq,²² the philosophy of the Shaikhain, namely al-Fārābī and Ibn Sīnā, became more understandable to the students. The author of the Ṣiwān al-Ḥikmah says that it was through al-Lawkarī that philosophy spread in the region of Khurasan.²³

#### Due to the above-mentioned factors one

<sup>19</sup> Rashf al-Naṣā th, ed. N. M. Hiravi (Tehran 1364 AHS), p. 298.

<sup>20 &</sup>quot;Dhāt" and "sifah" used by Fakhr Rāzī in al-Arba'īn fi Usūl al-Dīn; "finah" and "san'ah" used by Māturīdī in Kitāb al-Tawḥīd. See M. Mohaghegh, Filsūf Rayy, p. 327, 329.

<sup>21</sup> Edited by M. Mutahhari and published in Tehran, 1949 AHS.

<sup>22</sup> Edited by I. Dibaji. The section on logic was published in Tehran, 1364 AHS; the section on metaphysics has been published by ISTAC (1995).

<sup>23</sup> Yazdī, Durrat al-Akhbār (Tehran: 1308 AHS), p. 80.

As a result, Greek wisdom and Quranic doctrines were considered to be against each other and many scholars tried to compare these two in order to prove that the latter was superior. The best example of this is the book of Yamani entitled Taŋīḥ Asālīb al-Qur'ān 'alā Asālīb al-Yūnān.14

Moreover the Isma'ilis, who were the target of al-Ghazālī in his Fadā ih al-Bāţiniyyah, 15 were against the current ideology introduced by al-Farabi and Ibn Sīnā, because these two philosophers were relying on reason which was sacrificed at the feet of the Isma'ili caliph and his teachings. Nāṣir Khusrow, the Isma'īlī propagandist, believed that the wisdom of Socrates and Plato was nothing in comparison to the knowledge of the Fatimid Imam and the Isma'īlī Dā'ī's and also to the knowledge which he obtained from them.<sup>16</sup> He devoted one chapter of his Zād al-Musāfiān to the refutation of the Dahri's who believed in the eternity of the world.<sup>17</sup> Therefore, Ibn Sīnā would automatically fall within the category of those condemned in the Quranic verse for their saying: "Wa mā yuhlikunā illā al-dahr"—"and nothing destroys us but time."18

It is not surprising that Suhrawardī the mystic, in his book Rashf al-Naṣā iḥ al-Imāniyyah fī Kashf al-Fadā iḥ al-Yūnāniyyah, while mentioning a group of

livre réunissant les deux sagesses.

<sup>14</sup> Yamānī, known as Ibn al-Wazīr (d. 840 A.H.). The book was published in Beirut in 1984.

<sup>15</sup> Edited by A. Badawi, published in Cairo, 1964. This book is refuted by an Isma'ili Dā'i known as 'Alī ibn al-Walīd, (d. 612 A.H.), in Dāmigh al-Bāṭil, published in Beirut in 1982.

<sup>16</sup> Diwān (Tehran: 1352 AHS), p. 323.

<sup>17</sup> Zād al-Musāfinn, ed. Badhl al-Rahman (Berlin: 1341), p. 276.

<sup>18</sup> The Holy Qur'an, Al-Jathiyah (45):24.

concluded that, due to the deficiency of the translations, the real face of Greek philosophy was not introduced to the Muslims.

The second factor is, possibly, the attack of al-Ghazālī against philosophers in his Taḥāfut al-Falāsifah and their condemnation for heresy due to their adoption of several improper ideas, the most important of which was their idea about the nature of the creation and the eternity of the world. Al-Qiftī states that al-Fārābī and Ibn Sīnā investigated into the doctrine of Aristotle and fell into the same state of loss of faith into which their master had fallen. 10

Ibn Rushd declared that a philosopher is like a jurist and that his conclusion on philosophical issues might be right or wrong. Therefore, in the same way that a jurist who is wrong in his conclusion is not to be blamed, if a philosopher is wrong in his scientific conclusion he should not be blamed and condemned of being heretical.<sup>11</sup>

However, this opinion of Ibn Rushd and his refutation of al-Ghazālī in the Taḥāfut al-Taḥāfut remained ineffective, and his attempt at reconciling hikmah and shañ'ah in Faṣl al-Maqāl¹² failed in the same way that Nāṣir Khusrow in Jāmi' al-Ḥikmatain could not reconcile al-ḥikmah al-'aqliyyah with al-ḥikmah al-shar'iyyah.¹³

<sup>9</sup> Al-Ghazālī, *Taḥāfut al-Falāsifah*, translated by Salih Ahmad Kamali (Lahore: 1963), p. 13.

<sup>10</sup> Akhbār al-Hukamā', Persian translation (Tehran: 134 AHS), p. 555.

<sup>11</sup> Ibn Rushd, Faşl al-Maqāl (Leiden: 1959), p. 22.

<sup>12</sup> This book has been translated by George F. Hourani under the title On the Harmony of Religion and Philosophy (Beirut: 1961).

<sup>13</sup> Edited by H. Corbin and M. Mo'in (Tehran: 1953) under the title Le

they were often unable to find suitable terminology for technical terms. For example, it has been seen that the terms Analogosmos<sup>4</sup> and Sologosmos<sup>5</sup> which they used were later changed by Muslim scholars to altanthīl (analogy) and al-qiyās (syllogism).

This unfamiliarity with the subject matter made them translate the texts word for word and, as a result, at this stage philosophical issues lost their spirit and could not be fitted within the Islamic context.

Contrary to this, when al-Bīrūnī translated Patanjalī from the Sanskrit into Arabic, due to his knowledge of the subject he succeeded in making a translation that fitted into the Islamic context. For this reason the Arabic translation of the book was accepted and as we know was appreciated by al-Tabrīzī in the seventh century A.H. He compared the way in which al-Bīrūnī introduced in the Patanjalī the release of the soul from the darkness of the body with certain practices of the Muslims which aim at the same purpose.<sup>7</sup>

Hunain Ibn Ishāq, who directed the translation of 129 works by Galen from Greek and Syriac into Arabic, confessed that some of the translations that were previously made were so hard to understand that he preferred to translate them again, instead of editing and correcting these texts.<sup>8</sup> Therefore, it can be

<sup>4</sup> Galen on Medical Experience (Oxford: 1944), p. 58.

<sup>5</sup> Manțiq Aristū, ed. A. Badawī (Cairo: 1952), p. 987.

The Arabic text of *Patanjali* edited by H. Ritter and published in *Oriens*, 1965, pp.165-200.

<sup>7</sup> Ghadanfar al-Tabrīzī, al-Mushata, ed. M. Mohaghegh (Tehran: 1366 AHS), p. 105.

<sup>8</sup> Hunain Ibn Ishāq, Risālah, ed. Bergstrasser (Leipzig: 1925), p. 18.

In this paper I will try to show that although the orthodox Muslims, namely the Ahl al-Sunnah were against philosophy, which was rooted in the Greek tradition and which led to its decline, after Ibn Rushd Islamic philosophy flourished and developed in the Shi'ite centers of scholarship. During the Safavid period and in the last four hundred years, many thinkers have emerged in Iran, some of whom were introduced in Corbin and Ashtiani's four volumes entitled Anthologie des philosophes iraniens depuis le XVII<sup>e</sup> siècle jusqu'à nos jours.<sup>8</sup>

In the first part of my paper, I will try to indicate the cause of the decline of philosophy in the Islamic centers of the Ahl al-Sunnah and in the second part I will elaborate upon the different ways in which scholars in the Shi'ite traditional centers of learning revived Islamic philosophy. I will refer especially to Mīr Dāmād (d. 1641), who tried to solve the main issues for which philosophers were accused of heresy, namely the problem of pre-eternity and the contingency of the world, by introducing al-ḥudūth al-dahrī which we may translate as "coming into being through perpetual duration".

I shall now discuss some of the factors through which Greek philosophy lost its attraction among the Muslims.

First, the majority of those who were engaged in the translation of Greek works on philosophy into Arabic were Christians. They were not only unfamiliar with the subject, but also they were not very well-versed in Arabic literature. For this reason

<sup>3</sup> Bibliothèque Iranienne, vol. 18-21 (Tehran 1971-1977).

## REVIVAL OF ISLAMIC PHILOSOPHY IN THE SAFAVID PERIOD WITH SPECIAL REFERENCE TO MĪR DĀMĀD

#### MEHDI MOHAGHEGH

In 1986 when my edition entitled A Commentary on the Metaphysics of Avicenna's Kitāb al-Shifā', written by Mullā Mahdī al-Narāqī (d. 1764) appeared in Tehran,¹ it caused a surprise that a jurist had paid attention to arguments of classification and the subject matter of philosophy, as well as the problem of existence and non-existence. This was the same surprise that occurred when the translation of The Metaphysics of Sabzawārī (d. 1872), the nineteenth-century Iranian philosopher, by the late Professor T. Izutsu and myself appeared in 1977 in New York.²

The reason for such surprise was due to the fact that many Western scholars, as well as scholars in the Islamic countries, were convinced that Islamic philosophy, which had begun with al-Kindī, the Arab philosopher of the ninth century, had ended with Ibn Rushd, the Andalusian Muslim philosopher of the twelfth century.

Wisdom of Persia Series, no. xxxiv, publication of McGill Institute of Islamic Studies, Tehran Branch.

<sup>2</sup> The same series, no. x, Caravan Books, Delmar.

foundation of the Holy Qur'an and the Tradition of the Holy Prophet. With this in view, one of the principal means of attaining the aims and objectives of ISTAC is the publication of major works of illustrious Muslim scholars of the past together with the critical studies of the texts in order to introduce the brilliant minds that represent Islamic classical thought and tradition to the present and future generations. The availability of such sources will provide the Muslim nations with the fundamental basis for the promotion of its material and spiritual life. As part of our efforts to achieve this end, ISTAC has established a series entitled "Islamic Thought", devoted to translation and critical studies of Islamic texts on subjects dealing with theology, philosophy, and metaphysics, including the sciences of the Muslims or pertaining to them.

We are pleased to announce that we have already published ten volumes in this series. The publication of this series is done under our supervision with the able assistance of Professor Mehdi Mohaghegh formerly Distinguished Professor of Islamic Philosophy at ISTAC. The present volume namely The Sharh Kitâb al-Qabasât (A Commentary on Mîr Dâmâd's Kitâb al-Qabasât) is the eleventh in the series.

We pray to the Almighty God for success in this venture and solicit scholars and Islamologists from all over the world to help us in this important and worthy task.

Professor Dr. Syed Muhammad Naquib al-Attas
Founder-Director
and Holder
Distinguished al-Ghazali Chair of Islamic Thought
International Institute of Islamic Thought and Civilization
(ISTAC)
MALAYSIA

#### **Foreword**

The International Institute of Islamic Thought and Civilization (ISTAC) was officially opened in 1991. Among its most important aims and objectives are to conceptualize, clarify, and elaborate the scientific and epistemological problems encountered by Muslims in the present age; to provide an Islamic response to the intellectual and cultural challenges of the modern world, and various schools of thought, religion, and ideology; to formulate an Islamic philosophy of education including the definition, aims, and objectives of Islamic education; to formulate an Islamic philosophy of science; to study the meaning and philosophy of Islamic art and to provide guidance for the Islamization of the arts and art education; to publish the results of our researches and studies from time to time for dissemination in the Muslim World; to establish a superior library reflecting the religious and intellectual traditions both of the Islamic and Western civilizations as a means to attain the realization of the above aims and objectives. A significant measure of these aims and objectives has in fact already been realized in various stages of fullfilment. ISTAC has already begun operating as a graduate institution of higher learning open to international scholars and students engaged in research and studies on Islamic theology, philosophy, and metaphysics; science, civilization, and comparative thought and religion. It has already assembled a respectable and noble library reflecting the fields encompassing its aims and objectives.

In order to learn from the past and be able to equip ourselves spiritually and intellectually for the future, we must return to the early masters of the religious and intellectual tradition of Islam, which was established upon the sacred

- an introduction by M. Mohaghegh (Tehran 1996).
- 7. al-Attas, Syed Muhammad Nequib (1931- )

  The Degrees of Existence, Translated into Persian by J. Mujtabavi, With an introduction by M. Moḥaghegh (Tehran 1996).
- 8. Ibn al-Jazzâr al-Qîrawânî (d. 979 A.D.) *Ṭibb al-Fuqarâ' wa al-Masâkîn*, edited by W. 'Âl-e Tu'mah, with an introduction in Persian and English by M. Mohaghegh, (Tehran 1996).
- 9. Mohaghegh, Mehdi (1930- )

  Chahârumîn Bîst Guftâr (The Fourth Twenty Treatises) with a chronological bio-bibliography, (Tehran 1997).
- 10. Şâ'in al-Dîn Ibn Turka (d. 1431 A.D.) al-Manâhij fi al-Manţiq, edited by I.Dibaji, with an Arabic Introduction on the life and works of the author (Tehran 1997).
- 11. Al-'Alavî, Ahmad ibn Zain al-'Âbidîn (fl. 17th cent.A.D.)

  Sharḥ-i Kitâb al-Qabasât (A commentary on Mîr Dâmâd's Kitâb al-Qabasât), edited by Hâmîd Naji Isfahâni, with an English and Persian Introduction by M. Moḥaghegh (Tehran 1997).

#### **ISLAMIC THOUGHT**

(al-Fikr al-Islami)

- al-Razi, Muhammad ibn Zakariyya (d. 925 A.D.)
   al-Shukūk 'alā Jalinus, edited by M. Mohaghegh with an introduction in Persian, Arabic, and English (Tehran: 1993).
- 2. al-Lawkari, Abu al-Abbas (fl. llth cent. A.D.)

  Bayân al-Ḥaqq bi ḍimân al-ṣidq, part I: "Metaphysics", edited by I.Dibaji (Tehran: 1994).
- 3. al-Biruni (d. 1048) and Ibn Sina (d. 1034) al-As'ilah wa al-Ajwibah (Questions and Answers) including further answers of al-Biruni and al-Ma'sumi's defence of Ibn Sina, edited by S.H. Nasr and M. Mohaghegh with an introduction in English and Persian (Kuala Lumpur: 1995).
- 4. al-Attas, Syed Muhammad Naquib (1931- ) preliminary Discourse on the Metaphysics of Islam, translated into Persian by M.H. Saket, H. Miandari, M. Kaviani (Shiva) and M.R. Jawzi, with an introduction by M. Moḥaghegh (Tehran: 1995).
- 5. al-Zahrawi (fl. 11th century)
  Albucasis on Surgery and Instruments, A Persian translation of Kitāb al-taṣrīf li-man 'ajaza 'an al-ta'lif, with two introductions by A. Aram and M. Moḥaghegh (Tehran 1996).
- 6. al-Attas, Syed Muhammad Naquib (1931- )

  Islam and Secularism, Translated into Persian by A. Aram, with

# ISLAMIC THOUGHT (Al-Fikr al-Islami)

#### XI

A Series of Texts, Studies, and Translations

Published by
Institute of Islamic Studies
University of Tehran
International Institute of Islamic Thought and Civilization
(ISTAC)
Kuala Lumpur - Malaysia

Under the supervision of

M. Mohaghegh
Professor and Director
Institute of Islamic Studies

S.M. Naquib al-Attas Founder-Director (ISTAC)

Printed in Tehran 1997
Copyright Institute of Islamic Studies
No part of this publication may be reproduced in any form without the prior written permission of the copyright owner.

ISBN 964-5552-05-2





International Institute of Islamic Thought and Civilization Kuala Lumpur-Malaysia

Institute of Islamic Studies
University of Tehran
Tehran-Iran

# Sharḥ-i Kitâb al-Qabasât A Commentary on Mîr Dâmâd's K. al-Qabasât

By

Mîr Sayyed Ahmad 'Alavî

edited by
Hâmed Nâjî Isfahânî
with Persian and English introductions
By
M. Moḥaghegh